

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <a href="http://books.google.com/">http://books.google.com/</a>







# HERMES

110000

### ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

UNTER MITWIRKUNG

VON

### R. HERCHER A. KIRCHHOFF TH. MOMMSEN

HERAUSGEGEBEN

VON

EMIL HÜBNER.

ERSTER BAND.

BERLIN.

WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG. . 1866.

805 H55 V.1

## INHALT.

| R. HERCHER, Homer und das Ithaka der Wirklichke<br>A. KIRCHHOFF, Andocidea                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | eit . | <br> |      | •    |     |     |     | Seite<br>263<br>1 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|------|------|------|-----|-----|-----|-------------------|
| V. ROSE, die Lücke im Diogenes Laërtius und der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | alta  | Hab  | Anc  | 0+7  | an  |     |     | 367               |
| A. MEINERE, ad Aeliani epistolas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |      |      |      |     |     | •   | 421               |
| R. HERCHER, zu Jamblichus Babyloniaca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |      |      |      |     |     | •   | 360               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |     |     |     | _                 |
| C. SINTENIS, Bemerkungen zu den Briefen Julians                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •     | • •  | •    | •    | •   | •   | •   | 69                |
| A. KIRCHHOFF, zur Geschichte der attischen Kleru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | chie  | auf  | Le   | mne  | s   |     |     | 217               |
| U. KÖHLER, ein neues Aktenstück aus der Finanzve                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | rwa   | ltun | g de | es L | ykı | are | ξ.  | 312               |
| W. DITTENBERGER, über eine attische Inschrift                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |      |      | •    | •   | •   | •   | 405               |
| M. HAUPT, Analecta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |      |      |      | 21. | . 2 | 51. | 398               |
| W. STUDEMUND, plautinische und unplautinische V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Vor   | tfam | nen  |      |     |     |     | 281               |
| H. JORDAN, Bemerkungen zur Kritik des Sallustius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |      |      |      |     |     |     |                   |
| TH. MOMMSEN, zu Sallustius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |      |      |      |     |     |     | 427               |
| E. HÜBNER, zu Tacitus Agricola                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |      |      |      |     |     |     | 438               |
| in in struction in the structure in the | •     | •    | •    | •    | •   | •   | •   | 100               |
| TH. MOMMSEN, die Scipionenprocesse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |      |      |      |     |     |     | 161               |
| die Stadtverfassung Cirtas und der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |      |      |      |     |     |     | 47                |
| E. HÜBNER, Tarraco und seine Denkmäler                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |      |      |      |     |     |     | 77                |
| ornamenta muliebria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •     |      |      | •    | •   | •   | •   | 345               |
| MISCELLEN.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |       |      |      |      |     |     |     |                   |
| M. HAUPT, zu Anakreon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |      |      |      |     |     |     | 46                |
| C. SINTENIS, zu Sophocles                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |      |      |      |     |     |     |                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |       |      |      |      |     |     |     |                   |
| A. MEINEKE, kritische Miscellen zu griechischen S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |      |      |      |     |     |     | 32                |
| A. KIRCHHOFF, zum Poliorketikon des Aeneas .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |      |      |      |     |     |     |                   |
| C. SINTENIS, zur Kritik des Dionysius von Halica                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |      |      |      |     |     |     |                   |
| A. KIRCHHOFF, zu Strabo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |      |      |      |     |     |     |                   |
| C. SINTENIS, zu Diodor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |       |      |      |      |     |     |     | 143               |
| zu Plutarch und Clemens von Alexand                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ria   |      |      |      |     |     |     | 143               |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |      |      | A 4  |     |     |     |                   |

### INHALT

| R. HERCHER, zu Aelians Fragmenten                             |     |     |    | 448         |
|---------------------------------------------------------------|-----|-----|----|-------------|
| zu Achilles Tatius                                            |     |     |    | 322         |
| TH. HEYSE, zu Chariton                                        |     |     |    | 262         |
| R. HERCHER, zu Alciphron                                      |     |     |    | 280         |
| zu Eunapius                                                   |     |     |    | 366         |
| C. SINTENIS, zu Julians Reden                                 |     |     |    | 144         |
|                                                               |     |     |    | 474         |
| C. SINTENIS, zur Kritik des Libanius                          |     |     |    | 468         |
| R. HERCHER, zu Heraclitus de allegoriis Homericis             |     |     |    | 228         |
| A. KIRCHHOFF, nicht Hierarchen sondern Hipparchen             |     | •   |    | 145         |
| TH. MOMMSEN, Plinius und Catullus                             |     |     |    | 128         |
| zu den lateinischen Katalekten                                |     |     |    | 133         |
| A. BREYSIG, zu den Germanicusscholien                         | •   | •   |    | 453         |
|                                                               |     |     |    | 129         |
| E. HÜBNER, Cornelius Bocchus                                  |     |     |    | 397         |
| F. EYSSENHARDT, zu den Scriptores Historiae Augustae          |     |     |    | 159         |
| H. PETER, zu den Scriptores Historiae Augustae                |     |     |    | 335         |
| TH. MOMMSEN, zu Vegetius                                      |     |     |    | 130         |
| Eutropius Breviarium ab urbe condita                          |     |     |    | 467         |
| H. KEIL, aus den Handschriften der lateinischen Grammatiker . | •   | •   |    | 330         |
| TH. MOMMSEN, die Historia Papirii des Henoch von Asculum .    |     |     |    | 134         |
| TH. MOMMSEN, die Orthographie in den sogenannten tabulae      | hon | est | ae |             |
| missionis                                                     | •   |     |    | 460         |
| E. HÜBNER, drei hispanische Völkerschaften                    |     |     |    | 337         |
| Aefula nicht Aesula                                           |     |     |    | <b>42</b> 6 |
| E. HÜBNER, Römische Siegel                                    |     |     |    | 136         |
| H. NISSEN, metrische Inschriften aus Campanien                |     |     | Ċ  | 147         |
| H. NISSEN und TH. MOMMSEN, metrische Inschrift aus Karthago   |     |     |    | 342         |
| TH. MOMMSEN, Grabinschrift von Auch                           |     |     |    | 68          |
| E. HÜBNER, Inschrift von Astorga                              |     |     |    | 437         |

### VERZEICHNISS DER MITARBEITER.

A. Breysig in Posen 453

W. Dittenberger in Berlin 405

F. Eyssenhardt in Berlin 159

M. Haupt in Berlin 21. 46. 251. 398

R. Hercher in Berlin 228. 263. 280. 322. 361. 366. 474

Th. Heyse in Florenz 262

E. Hübner in Berlin 77, 136, 337, 345.

397. 426. 437. 438

H. Jordan in Berlin 229

H. Keil in Erlangen 330

A. Kirchhoff in Berlin 1. 145. 217. 420

U. Köhler in Athen 312

A. Meineke in Berlin 323. 421

Th. Mommsen in Berlin 47. 68. 128 f.

161. 342. 427. 460

H. Nissen in Rom 147. 342

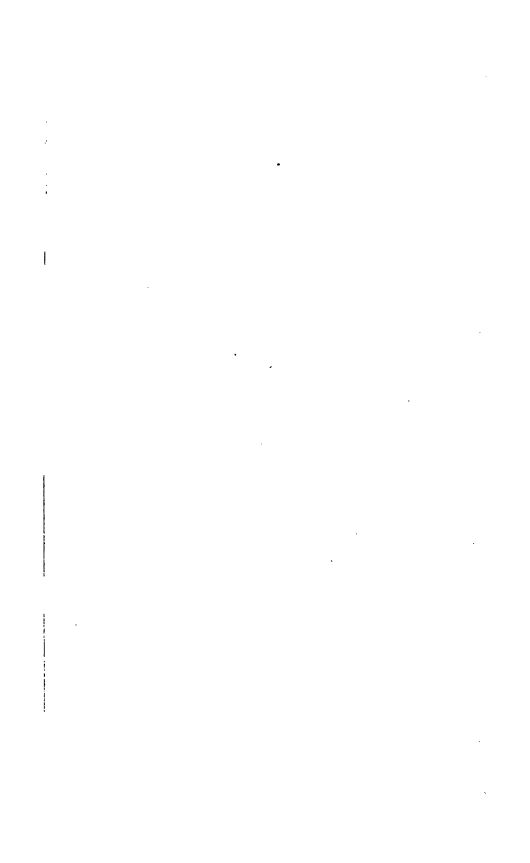
H. Peter in Posen 335

V. Rose in Berlin 367

C. Sintenis in Zerbst 69. 142 ff. 468.

471

W. Studemund in Rom 281



### ANDOCIDEA.

Dass der Redner Andokides ein mittelmässiger Schriftsteller und ein sehr zweideutiger Charakter gewesen, galt im Alterthum als ausgemacht und wird auch wohl heutzutage von Niemandem in Zweifel gezogen; zugegeben aber muss werden, dass er seine Fehler reichlich wie kaum einer gebüst hat. Der Fluch der bösen That hat den aus Liebe zum Leben an seiner Partei zum Verräther gewordenen, von Freund und Feind zurückgestoßenen Mann Zeit seines Lebens friedlos und ruhelos umhergetrieben und nach kurzer Rast in der Heimath endlich im Elend sterben lassen; er hat ihn aber auch über den Tod hinaus verfolgt und scheint sein Rachewerk an der litterarischen Verlassenschaft des Geächteten bis in unsere Zeiten üben zu wollen. Nicht nur ist wirklich eine der ihm zugeschriebenen Reden, die wider Alkibiades, auf seinen Namen gefälscht worden und ihre Unächtheit in neuerer Zeit bis zur Evidenz erwiesen worden; auch die anderen von ihm uns überkommenen Werke, selbst das bedeutendste derselben, die Rede περὶ τῶν μυστηρίων, sind mehr oder minder entschieden angezweifelt worden, so daß es fast scheinen möchte, als seien die geringen Reste derjenigen seiner Schriften, an welchen die Zeit ihr Vernichtungswerk geübt hat, nur darum den Angriffen der Kritik bis jetzt entgangen, weil sie in ihrem trümmerhaften Zustande ihr eine zu geringe Angriffsfläche boten. Der Fluch erstreckt sich sogar auf Alles, was zu der Person des Verfehmten in irgend einer, wenn auch nur so äußerlichen Beziehung steht, als die in der Handschrift der Werke des Lysias uns erhaltene Rede 'gegen Andokides'; nicht nur ist diese durch den Verlust mehrerer Blätter der Handschrift am Anfang und in der Mitte auf heillose Weise verstümmelt, sondern sie rührt auch entschieden nicht von Lysias her und es lastet auf ihr sogar der bestimmt ausgesprochene und auf alle Fälle noch nicht ernstlich widerlegte Verdacht, das Erzeugniss sophistischer Redeübung, wenn auch aus der Zeit des Demetrios von Phaleron, zu sein.

Es ist nicht Aufgabe der historischen Wissenschaft einen Mohren weiß zu waschen, aber auch nicht, Henkersdienste zu versehen; und Hermes I.

Interesse wie Pflicht gebieten ihr darüber zu wachen, dass ihr nichts verloren gehe, was für unsere Erkenntniss vergangener Zustände von Werth und dem Geschäfte der Wiederbelebung und Vergegenwärtigung derselben förderlich und dienlich sein könnte. Einzig und allein dieses nicht nur verzeihliche, sondern offenbar wohlbegründete Interesse hat mich zu den nachfolgenden Betrachtungen veranlasst, welche zum Zweck haben theils Aufschluss zu verschaffen über Inhalt und Tendenz einer verloren gegangenen Schrift des Andokides, theils Beiträge zu liefern zur richtigen Würdigung von Zweifeln, welche gegen die Authenticität noch vorhandener, von ihm herrührender oder auf ihn sich beziehender Documente erhoben worden sind. Ich hebe in letzterer Beziehung absichtlich nur einzelne, mir besonders wichtig scheinende Punkte hervor, da eine erschöpfende Behandlung dieser schwierigen Fragen sich innerhalb des beschränkten Raumes, welcher einem solchen Beitrage verstattet ist, sich doch nicht würde liefern lassen, gesetzt auch, ich wäre wirklich in der Lage sie unternehmen und durchführen zu können, was nicht der Fall ist.

Aus einer vollständigeren Handschrift der Scholien zum Aristophanes (aus den Anmerkungen zu Acharner 478), als diejenigen sind, welche uns zu Gebote stehen, ist uns im Lexikon des Suidas s. v. σκάνδιξ folgende Notiz erhalten: σκάνδικα οὖν λάχανα οὖ τὰ ἐκ τῶν κηπίων, ἀλλὰ τὰ αὐτομάτως φυόμενα, ώς φησιν Ανδοκίδης μη γαρ ίδοιμέν ποτε πάλιν έκ των δρέων τους άνθρακευτάς ήκοντας καὶ πρόβατα καὶ βοῦς καὶ τὰς άμάξας είς τὸ ἄστυ καὶ γύναια καὶ πρεσβυτέρους ἄνδρας καὶ ἐργάτας ἐξοπλιζομένους, μηδὲ ἄγρια λάχανα καὶ σκάνδικας ἔτι φάγοιμεν. Man sieht leicht, dass dem Verfasser dieser Zeilen bei der Schilderung der Zustände, von denen er wünscht, dass sie nicht wiederkehren mögen, die Erfahrungen vorschwebten, welche man in Athen während der Zeit des sogenannten archidamischen Krieges in Folge der jährlichen Einfälle der Peloponnesier gemacht hatte, Erlebnisse, von denen uns Thukydides eine so anschauliche Schilderung gegeben hat. Aus der ganzen Fassung der Worte ist ferner klar, daß jene Zustände, als Andokides seinen Wunsch aussprach, zwar nur noch in der Erinnerung lebten und sich noch nicht wiederholt hatten, nach des Redners Ansicht aber Veranlassung zu der Befürchtung vorhanden war, sie könnten oder würden wiederkehren. Danach läfst sich die Zeit, in der jene Worte geschrieben wurden, mit ziemlicher Sicherheit bestimmen: so konnte Andokides

nur schreiben nach dem Frieden des Nikias, Ol. 89, 3, Frühjahr 421, und vor der Besetzung von Dekelea durch die Lakedaemonier und dem Wiederausbruch des Kampfes, Ol. 91, 3, Frühjahr 413, mit dem die kaum verwundenen Drangsale des ersten Krieges sich erneuern, mussten, da das platte Land von da an bis in die unmittelbare Nähe der Hauptstadt den Verheerungen des Feindes, der sich im nördlichen Theile des Landes auf die Dauer festgesetzt hatte, fast schutzlos preisgegeben war. Von irgend einer öffentlichen, auch nur schriftstellerischen Wirksamkeit des Andokides kann aber seit dem Anfang des Sommers 415 bis zur Besetzung von Dekelea nicht die Rede sein; denn in jene Zeit fällt der Hermenfrevel, und die klägliche Rolle, welche Andokides bei Gelegenheit der durch diesen veranlassten Untersuchungen spielte, hat ihn nothwendig bei Freund und Feind in dem Grade vorläufig discreditirt, dass er sich öffentlich in dieser Weise zu äußern weder wagen durfte, noch auch den Beruf dazu in sich verspüren konnte. Ueberdem verließ er nach seiner Freilassung bald darauf seine Vaterstadt für längere Zeit. Wenn jene Worte also von ihm herrühren, woran zu zweifeln ein triftiger Grund nicht vorhanden ist, so müssen sie zwischen dem Frühjahr 421 und 415 geschrieben sein. Wie schon bemerkt, muss dies ferner zu einer Zeit geschehen sein, zu der eine Erneuerung der Scenen aus dem Anfange des peloponnesischen Krieges gleichviel mit wie großem Rechte befürchtet werden durfte, mit anderen Worten, in einem Momente, wo ein Bruch mit Sparta zu drohen schien; denn nur ein Krieg mit Sparta konnte für Athen solche Zustände herbeiführen. Die Gefahr einer Verwickelung mit Sparta trat in den Gesichtskreis seit der Zeit, dass Alkibiades Einfluss auf die Leitung der auswärtigen Politik Athens erlangte und das Bündniss mit den unzufriedenen peloponnesischen Staaten zu Stande brachte. Ol. 90, 1, 420, und trat von da ab immer drohender näher. Wir werden also kaum irren, wenn wir die Schrift des Andokides, aus welcher jenes Citat entnommen ist, uns in den Jahren 420-415 verfasst denken. Dies führt uns unmittelbar auf die Tendenz derselben und ihre Beziehungen zu den Parteibestrebungen jener verhängnissvollen Zeit. Wir kennen den Zusammenhang, in welchem Andokides jenen Wunsch ausgesprochen hat. zwar nicht näher; allein das γάρ zu Anfang der Periode berechtigt zu dem Schlusse, dass der in Form eines Wunsches ausgesprochene Gedanke 'es ist nicht wünschenswerth, die Zustände aus dem Anfange des Kampfes mit Sparta sich erneuern zu sehen' zur Begründung einer Auseinandersetzung verwendet war, welche den Zweck verfolgte, Maßnahmen zu widerrathen oder zu kritisiren, welche nach Ansicht des Verfassers der Schrift nothwendig zu einem Bruche mit Sparta führen mußsten. Auf alle Fälle ist deutlich, daß so nur Jemand schreiben konnte, der in Sachen der äußeren Politik ein entschiedener Gegner derjenigen Tendenzen war, welche damals Alkibiades vertrat und welche man als die des demokratischen Athen bezeichnen kann.

Wie nun in der besprochenen Stelle entschieden Front gegen die auswärtigen Bestrebungen der Demokratie in Athen in den Jahren 420-415 gemacht wird, ganz in derselben Weise werden in einem anderen Fragmente einer nicht näher bezeichneten Schrift des Andokides die inneren Zustände des demokratischen Parteiregimentes ebenderselben Zeit einer und zwar augenscheinlich leidenschaftlichen Kritik unterworfen. Wieder sind es die Scholien zum Aristophanes, die uns dieses Bruchstück erhalten haben, z. d. Wespen 1007: Ανδοκίδης φησὶ τοίνυν περὶ Ύπερβόλου λέγειν αἰσχύνομαι οδ δ μέν πατήρ εστιγμένος έτι καὶ νῦν εν τῷ ἀργυροκοπείφ δουλεύει τῷ δημοσίφ, αὐτὸς δὲ\*) ξένος ὢν καὶ βάρβαρος λυχνοποιεί. Auf dieselbe Stelle bezieht sich das Scholion zu Lucians Timon 1, 154. 155 L. δ δὲ αὐτὸς (Ὑπέρβολος) καὶ λυχνοποιός ήν καὶ έλυχνοπώλει, ώς Ανδοκίδης ίστορεῖ, ός καὶ ξένον αὐτὸν εἶναι καὶ βάρβαρον βούλεται. Die Tendenz dieses giftigen Ausfalles gegen den bekannten Nachfolger des Kleon in der Gunst des großen Haufens, eines Ausfalles, der im Munde eines Parteimannes, wie Andokides, eine ganz andere Bedeutung hat, als ähnliche und selbst schlimmere Invectiven bei den Komikern, liegt zu sehr auf der Hand, als dass darüber viel zu sagen nöthig wäre. Den Hintergrund zu demselben bildete allem Anschein nach eine gegen die am Ruder befindliche demokratische Partei im Allgemeinen gerichtete Polemik und unsere Stelle bildete einen Bestandtheil desjenigen Theiles dieser Polemik, welcher die Aufgabe zu lösen hatte, die Erbärmlichkeit der angegriffenen Partei und ihres Treibens durch eine nothwendig wenig schmeichelhafte Charakteristik der leitenden Persönlichkeiten zu veranschaulichen; was ist von einer Partei zu halten, das war etwa der zu Grunde liegende Gedanke, welche Leute wie einen Hyperbolos und ähnliches Gelichter sich zu Führern wählt oder auch nur an ihrer Spitze duldet. Denn dass es sich nicht um eine Kritik der Vergangen-

<sup>\*)</sup>  $\alpha \dot{\nu} \dot{\tau} \dot{\circ} \dot{\varsigma}$   $\delta \dot{\epsilon}$  statt des überlieferten  $\dot{\omega} \dot{\varsigma}$   $\delta \dot{\epsilon}$  ist eine unzweifelhaft richtige Verbesserung Sluiters (Lectiones Andocideae p. 240), nur daß er das  $\dot{\omega} \dot{\varsigma}$  nicht hinter dem  $\delta \dot{\epsilon}$  hätte wiederholen sollen. Meinekes  $\dot{\delta}$   $\delta \dot{\epsilon}$  kommt dagegen nicht in Betracht.

heit, sondern unmittelbar gegenwärtiger Zustände handelt, lehrt das Praesens Aurromoisi; dieser Umstand macht die Annahme unausweichlich, dass die Worte des Fragmentes vor der Exostrakisirung des Hyperbolos niedergeschrieben worden sind, welche mit höchster Wahrscheinlichkeit in das Jahr 418 v. Chr. gesetzt wird. Hierdurch werden wir aber in dieselbe Zeit geführt, der das erste Fragment erwiesenermaßen angehört, und da überdem Ton und Tendenz beider Stellen in einer kaum zufälligen Weise übereinstimmen, so ist die Annahme gerechtfertigt, dass beide einer und derselben Schrift entnommen sind, welche, wenn wir die Ergebnisse der für jedes von beiden unabhängig gewonnenen Zeitbestimmungen combiniren, sich als in den Jahren 420-418 verfasst herausstellt, also in den Zeiten jener bedenklichen Spannung des Parteikampfes entstanden ist, deren Krisis durch die Verbannung des Hyperbolos in dem letztgenannten Jahre nicht zum Vortheile des Staates auf künstliche Weise abgeleitet wurde. Soweit die behandelten Fragmente einen Einblick verstatten, charakterisirt sich das Werk weniger als eine Rede, denn eine Parteischrift, wie die loidoolar des Antiphon (vgl. Sauppe zu den Fragmenten der Redner S. 144) und die unter den xenophontischen stehende Schrift vom Staate der Athener, welche beide ungefähr derselben Zeit angehören. Mit dem Pamphlet des Antiphon hat es den Charakter leidenschaftlicher Gereiztheit und persönlicher Invective gemein und unterscheidet sich dadurch ganz wesentlich von der pseudoxenophontischen Schrift, deren nüchterne Klarheit und kühle Consequenz auf einen Verfasser von ganz anderer, viel abgeschlossenerer Bildung der politischen Ansichten wie des Charakters schließen läßt. Der Titel der andokideischen Schrift sowie eine weitere Notiz aus ihr und ein ausdrückliches Zeugniss für ihre entschieden politische Parteitendenz liesert Plutarch im Leben des Themistokles c. 32: καὶ τάφον μὲν αὐτοῦ (des Themistokles) λαμπρον εν τη άγορα Μάγνητες έχουσι, περί δε των λειψάνων οὖτ' Ανδοκίδη προσέχειν ἄξιον ἐν τῷ πρὸς τοὺς έταίρους λέγοντι φωράσαντας τα λείψανα διαρρίψαι τους Αθηναίους ψεύδεται γας έπὶ τον δημον παροξύνων τούς όλιγαρχικούς. ὅ τε Φύλαρχος κ. τ. έ. Denn halt man diese Angaben mit dem Inhalte der zuerst besprochenen Bruchstücke zusammen, so kann bei der nahen Verwandtschaft des Inhaltes und der in die Augen springenden Gleichartigkeit der zu Grunde liegenden Tendenz kaum ein Zweifel bleiben, dass alle drei Fragmente einer und derselben Schrift entnommen sind, welche den von Plutarch allein er-

wähnten Titel geführt hat, und man wird dem Gewichte dieser einfachen und, wie mir scheint, überzeugenden Combination gegenüber nicht an der nur beiläufig und ohne Beweis geäußerten Meinung Ruhnkens\*) festhalten wollen, die von Plutarch erwähnte Schrift πρὸς τούς εταίρους möge ein Sendschreiben an Pisander und Genossen gewesen sein, in welchem Falle ihre Abfassung nach dem Scheitern der sikelischen Expedition kurz vor Einsetzung des Regiments der Vierhundert angesetzt werden müßte. Denn obwohl die bestimmte Angabe Plutarchs, Andokides verfolge in dieser Schrift selbst auf Kosten der Wahrheit den Zweck die oligarchisch Gesinnten, zu denen er selbst gehörte, gegen die Volkspartei aufzureizen, es als gewiß erscheinen lässt, dass unter den évalpois, an welche die Schrift den Worten des Titels nach zu schließen gerichtet war, die Mitglieder einer politischen Verbindung zu verstehen sind, als deren Genossen wir auch den Verfasser zu denken haben, so ist es doch ein ganz unbegründetes Vorurtheil, zu meinen, es habe solche Verbindungen vor der sikelischen Unternehmung nicht gegeben und eine Erwähnung derselben deute nothwendig auf eine spätere Zeit. Selbst die absichtlich unbestimmt gehaltenen und darum undeutlichen Angaben, zu denen Andokides sich in der Rede von den Mysterien über seine politischen und gesellschaftlichen Verbindungen um die Zeit des Hermenunfuges herbeilässt, lassen doch deutlich erkennen, dass er damals Mitglied einer vollständig organisirten politischen Gesellschaft, einer sogenannten Hetärie, gewesen ist und dergleichen schon zu jener Zeit und warum nicht auch früher? existirt haben müssen. Ich halte darum die oben vorgetragene Combination für unanfechtbar und ihr Resultat für unzweifelhaft. Möglich ist, dass der gleichfalls dem Andokides zugeschriebene συμβουλευτικός, aus welchem vom Antiattikisten bei Bekker Anecd. 1, 94 ενωχεῖν im Sinne von εὐωχεῖσθαι und von Photios p. 288 das Wort ναυχρατία citirt werden, ohne dass wir dadurch Aufschlus über den Inhalt der sonst nicht erwähnten Schrift erhielten, von der Schrift πρὸς τοὺς ἐταίρους nicht verschieden war und der vollständige Titel der Flugschrift λόγος συμβουλευτικός πρός τοὺς έταίρους gewesen ist: indessen ist das allerdings eine bloße Möglichkeit, von der sich weder die Wirklichkeit noch die Wahrscheinlichkeit erweisen lässt und auf die hier um so mehr nur nebenher hingewiesen werden soll, als

<sup>\*) &#</sup>x27;nisi — epistola intelligenda sit, scripta ad Pisandri in statu populari evertendo socios, qui proprie ἐταῖροι appellantur. Vid. Thncydid. VIII. 48. 65' Hist. crit. orr. Gr. bei Reiske Orr. Gr. VIII. p. 135.

selbst die Richtigkeit der Vermuthung als erwiesen vorausgesetzt für eine genauere und vollständigere Einsicht in den Inhalt und Gedankengang des merkwürdigen Buches dadurch Nichts gewonnen wird.

Für unsere Kenntniss der Zustände und Verhältnisse jener Zeit würde die Bekanntschaft mit dem Inhalte dieses Pamphlets von nicht leicht zu unterschätzendem Werthe gewesen sein. Ob die schriftstellerische Bedeutung des Andokides in unseren Augen steigen würde, wenn es uns erhalten wäre, darf bezweifelt werden, um so mehr, als es eine Jugendschrift gewesen ist. Denn Andokides kann um 420-418, in welchen Jahren es, wie oben gezeigt, geschrieben sein muß, höchstens einige zwanzig Jahre alt gewesen sein. Die Ueberlieferung, welche ihn Ol. 78, 1 geboren werden läst, ist ohne Zweifel das Ergebniss einer Berechnung, die von einer Verwechselung des Redners mit seinem gleichnamigen Grossvater als Grundlage ausging und darum nothwendig zu ganz falschen Resultaten führte. Sicher indessen ist die Sache aller dings nur für den, der dem Zeugniss des Verfassers der Rede 'gegen Andokides' Gewicht beilegt, nach dessen Angabe § 46 Andokides im Jahre des Handels, in welchem er die Rede von den Mysterien hielt, Ol. 95, 1, etwas über vierzig Jahre alt war (πλέον ή τετταράκοντα έτη γεγονώς), wobei zu beachten, dass dem ganzen Zusammenhange der Stelle nach es im Interesse des Sprechers liegen mußte Andokides möglichst alt erscheinen zu lassen, die angegebene Zahl folglich eher zu hoch als zu niedrig gegriffen ist und jenes πλέον desshalb gar nicht urgirt werden darf. Im Munde dieses Sprechers bedeuten die Worte vielmehr nur, daß Andokides damals sein vierzigstes Jahr bereits zurückgelegt hatte und es wäre demnach wahrscheinlicher, dass er zu jener Zeit im Anfange als am Ende der vierziger Jahre gestanden hat. Für die Beurtheilung des Werthes dieses Zeugnisses ist es vollkommen gleichgültig, ob Lysias der Verfasser der Rede ist, wenn sie nur von einem Zeitgenossen der Ereignisse selbst herrührt, was ich für unbestreitbar halte; sollte dagegen Sluiter (lectt. Andocideae p. 175) Recht haben und die Rede eine sophistische Schulübung aus späterer Zeit sein, so würde Niemandem zugemuthet werden können auf diese oder irgend eine der anderen in dem Machwerke enthaltenen Angaben besonderes Gewicht zu legen und die Ueberlieferung vom Geburtsjahre des Andokides wäre vor dem allein entscheidenden Einspruche sicher gestellt. Es ist nicht meine Absicht, auf eine Prüfung aller der Gründe einzugehen, welche Sluiter gegen die Aechtheit der Rede geltend gemacht hat; ich will mich darauf beschränken eine Stelle der Rede zu besprechen, welche nach der Auffassung, die Sluiter sich von ihr gebildet hat, allerdings unbedingt gegen die Annahme eines Zeitgenossen als Verfasser entscheiden würde, und den Nachweis zu führen, daß sie eine ganz andere Auffaszung nicht nur zulässt, sondern sogar zu fordern scheint, nach welcher ihr Inhalt mit jener Annahme sehr wohl vereinbar sein würde.

In § 11 und 12 der Rede nämlich wird dem Andokides daraus ein Vorwurf gemacht, dass er die Unverschämtheit gehabt habe kaum zehn Tage nach seiner Rückkehr beim Archon König eine von diesem auch angenommene Klage wegen Gottlosigkeit gegen einen gewissen Archippos oder Aristippos (die Handschrift schwankt in der Schreibung dieses Namens) einzureichen, φάσκων τὸν ᾿Αρχιππον ἀσεβεῖν περὶ τὸν Έρμην τὸν αύτοῦ πατρῶον; der Verklagte habe zwar geleugnet und in der Voruntersuchung bei Gelegenheit der Klagebeantwortung beschworen ή μην τον Ερμην ύγια τε καὶ όλον είναι καὶ μηδέν παθείν ώνπερ οἱ άλλοι Έρμαῖ, später es aber doch vorgezogen, um sich vor den Chikanen eines Menschen wie Andokides sicher zu stellen, diesem eine bestimmte Geldsumme zu zahlen und dadurch zu Zurücknahme der anhängig gemachten Klage zu bewegen. Sluiter nun ist der Ansicht (p. 51. 170), dass unter jenem Hermes πατρώος der sogenannte Hermes des Andokides zu verstehen sei, was seiner Meinung nach daraus mit Nothwendigkeit folgen soll, dass der Verfasser der Rede den Angeklagten versichern lasse, der fragliche Hermes sei ganz und unverstümmelt und habe das Schicksal der übrigen Hermen nicht getheilt. Es scheint mir dies aber ein sehr gewagter und nicht hinreichend begründeter Schluss zu sein, obwohl zugegeben werden muss, dass, wenn er unausweichlich wäre, die Rede unmöglich für eine Arbeit eines Zeitgenossen würde gelten können. Mit jenem Hermes des Andokides verhielt es sich nämlich der uns zugänglichen Ueberlieferung nach folgendermaßen. Zu der Zeit als Thukydides seinen Bericht über den Hermenunfug niederschrieb, wußste man, daß bei dieser Gelegenheit die Mehrzahl der in der Stadt befindlichen Hermen verstümmelt worden sei (6, 27: ἐν δὲ τούτω ὅσοι Ἑρμαῖ ἦσαν λίθινοι εν τη πόλει τη Αθηναίων - μια νυκτί οἱ πλείστοι περιεκόπησαν τὰ πρόσωπα), eine Angabe, welche auch Plutarchos an der Stelle wiederholt, wo Thukydides seine Quelle ist, Leben des Alkibiades 18 (- ή μέντοι των Έρμων περικοπή μια νυκτί των πλείστων ακρωτηριασθέντων τὰ πρόσωπα πολλούς καὶ τῶν περιφρονούντων τὰ τοιαῖτα διετάραξεν) und womit die gleich

darauf folgende Aeusserung im Einklang steht, 21: ἐδόκει δὲ μισόδημος καὶ όλιγαρχικός ό Ανδοκίδης, υποπτον δὲ ούγ ηκιστα της των Έρμων περικοπης εποίησεν δ μέγας Έρμης δ πλησίον αύτου της οικίας ανάθημα της Αίγηίδος φυλης ίδουμένος εν γαρ όλίγοις πάνυ των επιφανών μόνος σχεδον απέραιος έμεινε διο και νύν Ανδοκίδου καλείται και πάντες οθτως ονομάζουσι τῆς ἐπιγραφῆς ἀντιμαρτυρούσης. Hier schwebte ihm aber offenbar bereits der Bericht einer andern Quelle, wahrscheinlich des Ephoros, vor, dem er im Leben des Nikias folgt (13: - ή τε τῶν Ἑρμῶν περικοπή μιᾶ νυκτὶ πάντων ἀκρωτηριασθέντων πλην ένος, δν Ανδοκίδου καλούσιν, ανάθημα μέν της Αιγηίδος φυλης, κείμενον δέ πρό της τότε ούσης Ανδοχίδου οἰχίας) und der auch den Angaben des Nepos Alcib. 3 zu Grunde liegt (accidit, ut una nocte o mn es Hermae, qui in oppido erant Athenis, deicerentur praeter unum, qui ante ianuam erat Andocidi - itaque ille postea Mercurius Andocidis vocitatus est). Auch Diodoros schreibt den Ephoros aus und es ist daher wohl nur ein Zufall, wenn er sich weniger bestimmt ausdrückt, 13, 2: ηση δε τοῦ στόλου παρεσκευασμένου τούς Έρμας τούς κατά την πόλιν παμπληθείς όντας συνέβη εν μια νυκτί περικοπηναι; zu meinen scheint er dasselbe. Diese Vorstellung von der Sache war später die allgemein verbreitete und auch Philochoros scheint sie getheilt zu haben; vgl. Fr. 110 bei Müller 1, 402. Nämlich geraume Zeit nach Thukydides hatte es Ol. 95, 1 Andokides selbst in seinem Interesse gefunden die Behauptung aufzustellen, der Hermes vor seinem Hause sei der ein zige, welcher in jener Nacht nicht verstümmelt worden sei, Rede von den Mysterien § 62: αἰσθόμενος δ' Εὐφίλητος ώς ἔχοιμι λέγει πρὸς αθτούς δτι πέπεισμαι ταθτα συμποιείν καὶ ωμολόγηκα αθτώ μεθέξειν τοῦ έργου καὶ περικόψειν τὸν Έρμην τὸν παρά τὸ Φορβαντείον. τουτο δ' έλεγεν έξαπατων εκείνους. καὶ διά ταῦτα δ Έρμης δν δρᾶτε πάντες, δ παρά την πατρώαν οίκίαν την ημετέραν, δν η Αίγηις ανέθηκεν, ού περιεκόπη, μόνος των Έρμων των Αθήνησιν, ώς έμου τουτο ποιήσαντος (ποιήσοντος richtig Reiske), ώς έφη πρός αὐτοὺς Εὐφίλητος, und diese Behauptung, obwohl ihre tendenziöse Erfindung auf der Hand liegt, ist von den Späteren ohne Arg für baare Münze genommen worden. Die Rolle, welche Andokides in dem denkwürdigen Hermokopidenprocesse gespielt hatte, und die zufällige Beziehung, in welche der stattliche, von der aegeischen Phyle gestiftete Hermes vor seinem Hause

zu diesen Ereignissen und den persönlichen Schicksalen des Mannes gerathen war, haftete in der Ueberlieferung, welche solche Anknüpfungen liebt, und der Volksmund nannte jenen Hermes 'den Hermes des Andokides', ohne dass ansänglich damit eine andere Vorstellung sich verband, als die der allgemeinsten Beziehung des Bildwerkes zu der berufenen Persönlichkeit\*). Später, aber doch verhältnifsmäßig früh, ward die volksthümliche Benennung von Vielen so missverstanden, als ob damit jener Hermes als eine Stiftung des Redners selbst oder seiner Vorfahren bezeichnet werden solle, und nun in diesem Sinne von einem 'Hermes des Andokides' gesprochen. Schon Ol. 108, 3 war Veranlassung diesen Irrthum in Athen selbst zu rügen, wie wir aus Aeschines Rede gegen Timarchos ersehen (§ 125: πρῶτον μέν γὰρ τὴν ἐν Κολωνῷ συνοικίαν τὴν Δήμωνος καλουμένην ψευδῆ φησι (Demosthenes) την επωνυμίαν έχειν· οὐ γὰρ είναι Δήμωνος· έπειτα τὸν Έρμην τὸν Ανδοκίδου καλούμενον οὐκ Ανδοκίδου, άλλ' Αἰγηίδος φυλης εἶναι ἀνάθημα) und später soll Duris von Samos sich desselben schuldig gemacht haben (Harpokration unter Avdoxídov Ερμης S. 19). Zu der Zeit aber, in welcher die Réde gegen Andokides verfasst und gehalten sein will, Ol. 95, 1, war zwar die Benennung vielleicht schon üblich, ein Missverständniss derselben aber in der angegebenen Richtung ganz unmöglich, und Sluiter hat desshalb ganz Recht, das Vorkommen desselben als ein sicheres Anzeichen einer späteren Abfassung der Rede zu betrachten. Die Frage ist nur, ob ein zugegebenermaßen Ol. 95, 1 undenkbares Mißsverständniß in den angezogenen Worten der Rede wirklich vorliegt, oder mit andern Worten, ob der πατρῷος Ερμῆς, an welchem gefrevelt zu haben Andokides dem Angeklagten vorgeworfen haben soll, im Sinne des Verfassers wirklich der πατρώος des Andokides ist oder nicht. Ich halte eine solche Deutung der Worte durch den Zusammenhang derselben durchaus nicht für geboten, und die andere sprachlich wie sachlich für eben so möglich und wahrscheinlich, nach der unter dem πατρώος Έρμῆς der des Angeklagten zu verstehen ist; αὐτοῦ (αὐτοῦ die Hds.) läst ebensowohl eine Beziehung auf das Subject des abhängigen Satzes, in welchem es steht, als auf das entferntere des regierenden Satzes zu, und es kann daher dem Ausdruck höchstens Zweideutigkeit vorgewor-

<sup>\*)</sup> Vgl. außer den oben angeführten Stellen noch Leben der zehn Redner S. 835: τούτου (Andokides) δ' ἐπώνυμός ἐστι καὶ Ἑρμῆς ὁ Ἀνδοκίδου καλούμενος, ἀνάθημα μὲν ὧν φυλῆς Αἰγηίδος, ἐπικληθεὶς δ' Ἀνδοκίδου διὰ τὸ πλησίον παροικῆσαι τὸν Ἀνδοκίδην, und Hesychios 1, 187.

fen werden, welche indessen von keinem Belang war, solange die Fabel vom  $E_{\rho\mu\eta\varsigma} \pi\alpha\tau\rho\tilde{\omega}$ og des Andokides sich noch nicht in Umlauf befand. Wollte man sagen, die Beziehung auf Andokides sei desshalb wahrscheinlicher, weil unter dieser Voraussetzung sich besser das Interesse erkläre, welches er als Kläger an der Sache nahm, so ist darauf zu erwidern, dass dagegen bei einer Beziehung auf den Verklagten die Schwere des Vergehens, als an einer Stiftung der eigenen Vorfahren verübt, sich mehr hervorhebt und diese zu betonen für den Kläger jedenfalls von Wichtigkeit sein musste. Wenn ferner Sluiter meint, der Umstand, dass der Verklagte behauptet haben solle, der fragliche Hermes sei unversehrt und nicht, wie die übrigen Hermen verstümmelt, beweise unbedingt die Nothwendigkeit der Beziehung auf Andokides, so kann ich dies nicht zugeben; eine solche Nöthigung liegt höchstens für denjenigen darin, der die Lüge des Andokides, jener Hermes der aegeischen Phyle in der Nähe seines Hauses sei allein nicht verstümmelt worden, für reine Wahrheit annimmt, oder voraussetzt, dass der Verfasser unserer Stelle sich die Sache so vorgestellt habe. Weder zu dem einen noch zu dem andern haben wir die geringste Veranlassung und man wird zugeben müssen, dass folgende Vorstellung von dem Hergange oder der Ansicht des Verfassers von demselben an sich möglich und vielleicht wahrscheinlicher ist, als diejenige, welche sich Sluiter gebildet hatte.

Bald nach seiner Rückkehr reichte Andokides eine Klage wegen Gottlosigkeit gegen Archippos oder Aristippos ein, des Inhalts: "Aoχιππος ασεβεί περὶ τὸν Έρμην τὸν αύτοῦ πατρώον, mit oder ohne nähere Angabe der Handlungen, in denen diese Gottlosigkeit sich bekundet haben sollte. Schwerlich gehörte zu diesen Handlungen eine absichtliche und muthwillige Verstümmelung des Hermes, da der Verklagte sonst kaum in der Voruntersuchung hätte beschwören können, dass derselbe heil und unverletzt sei, und, wenn er dies mit gutem Gewissen konnte, nicht nöthig gehabt hätte schwere Geldopfer zu bringen, um den Kläger zur Zurücknahme der Anklage zu bewegen. Dass er dies that, beweist, dass er sich nicht ganz frei von aller Schuld fühlte und dem Ausgange des Processes mit einiger Besorgniss entgegensah. Fragt man, was ihn denn so besorgt machte, obwohl eine Verstümmelung des Hermes weder durch ihn selbst noch durch sonst Jemand Statt gefunden hatte, so lässt sich an Manches denken, was vielleicht in aller Unschuld geschehen war und jetzt unter bestimmten Verhältnissen und bei den obwaltenden Stimmungen höchst verfänglich erscheinen konnte. Die zwanglosere Sitte des Südländers legte ihm z. B. zu allen Zeiten in gewissen Lagen eine Rücksichtslosigkeit selbst gegen Werke der Kunst und Stätten des Cultus nahe, von der wir im Norden zwar auch hinreichende Proben, aber doch keine so ausgedehnte Erfahrung haben, weil bei uns in der Regel mehr bewußte Rohheit, dort unbefangenes Sichgehenlassen im Spiele ist. Manches Standbild des Gartengottes hatte ähnliche Erfahrungen gemacht, wie offenbar das von Horaz redend eingeführte (Sat. 1, 8. 88); warum nicht auch ein Hermes, der als πατρώος doch in der unmittelbaren Nähe des Hauses seines Stifters und der Nachkommen desselben zu denken ist? Wenn der Verklagte sich in dieser oder ähnlicher Weise rücksichtslos gegen seinen Ερμής πατρώος bewiesen hatte, so mochte ihm dies unter anderen Verhältnissen hingehen und wohl gar belacht worden sein; Ol. 94. 2 aber und in den folgenden Jahren war mit der öffentlichen Meinung nicht zu spassen. Wie überreizt und empfindlich sie in einer gewissen Richtung gestimmt war, lehrt das Schicksal, das einen Sokrates treffen konnte. Selbst das Geringfügigste konnte unter diesen Umständen von Bedeutung werden und eine einfache Gedankenlosigkeit oder Ungeschliffenheit, wenn sie von einem geschickten Gegner verfänglich gedeutet und gedreht wurde, dem Unvorsichtigen als Gottlosigkeit ausgelegt werden und ihm wohl gar den Hals kosten. Es ist darum erklärlich, dass in unserem Falle Archippos, wenn er sich auch gerade keines besonders schweren Vergehens bewußt war, es doch nicht auf das Aeußerste ankommen ließs. In der Voruntersuchung zwar wies er den Vorwurf der Gottlosigkeit zurück und, da er seine Klagebeantwortung zu beschwören hatte, so behauptete er in dieser, was nicht zu bestreiten war, aber nichts zur Sache that, daß sein Hermes heil und ganz sei und es ihm nicht so gegangen sei, wie den anderen Hermen, d. h. mit andern Worten, dass er sich an seinem Hermes πατρώος nicht in der Weise versündigt habe, wie zu seiner Zeit der Kläger Andokides, der als Hermokopide galt, an den andern. Es war dies also ein zwar versteckter, aber darum nicht weniger empfindlicher Hieb, der gegen den Kläger geführt und durch den zugleich auf die mangelnde Qualification desselben als Kläger gerade in einer solchen Sache aufzutreten deutlich genug hingewiesen wurde. Mit dieser Genugthuung aber glaubte sich auch der Verklagte aus den angedeuteten Gründen begnügen zu müssen; er gab vorsichtigerweise die eigentliche Vertheidigung auf und zahlte, froh vielleicht zu finden, dass Andokides seinerseits Gründe hatte, des Haders lieber auf diesem Wege ledig zu werden.

Dies ist meiner Ansicht nach diejenige Auffassung des Zusammenhanges, welche dem Sinn, in welchem der Verfasser der Rede diese Stelle niederschrieb und verstanden wissen wollte, allein vollständig gerecht wird; jede andere Auffassung nimmt der Erzählung die eigentliche Pointe und ist überdem um nichts wahrscheinlicher als die vorgetragene. Für meinen Zweck genügt es indessen schon das Zugeständniss zu erwirken, dass eine Auffassung des Sachverhaltes auch nur möglich ist, für welche es völlig gleichgültig sein darf, ob der Έρμης πατοῶος der des Andokides oder des Verklagten ist, und bei der jede Nöthigung zu der Annahme fortfällt, es habe der Verfasser der Rede sich eines Irrthums schuldig gemacht, in den ein Zeitgenosse nicht hätte verfallen können. Es wäre sogar möglich, dass der Verfasser wirklich einen Έρμης πατρώος des Andokides und nicht des Archippos gemeint hätte, und doch würde daraus noch nicht nothwendig folgen, dass er dabei an jenes Anathem der aegeischen Phyle gedacht habe. Einer möglichen Missdeutung durch größere Genauigkeit des Ausdruckes vorzubeugen lag nur dann für den Verfasser eine Veranlassung vor, wenn zu seiner Zeit die irrthümliche Vorstellung bereits allgemeiner verbreitet war, jenes Anathem sei der  $E \rho \mu \tilde{\eta} \tilde{g} \pi \alpha \tau \rho \tilde{\psi} \tilde{g}$ des Andokides. Dass er sich undeutlich ausdrückt beweist daher nicht ohne Weiteres, dass er jene irrthümliche Meinung theilte; man könnte mit eben demselben und vielleicht besserem Rechte daraus folgern, dass zu der Zeit, als die fragliche Stelle geschrieben wurde, das durch die Benennung Ανδοκίδου Έρμης veranlasste Missverständnis noch nicht die richtige Vorstellung zu verdrängen angefangen hatte, oder mit anderen Worten, dass der Verfasser derselben ein Zeitgenosse war. Sollte die Rede gegen Andokides also auch wirklich das Erzeugniss einer viel späteren Zeit sein, so würde doch der Beweis für diese Thatsache nicht auf Grund einer Stelle geführt werden können, deren Inhalt sich wenigstens ebensogut mit der entgegengesetzten Ansicht würde vereinigen lassen.

Im Vorhergehenden ist als Belegstelle ein Paragraph aus der Rede des Andokides von den Mysterien angeführt worden, ohne Rücksicht darauf zu nehmen, daß Hecker sie sammt den andern auf Andokides Namen gehenden für untergeschoben erklärt und Naber ihre Aechtheit in ausführlicher Weise, wenn auch mit einiger Zurückhaltung bestritten hat (De fide Andocidis orationis de mysteriis. Lugd. Bat. 1850). Ich fürchte nicht, daß mir dies von Vielen verübelt werden wird, und von einem Manne, wie Naber, hege ich sogar die Ueberzeugung, daß er

selbst jetzt über die Sache ganz anders urtheilt, als er früher zu thun geneigt war, und zugeben wird, dass die Rede dem Andokides abzusprechen gegründete Veranlassung nicht vorhanden ist. Da es indessen möglich ist, daß ich mich in dieser Voraussetzung täusche, und sich denken lässt, dass es außer Naber noch jetzt heimliche Bezweisler eines Schriftdenkmales giebt, gegen dessen Beschaffenheit wir uns schon deßwegen allein nicht gleichgültig verhalten dürfen, weil es für uns die einzige Quelle einer nicht geringen Anzahl schätzenswerther Notizen ist, so wird es nicht schaden darauf hinzuweisen, daß seine Authenticität für gewissermaßen urkundlich verbürgt gelten darf. Es würde mir freilich nichts helfen, wenn ich den leicht zu führenden Beweis anzutreten unternähme, dass sogar die in den Text der Rede eingefügten Actenstücke, selbst wo sie in blossen Namenverzeichnissen bestehen, unzweifelhaft ächt sind; denn Naber würde mir antworten, es sei möglich, daß in eine unächte Rede später ächte Actenstücke eingeschoben worden seien (p. 48 fieri enim potest, ut cum oratio spuria sit, tamen tale documentum genuinum sit), und wer keinen Sinn besitzt für das, was wahrscheinlich ist und nicht, dem würde, wenn er einmal diesen Standpunkt eingenommen hat, hinter dem Schutze einer solchen ganz abstracten Möglichkeit allerdings schwer oder gar nicht beizukommen sein. Ich will daher lieber für eine Stelle des Textes der Rede selbst einen urkundlichen Beleg beizubringen versuchen, und zwar um so mehr, als mir dies Gelegenheit geben wird, über den bisher nicht genügend aufgeklärten Sinn und Zusammenhang derselben einiges Licht zu verbreiten.

Während der Mysterienfeier des Jahres Ol. 95, 1, am 20. Boedromion, hatte auf Anstiften seines Feindes Kallias, wie Andokides behauptet, ein gewisser Kephisios ihn beim Archon König, dem die Leitung der Feier oblag, denuncirt, daß er der Feier beigewohnt und das Heiligthum in Eleusis betreten habe, obwohl die auf ihm lastende Atimie ihn von der Betheiligung an gottesdienstlichen Handlungen unbedingt bei höchster Strafe ausschließe. Demgemäß waren Andokides und sein Ankläger auf den Tag nach dem Schlusse der Festfeier, den 28. Boedromion, in die Sitzung des Rathes citirt worden, welche der Sitte gemäß an diesem Tage im städtischen Eleusinion abgehalten zu werden pflegte und in welcher der Archon über den Verlauf der Feier zu Eleusis Bericht zu erstatten hatte. In dieser Rathssitzung nun ließ nach der Behauptung des Andokides sein Feind Kallias eine weitere Mine gegen ihn springen, indem er mit der Behauptung auftrat, Andokides habe während der

Festfeier eine inernoia auf dem Altare des städtischen Eleusinion niedergelegt, was bei Todesstrafe verboten sei. Den Hergang schildert ausführlich § 112: καὶ ή βουλή ἐπειδή ἦν πλήρης, ἀναστάς Καλλίας ὁ Ίππονίκου την σκευην έχων λέγει ὅτι ἰκετηρία κεῖται έπὶ τοῦ βωμοῦ, καὶ έδειξεν αὐτοῖς. κάθ' ὁ κῆρυξ ἐκήρυττε τίς την ίκετηρίαν καταθείη, και ούδεις ύπήκουεν. ήμεῖς δὲ παρέσταμεν καὶ οὖτος ήμᾶς ξώρα. ἐπειδή δὲ οὐδεὶς ὑπήκουεν καὶ ώχετο είσιων ἐπεξελθών Εὐκλῆς ούτοσί — Hier unterbricht der Redner seine Erzählung und lässt den Eukles zur Ablegung eines Zeugnisses citiren: καί μοι κάλει αὐτόν. πρῶτον μέν οὖν ταῦτο εἰ ἀληθη λέγω μαρτύρησον, Εὐκλεις. Die Zeugenaussage selbst ist in die Ausgabe der Rede nicht aufgenommen worden, aber aus den Bemerkungen, welche § 113. 114 an dieselbe angeschlossen werden, ergibt sich, dass Eukles dem Andokides es als richtig bestätigt hat, dass er bei jener Gelegenheit sich auf die Aufforderung des Heroldes, obwohl anwesend, nicht als derjenige gemeldet habe, der die insτηρία auf den Altar gelegt hatte. Nach dieser Abschweifung nimmt der Redner den abgerissenen Faden der Erzählung wieder auf, indem er § 115 fortfährt:  $\vec{\epsilon}\pi\epsilon \iota \delta \dot{\eta}$   $\delta'$   $\vec{\epsilon}\lambda\epsilon \gamma\epsilon \tau \tilde{\eta}$   $\beta ov \lambda \tilde{\eta}$   $E \dot{v} \lambda \lambda \tilde{\eta} \varsigma$   $\delta \iota \iota$   $o\dot{v} \delta \epsilon \dot{\iota} \varsigma$ ύπαχούοι, πάλιν ὁ Καλλίας στὰς ἔλεγεν ὅτι u. s. w. Es entsteht nun die Frage: wer war dieser Eukles, der hier so plötzlich und unvermuthet in die Erzählung hineinschneit? warum war gerade er es, der dem Rathe die Meldung brachte, dass Niemand sich auf die Aufforderung des Heroldes gemeldet habe? und wozu war überhaupt eine solche Meldung nöthig, da doch die anwesenden Mitglieder des Rathes es ohnedem wissen mussten, dass die vor ihren Ohren auf ihre Veranlassung erfolgte Aufforderung im Innern des Tempels einen Erfolg nicht gehabt hatte? Antwort hierauf giebt zunächst jenes  $\delta \pi \epsilon \xi$ ελθών Εὐκλῆς ούτοσί des § 112. Eukles hatte nach dem ersten Heroldsruf den Tempel verlassen, offenbar doch nur, um dieselbe Aufforderung, welche soeben im Innern des Tempels vergeblich ergangen war, vor demselben zu wiederholen. Welchen Erfolg diese Wiederholung gehabt, konnten die im Tempel Zurückgebliebenen nicht wissen und Eukles mußte folglich bei seiner Rückkehr in den Tempel in aller Form melden, dass auch die zweite Aufforderung vor dem Tempel so wenig von Erfolg gewesen sei, als die erste im Tempel ergangene. Es ist hiernach deutlich, dass Eukles zugleich als Subject zu dem unmittelbar vorhergehenden ψχετο εἰσιών zu denken ist, und da diese nothwendige Beziehung verdunkelt wird, wenn wir ἐπεξελθών Εὐ-

αλης ούτοσί davon trennen und als den Anfang des unterbrochenen Nachsatzes betrachten wollten, so ist es nothwendig das Komma, welches die Ausgaben vor ἐπεξελθών zu setzen pflegen, zu tilgen, ἄχετο εἰσιών mit dem Folgenden unmittelbar zu verbinden und die Unterbrechung nicht im Anfange des Nachsatzes, sondern am Schlusse des Vordersatzes eintretend zu denken: 'Als aber Niemand sich meldete und Eukles wieder hereingekommen war, nachdem er demnächst hinausgegangen' --. Es ist aber undenkbar, dass eine andere Person den Heroldsdienst draußen verrichtet habe, als diejenige, welche ihn im Tempel versehen hatte, und dass ein anderer, als eben der Herold, der im Tempel seines Amtes gewartet hatte, vor demselben fungirt habe. Es folgt aus alledem mit unzweifelhafter Gewissheit, dass Eukles und der Herold ein und dieselbe Person sind, dass Eukles der Name des fungirenden Heroldes war, unter dem wir uns natürlich den κῆρυξ  $τ\tilde{\eta}_S$  βουλ $\tilde{\eta}_S$  καὶ τοῦ δήμου zu denken haben werden, da er in feierlicher Rathssitzung eben dem Rathe zur Hand geht. Es erklärt sich zugleich hieraus und hieraus allein die scheinbar unvermittelte Nennung des Namens, welche nur für uns befremdlich ist, nicht aber für die Richter und Zuhörer, welche wissen konnten und ohne Zweifel der Mehrzahl nach wußten, daß der Name des zeitigen Heroldes des Rathes und Volkes Eukles sei.

Nach dieser, wie es mir scheint, gebotenen Auffassung des Sinnes der behandelten Stelle enthält sie neben Anderem die Angabe, dass Ol. 95, 1 ein gewisser Eukles Herold des Rathes und Volkes war. Sollte es nun gelingen den urkundlichen Beweis zu führen, dass in den Jahren unmittelbar nach der Anarchie, in welchen doch unsere Rede gehalten sein will, wirklich ein Eukles dieses Amt bekleidete und dasselbe von jener Zeit an mehrere Generationen hindurch im Besitze der Familie dieses Eukles geblieben ist, so würde meiner Ansicht nach das Vertrauen zur Authenticität der Rede eine nicht verächtliche Stütze erhalten, da von einem bloßen Zufall, der ein Zusammentressen von Namen herbeigeführt hätte, kaum die Rede sein darf und eine so eingehende Kenntniss der Verhältnisse einer früheren Zeit auch in ganz gleichgültigen Dingen bei einem später lebenden Fälscher unmöglich vorausgesetzt werden kann. Ein solcher urkundlicher Beweis aber ist gegeben durch die Έφημ. άρχ. 3396 publicirte Inschrift, welche im Jahre 1858 auf der Burg in der Nähe des Erechtheums gefunden und später von mir im Philologus 15, 409 ff. ausführlich behandelt worden ist. Inzwischen ist mir eine Velsensche Abschrift des Steines bekannt geworden, durch welche die Angabe des ersten Herausgebers hin und wieder berichtigt und der Ergänzung in mehreren Punkten ein sicherer Anhalt geboten wird. Ich wiederhole daher hier zunächst den Text der Urkunde, indem ich die Velsensche Copie zu Grunde lege und die Abweichungen des ersten Druckes in der athenischen Zeitschrift darunter bemerke.

'frei  $1\frac{1}{2}$  Zeilen = 0,01.'

YTANEYEN EY SE P P A M M A T E Y E N S I M T Y S E P E S T A T E E Y P I P P I Δ H O N E Y K A E I A N Δ P A F A O I A S E P E I Δ H A N H P A F A O O S E F E D N A O H N A I Ω N K A I T H F K A O A I Ω N K A I T H N E A E Y O E P ' H I B O A H I K A I T Ω I Δ H M Ω S O O O O P I A N E I N A I A Y T Ω

10

5

ΤΩΙΔΗΜΩΙΛΕΩΝΤΙ≤ΕΓΡΥ ///IA 1 O ≤ E Γ P A M M A T E Y E N E Y Φ  $\Gamma E \leq T A T \parallel \parallel I M E A A N \Omega \Gamma O \leq E I \Gamma$ **AHIE** | T E I **△** | | | **ANHPA** | | | | **AO O** ≤ I ∧ O K ∧ E O Y ≤ Γ E P I - /// N △ H M O ΗΓΚΑΘΟΔΟΝΤΟΥΔΗΜΟΕΤΗΦ <PPOE△POY≤OIANTYFXAN</pre> E I ≤ T H N Γ P Ω T H N E K K Λ H ≤ I A I A O K A E O Y < T O Y E Y K A E O Y < 20 □PYTANE ≤ IT ∩ I ≤ AE I □PYT ' MBA A A E ≤ O A I T H ≤ B O A H ≤ E THIBOAHIEINAITH FKH -РТΩІГАТРІАΥТОО№ MONTONA Θ H N A \$ Ω | | | 25 'frei 0,04.'

Varianten der Abschrift von Pittakis. Z. 1 fehlen zu Anfang die von Velsen angegebenen Buchstabenreste. Z. 4 zu Anfang ⊃N. Z. 6 zu Ende KAO Z. 7 zu Ende PI Z. 8 am Schlusse ΔHMΩI Z. 12 zu Anfang NAOO≤ Z. 13 in der Lücke E Z. 14 in der ersten Lücke H, in der zweiten Γ Die letzte Stelle dieser Zeile war nach der übereinstimmenden Versicherung beider Augenzeugen auf dem Steine frei gelassen. Z. 15 vollständig TON Z. 16 gegen Ende EΨΗΦ Z. 21

Hermes I.

vollständig TOI≤ Z. 22 zu Anfang Y. BAAAE≤OAI Z. 23 zu Anfang ein vollständiges T Z. 24 fehlt der Rest des ersten Buchstabens. Ebend. gegen Ende AYTOYI Z. 25 in der Lücke am Schluss N

Hiernach wird folgendermaßen gelesen und ergänzt werden müssen:

[ἔδοξεν τῷ δήμφ. Ἐρε]χθηὶς ἐ[πρ]υτάνευεν, [...][..........]εὺς ἐγραμμάτευεν, Σιμι[.][.............ε]ὺς ἐπεστάτει, Εὐριππίδη[ς]
[εἰπεν· εἶναι πρόσοδ]ον Εὐκλεῖ ἀνδραγαθίας [ἔ][νεκα καὶ προθυμίας,] ἐπειδὴ ἀνὴρ ἀγαθὸς ἐγέ[ν][ετο περὶ τὸν δῆμον τ]ὸν Ἀθηναίων καὶ τὴν κάθ[ο][δον τοῦ δήμου τοῦ Αθην]αίων καὶ τὴν ἐλευθερί[α][ν, κηρυκεύειν δ' αὐτὸν τ]ῆ βουλῆ καὶ τῷ δήμω [τ][ῷ Ἀθηναίων. τὴν δὲ μι]σθοφορίαν εἶναι αὐτῶ[ι]

Ich verweise im Allgemeinen auf die im Philologus gegebene Auseinandersetzung und hebe hier nur dasjenige hervor, was für den vorliegenden Zweck von Bedeutung ist, indem ich das dort Gesagte auf Grund der durch die genauere Abschrift gewonnenen Ergebnisse zugleich theils berichtige theils ergänze. Das erste Dekret ernennt den Eukles zum Herold des Rathes und Volkes, das zweite überträgt dieses Amt auf seinen Sohn Philokles. Da in dem ersten Falle die Verleihung als Belohnung für namhafte Verdienste erfolgt, welche Eukles sich um die Sache der Demokratie erworben hatte, so ist anzunehmen, daß sie für einen längeren Zeitraum, vermuthlich auf Lebenszeit ( $\delta\iota\alpha$   $\beta\iota$ 00), geschah,

was Z. 10 in der Lücke zu Anfang ausdrücklich gesagt gewesen sein wird. Dasselbe dürfte auch bei Philokles der Fall gewesen sein, da laut Z. 24 diesem das Amt unter denselben Bedingungen wie seinem Vater (καθάπερ τῷ πατρί) übertragen wurde. Beide Dekrete sind überdem aus verschiedenen Jahren, was, obwohl die Archonten in den Praescripten nicht genannt werden, doch daraus mit Sicherheit zu schließen ist, dass der Prytanienschreiber beide Male ersichtlich eine verschiedene Person ist, das Amt desselben aber vermuthlich schon seit Eukleides Archontat, jedenfalls aber in der Zeit, in welche das zweite Dekret nothwendig zu setzen ist, ein jähriges, nicht mehr mit den Prytanien wechselndes war. Das zweite Dekret nämlich ist beantragt von Melanopos, welcher nicht verschieden sein dürfte von dem bekannten Staatsmann gleichen Namens, der Ol. 1021 Athen auf dem Friedenscongreß zu Sparta mitvertrat (Xenophon Hell. Gesch. 6, 3. 2) und später in dem Handel wider Timokrates Ol. 106,4 eine Rolle spielte. Hierzu stimmt vollkommen der orthographische Charakter der Urkunde, auf der O statt OΥ im Inlaute des Wortes βουλή zwar noch fest ist, in den Endungen dagegen bereits ein Schwanken sich eingetreten zeigt, und OT bei weitem überwiegt; Umstände, welche auf Ol. 103-106 als Abfassungszeit dieses zweiten Dekretes hinweisen. Denselben Charakter zeigt nun zwar auch die vorliegende Abschrift des ersten Dekretes, soweit sich aus der Ergänzung von Z. 7 ein Urtheil bilden läfst, wo in der Lücke zweimal OY und einmal O in der Genetivendung gestanden zu haben scheint; es folgt indessen daraus nicht, dass es in demselben Zeitraum, in einem der dem Datum des zweiten unmittelbar vorhergehenden Jahre verfasst ist. Denn es lässt sich denken, dass seine Abfassung erheblich früher als die der zweiten Urkunde fällt und die vorliegende Ausfertigung erst bei Gelegenheit und auf Veranlassung der Publication der zweiten Urkunde Statt gefunden hat, weil in dieser gewissermaßen auf die frühere Bezug genommen wird ( $\varkappa\alpha\vartheta\acute{\alpha}\pi\varepsilon
ho$   $\tau\~{\psi}$ πατρί Z. 24) und zum vollen Verständnifs dessen, was der spätere Beschluss verordnete, die Kenntniss vom Inhalte des früheren nothwendig war. In diesem Falle wurde das ältere Document auf Anweisung vom Schreiber des späteren aus den Acten hinzugefügt und kam dabei naturgemäß diejenige Orthographie in Anwendung, welche dem Schreiber geläufig war und die wir als solche aus der zweiten Urkunde kennen lernen. Diesen Fall nun zu setzen sind wir genöthigt durch die Erwägung, dass der Posten dem Sohne doch erst nach dem Tode des Vaters verliehen sein kann und kaum anzunehmen ist, dass der letz-

tere unmittelbar nach Verleihung des Amtes verstorben ist, ferner aber, was mir das Wichtigste scheint, durch den Umstand, dass den Motiven des Ernennungsdekretes nach zu schließen Eukles zum Herold ernannt worden ist zur Belohnung für die Dienste, welche er bei Gelegenheit der Rückkehr des Demos unter Thrasybulos geleistet hatte, was uns veranlassen muß, diese Ernennung in die nächste Nähe der Ereignisse von Ol. 94, 2 zu rücken. Der Demos erwies sich nicht nur gegen den Vater dankbar, sondern dehnte, wie man sieht, seine Erkenntlichkeit auch auf den Sohn aus. Die Familie scheint seit jener Zeit in Athen sesshaft geblieben und sich mit Vorliebe dem niederen Staatsdienst gewidmet zu haben. Wenigstens wird auf einer Urkunde von Ol. 107, 4, welche ich im Philologus 15, 402 ff. besprochen habe, Z. 12 ein  $E[\partial x\lambda]\tilde{\eta}_S$  als  $\delta\eta\mu\dot{\delta}\sigma\iota\sigma_S$  erwähnt (vgl. Böhnecke Demosthenes, Lykurgos, Hyperides 1864. S. 260. 263), welcher den Prytanen als Schreiber zur Hand geht und der ein dem Großvater gleichnamiger Sohn des Philokles gewesen sein dürfte; und noch in der Zeit nach Ol. 121, 3 finden wir einen Εὐκλῆς Φιλοκλέους Τρινεμειεύς als Herold des Rathes und Volkes erwähnt (C. I. G. 115), der augenscheinlich auch ein Nachkomme jenes ersten Eukles gewesen ist. Der letztere war wenigstens zur Zeit, als er zum Herolde ernannt wurde, noch nicht Bürger, sondern Metoeke, wenn anders Z. 4 des ersten Dekretes richtig von mir ergänzt worden ist; später muß entweder er oder einer seiner Nachkommen das Bürgerrecht erworben haben, da der jüngere der beiden gleichnamigen Familienglieder als Bürger ausdrücklich charakterisirt wird.

Um nun zu Andokides zurückzukehren, so scheint es mir nicht zweiselhaft, dass der Herold Eukles, den jene Stelle der Rede von den Mysterien als im Boedromion des Jahres Ol. 95, 1 fungirend erwähnt, und der Herold Eukles, der laut unserer Urkunde in der Zeit unmittelbar nach Ol. 94, 2 mit diesem Posten betraut worden ist, dieselbe Person sind. Giebt man dies zu, so legt die Urkunde ein nicht leicht zu unterschätzendes Zeugniss für die Authenticität der Rede ab, wie die Stelle der letzteren umgekehrt uns in den Stand setzt, das Datum der Urkunde genauer, als ohnedem möglich wäre, zu bestimmen. Es ist nämlich nunmehr deutlich, dass die erste Ausfertigung dieser Urkunde in die Zeit zwischen dem Boedromion von Ol. 94, 2 und dem entsprechenden Monat von Ol. 95, 1 zu setzen ist, und wir das vorliegende Exemplar derselben allerdings nur als eine spätere Abschrift zu betrachten haben.

A. KIRCHHOFF.

### ANALECTA.

I. Caelius Aurelianus Celerum passionum 11 30 haec habet, siquidem vulgus quadam consuetudine propria et dominantia magnis nominibus adpellat, ut magnum mare sacrum mare atque luem deificam epilepticam passionem. similia uberius exponit Tardarum passionum 1 4, epilepsia vocabulum sumpsit quod sensum atque mentem pariter adprehendat. adpellatur etiam puerilis passio, siquidem in ipsis (f. istis) abundat aetatibus, et sacra, sive quod divinitus putetur inmissa, sive quod sacram contaminet animam, sive quod in capite fiat, quod multorum philosophorum iudicio sacrum templum est partis animae in corpore natae, sive ob magnitudinem passionis; maiora enim vulqus sacra vocavit; inde sacrum dictum mare et sacra domus, velut tragicus poeta sacram noctem, hoc est magnam, adpellavit. commentabor de his, eo maxime consilio ut Graecae quae in eis insunt doctrinae vestigia persequar. nam quod ad summam disputationis attinet, id est ad nomen sacri morbi recte explicandum, non potest dubitari quin missa argutula ista grammaticae eruditionis subtilitate sequendum sit verissimum iudicium Hippocratis, qui in ipso libri quam de eo morbo conscripsit initio sic loquitur, περί μέν της ίερης νούσου καλεομένης ώδε έχει. οὐδέν τι μοι δοκέει τῶν ἄλλων θειοτέρη εἶναι νούσων οὐδε ἱερωτέρη, άλλα φύσιν μεν έχειν ην καὶ τα λοιπά νουσήματα όθεν γίγνεται, φύσιν δε αὐτῆ καὶ πρόφασιν οἱ ἄνθρωποι ενόμισαν θεϊόν τι πρηγμα είναι ύπο άπειρίης καί θαυμασιότητος, ότι οὐδὲν ἔοικε ἔτέρησι νούσοισι. καὶ κατά μὲν την απορίην αὐτοῖσι τοῦ μη γιγνώσκειν το θεῖον αὐτῆ διασώζεται, κατά δὲ τὴν εὐπορίην τοῦ τρόπου τῆς ἰήσιος ἀπόλλυται. cum Caelio Almelovenus conparavit Aretaeum et Apuleium. quorum ille de causis et signis chronicorum morborum 1 4 ita de epilepsia loquitur, άλλὰ καὶ ἄδοξος ή ξυμφορή. δοκέει γὰρ τοῖσι ές την Σελήνην άλιτροϊσι άφικνεϊσθαι (έφικνεϊσθαι probabiliter Ermerinsius) ή νοῦσος. τούνεκεν ἱερὴν κικλήσκουσι τὴν πάθην· ἀτὰρ καὶ δι' ἄλλας προφάσιος, ή μεγέθεος τοῦ κακοῦ (ἱερὸν γὰρ τὸ μέγα), ἢ ἰήσιος οὐκ ἀνθρωπίνης ἀλλὰ θείης, ἢ δαίμονος δόξης ες τον άνθρωπον εἰσόδου, ἢ ξυμπάντων δμοῦ,

22 HAUPT

τήνδε ἐκίκλησκον ἱερήν. ubi vereor ne δόξης non satis recte intellexerint interpretes, explicandum autem sit eis quae Hermannus ad Aeschvli Suppl. v. 754 adscripsit. Apuleius haec dicit in Apologia cap. 50, enimvero si perniciosa illa dulcedo intus cohibita et bili atrae sociata venis omnibus furens pervasit, dein ad summum caput viam molita dirum fluxum cerebro immiscuit, ilico regalem partem animi debilitat, quae ratione pollens verticem hominis velut arcem et regiam insedit. putatur ibi dulcedinis vocabulum corruptum esse, inscienter admodum. nam antea Apuleius dixerat numquam postea comitiali morbo attemptari cui ille pectoris cutem vitiligine insigniverit, scabiem autem Latini propter pruritum et titillationem dixerunt dulcedinem. Cicero de legibus 1 § 47 de voluplate, quoius blanditiis corrupti quae natura bona sunt, quia dulcedine hac et scabie carent, non cernunt satis. Gratius Cyneg. v. 408 at si deformi lacerum dulcedine corpus Persequitur scabies. similiter Martialis xiv 23 libidinum vocabulo utitur in auriscalpii commendatione, si tibi morosa prurigine verminat auris, Arma damus tantis apta libidinibus. deinde Apuleius haec dicit, eum nostri non modo maiorem et comitialem, verum etiam divinum morbum, ita ut Graeci ἱεραν νόσον, vere nuncuparunt, videlicet quod animi partem rationalem, quae longe sanctissima est, eam violet. suspicere Caelium cum illa scripsit memorem fuisse Apuleii. a Caelio, ut passim alia, Isidorus petiit quae Orig. 1v 7 5 habet, epilepsia vocabulum sumpsit quod mentem adprehendens pariter et corpus possideat: Graeci enim adprehensionem έπιληψίαν adpellant. quod mox addit, idem est et morbus comitialis, idem maior et divinus, quo caduci tenentur, videtur sumpsisse ab Apuleio. quod autem Caelius epilepticam passionem luem deificam dici scribit nihil est aliud quam quod Apuleius divinum morbum nuncupari narrat. neque enim mirum est Caelium, Siccensem patria, in isto vocabulo Afrorum secutum esse consuetudinem, quos divina dixisse deifica aliquot exemplis docere possum. Baluzius in Miscellaneorum libro secundo quosdam habet libellos ab Afris saeculo post Christum natum quarto conscriptos in quibus frequens est illud vocabulum. in Passione enim sancti Felicis episcopi Tubyzacensis p. 77 legimus libros deificos habetis? ibidem p. 80 si scripturas deificas tradere nolueris, capite plecteris. in Gestis purgationis Felicis episcopi Aptungitani p. 85 dic, inquit, Caeciliano amico meo quod codices accepi pretiosos deificos xi. ibidem p. 89 Felicem autem, religiosum episcopum, liberum esse ab exustione instrumentorum deificorum manifestum est, cum nemo in eum aliquid probare potuerit quod religiosissimas

scripturas tradiderit vel exusserit. omnium enim interrogatio suprascripta manifestata est nullas scripturas deificas vel inventas vel corruptas vel incensas fuisse: quae repetit Optatus episcopus Milevitanus de schismate Donatistarum i 27, ubi scriptum est omnium enim interrogatio suprascriptorum manifesta est. possum alia addere, sed vel sic metuo ne nimis longa scriptione molestus fiam.

Cum eis quae Caelius Aurelianus de puerilis morbi nomine dicit conparanda sunt quae Galenus habet in Hippocratis Epidemiarum vi comm. vi cap. 7 (t. v p. 523 Bas. t. ix p. 550 Chart.), την ἐπιληψίαν οἱ παλαιοὶ καὶ μεγάλην νόσον ἐκάλουν καὶ πάθος παιδίον, ὥσπερ αὐτὸς ὁ Ἱπποκράτης ἐν τῷ περὶ ὑδάτων καὶ ἀέρων καὶ τόπων, ἐπειδη κατὰ την τῶν παίδων ήλικίαν πλεονάζει. Hippocratis verba sunt cap. 3, τοῖσι δὲ παιδίοισι ἐπιπίπτειν σπασμούς καὶ ἄσθματα, ὰ νομίζουσι τὸ παιδίον ποιέειν καὶ ἱρὴν νοῦσον εἶναι. quo rettulit Foesius παιδικὸν πάθος quod apud Erotianum legitur. scripsisse autem videtur Hippocrates τὸ παιδήιον.

Sacrum morbum vocatam esse epilepsiam propter mali magnitudinem multorum fuisse videtur opinio. paullo scitius quam alii hoc morbi nomen interpretatur scholiastes in Apollonii Rhodii i 1019, ίερη δὲ φατίζεται· κατ εὐφημισμόν. τὰ γὰρ μεγάλα τῶν παθῶν εὐφήμως ἱερὰ καὶ καλά φαμεν, ὡς καὶ τὰς Ἐρινύας Εὐμενίδας καὶ τὴν λοιμικὴν νόσον ἱεράν, ὡς καὶ Καλλίμαχος "ψευδόμενοι δ' ἱερὴν φημίζομεν." pingui magis Minerva egerunt qui comitialem morbum ut alia scilicet magna sacrum vocatum esse statuerunt. eis quos antea commemoravi addo Plutarchum, qui de solertia animalium cap. 32 p. 981 sic loquitur, τὸ δὲ τοῖ ἀνθίου θαυμασιώτατον ἐστιν, ὁν 'Όμηρος ἱερὸν ἰχθὺν εἴρηται· καίτοι μέγαν τινὲς οἴονται τὸν ἱερόν, καθάπερ ὀστοῦν ἱερὸν τὸ μέγα καὶ τὴν ἐπιληψίαν μεγάλην νόσον οὖσαν ἱερὰν καλοῦσιν· ἔνιοι δὲ κοινῶς τὸν ἄφετον καὶ ἱερώμενον.

Omitto alia, neque ea commemoro quae grammatici ut isoòv in 29úv et isoòv ò στοῦν aliaque similia explicarent disputarunt. sed quoniam sacri ossis mentio facta est utar hac occasione ut epistulam Frontonis ad amicos 1 16, quam ad Victorinum generum scripsit, emendem. eam Maius cum Frontoniana Romae ederet ita scriptam dedit, Graviter oculos dolui..nullus dolor...aut..interis..aut internati oriebantur inter nativum, Graeci ieron oston, Suetonius Tranquillus spinam sacram appellat. ego me neque Graecum neque Latinum vocabulum ullius mem-

24 HAUPT

bri nosse mallem, dum istius doloris expers vitam degerem. olim initium epistulae aliter scripserat. de quo quid statuendum sit dici non potest antequam veteris libri schedae diligentius exploratae erunt, estque id in Frontonianis reliquiis omnino necessarium. sed internati, quod puto Maium aliosque ab internascendo deduxisse, quid sit manifestum fit certa proximorum verborum emendatione. scripsit enim Fronto.. aut internati oriebantur. internatium Graeci ίερον οστούν. Suetonius Tranquillus spinam sacram appellat. internatii vocabulum adhuc ignorabatur. similia autem sunt multa, quae enumerabo quoniam partim rara sunt et in vetustis tantum glossariis inveniuntur: intercilium intercolumnium interdigitium interfeminium interlunium intermetium intermundium internodium internundinium interordinium interpondium interscalmium interscapilium intertignium intervenium. paullo aliter dicuntur interpretium et interusurium. iam videat mihi quis quomodo Frontonis verba Reifferscheidius in Suetonii reliquiis p. 273 tractarit: adparebit rem non intellexisse. neque cum Suetonii spinam sacram ad librum eius qui erat de vitiis corporalibus rettulit maiore quam saepe alias iure usus est. quippe Suetonius in viris inlustribus haec dixit, Messala Corvinus orator ante biennium quam moreretur ita memoriam ac sensum amisit ut vix pauca verba coniungeret, et ad extremum ulcere sibi circa sacram spinam nato inedia se confecit anno aetatis LXXII. leguntur ea apud ipsum Reifferscheidium p. 83.

Sed redeo ad Caelium Aurelianum. qui cum bis commemoret sacrum mare, nescio sane quis ita dixerit, sed Graecum fuisse poetam non dubito. nam sacra domus quae additur Homerica est, Il. vi 89, οἴξασα κληῖδι θυρὰς ἑέροιο δόμοιο. fuerunt enim grammatici qui hic quoque somnium illud somniarent quo eis quidquid magnum esset sacrum dici posse videbatur. Hesychius ἑεροῖο δόμοιο ναοῦ, μεγάλου οἴκου. denique tragicus poeta quem Caelius dicit sacram noctem hoc est magnam adpellasse Euripides est, cuius Andromeda noctis longitudinem conquerebatur, quamquam propterea eam sacram adpellasse noctem idem illud grammaticorum somnium est. utitur Euripidiis versibus Mnesilochus Aristophanis in Thesmophoriazusis v. 1065 ss.,

ώ Νύξ ίερά,

ώς μαπρόν ίππευμα διώπεις

ἀστεροειδέα νῶτα διφρεύουσ'

αἰθέρος ἱερᾶς

τοῦ σεμνοτάτ ουδι' 'Ολύμπου.

erat autem haec Noctis invocatio ipsum tragoediae initium vel, ut scholiastes loquitur, τοῦ προλόγου Δνόρομέδας εἰσβολή. sed de his versibus non convenit mihi cum doctis hominibus. Bergkius enim, quem Nauckius sequitur, μακρὸν ώς ἵππευμα διώκεις scripsit, Meinekius πῶς μακρὸν ἵππευμα διώκεις. dissuadet mutationem scholiastes Theocriti, qui ad idyllium 1166 tres priores versiculos eodem verborum ordine adscripsit quo apud Aristophanem leguntur neque πῶς habet sed ὡς. adfert autem illos versus ut Euripidis neque idonea causa est cur putemus usum eum esse non Euripidis fabula vel antiquioris alicuius grammatici commentario, sed depravato Thesmophoriazusarum exemplari. neque magis idonea causa est cur propter interruptam numerorum continuationem in carmine Euripidis quicquam mutetur. satis enim hiatus excusatur invocatione vel exclamatione, post quam vox paullisper sustinetur. consimile plane exemplum in eisdem anapaesticis numeris praebet Sophoclis Oedipus Coloneus v. 188,

ἄγε νῦν σύ με, παῖ, Γν' αν εὐσεβίας ἐπιβαίνοντες τὸ μὲν εἴποιμεν, τὸ δ' ἀχούσαιμεν, καὶ μὴ χρεία πολεμῶμεν.

et magis ibi cohaeret oratio quam in Euripidiis versibus. deinde Nauckius ἀστεροειδέα delendum esse suspicatur, neque nego insolentius dictum esse, cum νῶτα αἰθέρος plena quidem sint sideribus, sed non speciem vel similitudinem eorum habeant. firmat tamen illam vocem scholion Theocriteum, in quo levi errore ἀστροειδέα scriptum est. firmant etiam Ennii versus apud Varronem de lingua Latina v p. 29 Sp., quos versus ad Andromedam Ennii Iosephus Scaliger rectissime rettulit, immerito reprehensus a Gerhardo Vossio in Castigationibus p. 19. Ennius igitur ita dixit,

quae cava caeli signitenentibus conficis bigis.

si signitenentis scripsisset, accuratius imitatus esset Euripidem: sed videtur νῶτα de equorum dorso intellexisse, excusando errore similique aliis quos Latini in Graecorum carminum interpretatione commiserunt; certe ad bigas epitheton transtulit. ceterum signitenentibus illud Matthias Gesnerus in Thesauro non recte ita exponit, 'id est signa percurrentibus:' nam illa cursum tenendi significatio a conposito vocabulo aliena est. immo signitenentes bigae similiter dicuntur atque Annali x (v. 343 Vahl.) hinc Now processit stellis ardentibus apta, Annalique xvi (v. 416) Now quando mediis signis praecincta volabit. ἀστεροσιδέα

autem illud eo minus mihi videtur esse sollicitandum quo magis vereor ne, si conposita tragicorum adiectiva omnia ad vivum resecanda esse censeamus, aliquam multa nobis mutanda sint aut prorsus delenda. itaque dabimus aliquid poetarum libertati putabimusque Euripidem ἀστεροειδέα νῶτα dixisse cum vellet ἀστερόεντα vel ἀστερώδη intellegi. scio Lobeckium in Pathologia Graeci sermonis t. 1 p. 458 ss. de ωόης et οειδής formarum discrimine egregie disputasse: sed grammaticam subtilitatem saepe neglexit liberior atque audacior Graecorum poetarum oratio.

II. Diu, quod paene mireris, reprehensionem novandique studia effugerant splendida Antigonae verba in Phoenissis Euripidis v. 174. ω λιπαροζώνου θύγατερ Αλίου Σελαναία, χρυσεόκυκλον φέγγος. nuper autem Badhamus, cum vulgo constet ac pueris adeo notissimum sit communi Graecorum opinione Lunam Solis non filiam sed sororem perhiberi, puerili eruditione confisus Aλίου vel ἀελίου (id enim libri habent, illud Hermannus verissime scripsit) minime tolerandum, sed in Δατοῦς mutandum esse censuit. tum Nauckius ruiturum isto pacto versiculum addito articulo fulsit continuoque, quasi res esset certissima, θύγατερ ά Δατοῦς in exemplaria tragoediae intulit. detrahi hac mutatione orationi aliquid poeticae virtutis facile intellegitur: nam multo quam Latona melius ac significantius Sol dicitur λιπαρόζωνος, id est radiis veluti nitido cingulo circundatus. magis etiam emendandi libidinem cohibere debebat antiqui interpretis scholion, 'Ησίοδός φησιν άδελφην Ήλίου είναι την Σελήνην, "Θεία δ' Ήέλιον τε μέγαν λαμπράν τε Σελήνην γείνατο." Αἰσχύλος δὲ καὶ οἱ φυσικώτεροι θυγατέρα, παρόσον έχ τοῦ ήλιαχοῦ φωτὸς μεταλαμβάνει αμέλει καὶ πρὸς τὰς ὑποστάσεις μεταμορφοῦται ή σελήνη. itaque similiter atque Euripides etiam Aeschylus alicubi Lunam filiam Solis vocavit. verum Nauckius Trag. fragm. p. 99 'non Αἰσχύλος' inquit 'voluisse videtur grammaticus, sed Εὐριπίδης.' non intellego cur voluerit, nisi forte ne, si nollet, periculosius esset Badhamo et Nauckio emendandi studium, sed ignorarunt docti homines quod scholiastes Arati in v. 455 narrat, αὐτὴ δὲ ἡ σελήνη καθ' ἑαυτὴν άφαντος ήμιν έστιν, ύπο δε του ήλιου φωτιζομένη φανερά ήμιν γίνεται, και δτε μέν αὐτῆ πλησιάζει, τότε και φαίνει, δτε δέ αὐτοῦ χωρίζεται, κατ' όλίγον ἀπολήγει, καὶ πάλιν ὅσον πλησιάζει γενναται· διό καὶ παρά τοῖς τραγικοῖς Ἡλίου θυγάτηρ λέγεται, ἐπειδή τὸ φῶς ἐξ αὐτοῦ ἔχει. nulla ratio est qua evincas unius tantum Euripidis illum versiculum obversatum esse scholia-

stae. sed esto, cogitaverit tantum de Euripide: vel sic illius carmini testimonium accedit nostris exemplaribus multo antiquius; quod sine evidenti necessitate contemnere non artis est, sed libidinis extra legitimos disciplinae fines temere evagantis. atqui nulla plane est contemnendi necessitas. nam cum omnino ineptum sit veteres poetas quasi essent catechumeni dogmatum vel Hesiodi theogonia vel communi opinione praescriptorum fide adstringere, tum tragici in rebus quae ad religionem pertinent liberius saepe philosophati sunt, physice maxime, neque Aeschylus tantum hoc fecerunt et Euripides, sed interdum etiam Sophocles. nimiam enim sibi sapientiam adrogat qui Sophoclis esse negat versus qui in vita Arati a Victorio edita ei tribuuntur, "Ηλι', ἀλλ' οίκτειρέ με, 'Όν οἱ σοφοὶ λέγουσι γεννητὴν θεῶν Πατέρα τε πάντων. quae ita scripsi non quod certo ita emendanda esse putarem, sed ne repeterem quod vulgo scribunt Ἡέλιος οἰκτείρειέ με pro eo quod Victorii liber praebuit η ελίοιο κτείρειε εμέ: neque enim istam nominis formam senarius versus admittit. deinde cum copula deesset, τε adicere malui quam καὶ πατέρα scribere. credidit autem illa Sophoclia esse prudentissimus harum rerum iudex Lobeckius Aglaoph. p. 79. sed multo sane saepius ita philosophati sunt Euripides et antea Aeschylus. quem cum Herodotus 11 156 narret Dianam fecisse filiam Cereris, multo minus mirabimur eundem Lunam Solis, a quo lucem accipit, aliquando dixisse filiam Euripidemque hoc esse imitatum. itaque in Phoenissis veteribus testibus fidem habebimus neque illud θύγατες Αλίου Σελαναία novitio aliquo commento commutabimus.

Videtur autem mihi omnino priscis testibus maior quam saepe fit reverentia esse exhibenda, non ut addicti eis simus aut nihil tempore valde antiquo erratum esse putemus, verum ut caute ac modeste iudicemus nostrisque opinionibus minus confidamus. sic idem Badhamus cuius de versu Euripidis sententiam inprobandam esse duximus attrectavit temere quae apud Platonem leguntur in Phaedro p. 245, δε δ' αν άνευ μανίας μουσων έπι ποιητικάς θύρας άφικηται, πεισθείς ως άρα έκ τέχνης ίκανὸς ποιητικάς θύρας ἀφίκηται, πεισθείς ως άρα έκ τέχνης ίκανὸς ποιητικής ἐσόμενος, ἀτελής αὐτός τε καὶ ἡ ποίησις ὑπὸ τῆς των μαινομένων ἡ τοῦ σωφρονοῦντος ἡφανίσθη. putat enim scribendum esse ἐπὶ ποιητικής θύρας. sed quod in nostris libris est neque non potest ferri legit etiam Seneca, qui de tranquillitate animi cap. 17 10 nam sive Graeco poetae credimus inquit, aliquando et insanire iucundum est, sive Platoni, frustra poeticas fores conpos sui pepulit, sive Aristoteli, nullum magnum

ingenium sine mixtura dementiae fuit. vel, ut alio exemplo utar, versum Sophoclis έδοξάτην μοι τω δύ ηπείρω μολείν Nauckius Trag. fragm. p. 255 suspicatur non Sophoclis esse, sed comici poetae qui Aeschyli verba δύο γυναῖκ' εὐείμονε in risum verterit. equidem nihil hic ridiculi adgnosco, versum autem illum non tantum scholiastes in Aeschyli Persarum v. 181, verum etiam quem ipse Nauckius commemorat Herodianus in Philetaero p. 434 Piers. Sophocli tribuit: satis igitur confirmatum est poetae nomen, eiusdem Herodiani gravissima auctoritate Aristophanis versum a suspicione defendo. in Avibus enim v. 1131 Pithetaerus muri quem extructum esse audit altitudinem admirans exclamat & Πόσειδον, τοῦ μάπρους. ibi scholiastes adscripsit σημείωσαι ότι τὸ μάκρος λέγει. Guilelmus Dindorfius 'vocabulum' inquit 'fortasse ab Aristophane fictum: nisi τοῦ μακροῦ scripsit. mihi τοῦ μακροῦ hic ne potuisse quidem commode dici videtur, μάχρος cur Aristophanes finxerit causa non adparet. Meinekius hoc adscripsit, 'μάκρους corruptum est.' fugit doctos homines quod ex Herodiani Iliaca prosodia scholia in Iliadis xxIII 419 adferunt, βαρντονητέον τὸ στεῖνος, ἐπεὶ οὐδὲν οὐδέτερον ὄνομα εἰς ος λῆγον όξύνεται ούτως είχε και το μάκρος παρ' Αριστοφάνει, "ώ Πόσειδον, τοῦ μάκρους," βαρυνόμενον καὶ μη δμοτονοῦν τῷ όξυνομένω ἀρσενικώ. abstinebimus, opinor, a mutatione vocabuli quod Herodianus testatur. ceterum τὸ μάκρος hodie Graeci dicere solent, ut docet Coraes in Heliodorum p. 132, commemoratus ille a Ludovico Dindorfio in Thesauro Stephani, τῷ μῆκος ἡ μὲν συνήθεια σπανίως κέχρηται, ἐπιπολάσαντος ἐν αὐτῆ τοῦ μάκρος. idem sermonis vitium (repugnat enim το μάκρος analogiae) non dubito iam Aristophanis aetate plebeculam Atticam commisisse. Pithetaerus igitur eius cum eo vocabulo utitur, prae magna admiratione in sordes verborum ridicule incidit, neque mutandum est quod poeta facète instituit.

III. Egregium carmen Aeschyli est in Agamemnone v. 681 ss., τίς ποτ' ωνόμαζεν ωδ' ἐς τὸ πᾶν ἐτητύμως (μή τις ὅντιν' οὐχ ὁρῶμεν προνοίαισι τοῦ πεπρωμένου γλῶσσαν ἐν τύχα νέμων;) τὰν δορίγαμβρον ἀμφινεικῆ ઝ' Ἑλέναν, ἐπεὶ πρεπόντως ἑλέναυς ἕλανδρος ἑλέπτολις ἐκ τῶν άβροτίμων προκαλυμμάτων ἔπλευσε Ζεφύρου γίγαντος αὐρα,

## πολύανδροί τε φεράσπιδες χυναγοί κατ' ίχνος πλάταν ἄφαντον

## δι' ἔριν αίματόεσσαν.

cum ελένους vocabulum Aeschylus finxit (recte enim ita correxerunt Blomfieldus et Elmsleius ελένας quod libri habent), usus est ea nominum interpretandorum consuetudine cuius multa exempla Elmsleius ad Euripidis Bacch. v. 508 adscripsit, vim et rationem praeclare exposuit Hermannus in explicatione Aiacis Sophocliae v. 430. eadem autem nominis interpretatio momentum fecit ut Helenae sidus perniciosum salutaribus fratrum sideribus adderetur, nam cum aliis Helena videretur esse ναυτίλοις σωτήριος, ut Euripides loquitur in Oreste v. 1637, alii et fortasse plures eam infestam navibus esse existimabant. de qua re conponam hic quae repperi omnia, itaque ad Euripidis Orestem adscriptum habemus hoce scholion, quod multo ante Cobetum tempore Madvigius correxit in Emendationibus in Ciceronis libros philosophicos p. 137, ότι καὶ ἡ Ἑλένη τοῖς χειμαζομένοις κατὰ θάλασσαν επήποός εστι κατά Εύριπίδην σεσημείωται δ μέντοι Σωσίβιος έμπαλιν οίεται ούχ εύμενῶς αὐτὴν ἐπιφαίνεσθαι. Πολέμων δὲ καὶ ἐν τῷ δ΄ τῶν (sic Madvigius: libri ἐν τῷδε τῷ) πρὸς Αναξανδρίδην την μεν των δύο αστέρων επιφάνειαν των Διοσκούρων ανομολογείσθαι (ανωμολογήσθαι Cobetus), την δε των γ' τῶν (sic Madvigius: γ' τῶν libri omittunt) λεγομένων Καβείρων (sic Madvigius: libri  $\zeta \circ \beta \epsilon i \rho \omega \nu$ ). in brevius haec contracta sunt in codice Augustano, Σωσίβιος ἐπὶ κακῷ αὐτὴν οἴεται φαίνεσθαι· είδως οὖν σωτήριόν φησιν αὐτην ὁ Εὐριπίδης, ubi είδως non puto verum esse, sed scribendum ἰδίως, frequentatum grammaticis vocabulum, a quo ne Latini quidem magis abstinent quam ab aliis Graecae disciplinae vocibus, in scholiis Bobiensibus in Ciceronis orationem in Vatinium p. 316 11 Or. Maius testatur codicem evidenter hoc habere, ad superbiam quidem et nimium tumorem animi referens hoc dixit ιατως; tamen notare voluit insulsitatem cervicum eius, quas immodicum fuisse corpulentas traditur: habet codex sine dubio IΔIΩC, coniungendumque est ἰδίως tamen. cum Sosibio consentit Plinius Nat. hist. II § 101, existunt stellae et in mari terrisque. vidi nocturnis militum vigiliis inhaerere pilis pro vallo fulgorem effigie ea, et antemnis navigantium aliisque navium partibus ceu vocali quodam sono insistunt ut volucres sedem ex sede mutantes, graves cum solitariae venere mergentesque navigia et si in carinae ima inciderint exurentes, geminae autem salutares et prosperi cursus praenuntiae, qua-

rum adventu fugari diram illam ac minacem adpellatamque Helenam, et ob id Polluci et Castori id numen adsignant eosque in mari deos invocant. usus est his Plinianis Ioannes Lydus cum de ostentis cap. 5 haec scripsit, δμοίως έστιν ετέρους αστέρας εύρειν ποτέ μέν εν γή, ποτέ δε εν θαλάττη τας ίδίας ενεργείας δειχνύντας. επί τε γάρ στρατιωτικών ακοντίων πολλάκις ώφθησαν εφιζάνοντες ξπί τε τῶν ἱστίων τῶν νεῶν, καὶ ἐν ἄλλοις δὲ μέρεσι, λιγυρόν τι σύριγμα προσηχοῦντες καὶ δρνέων δίκην εἰς τόπον ἐκ τόπου της νεώς μεθιστάμενοι, ώς αν καταδύσωσι ταύτην. δθεν καὶ τοῖς ξηροτέροις τῆς νεώς ἐμπίπτουσι μέρεσιν, ἐξ ὧν συντομωτέραν είκος γενέσθαι την έκπύρωσιν, το δε τοιούτον σγήμα ήτοι κατάστημα οἱ τὴν θάλατταν πλέοντες Ελένην καλοῦσιν. άλλὰ κάνταῦθα τὰ ἐξ αύτῆς ἡ πρόνοια δείκνυσι· δύο γὰρ άστέρες εὐθὺς κατασκήπτουσι τῆς τοιαύτης φορᾶς, οὺς Κάστορα καὶ Πολυδεύκην καλοῦσιν, οἱ παραχρημα πρὸς φυγήν την λεγομένην ελαύνουσιν. porro Statii sunt hi versus in Thebaide vii 791 ss., non aliter caeco nocturni turbine Cori Scit peritura ratis, cum iam damnata sororis Igne Therapnaei fugerunt carbasa fratres. guorum Lactantius hanc dedit interpretationem, sororis igne: quia nautae cum stellam Helenae viderint, quae urania dicitur, cuius tanta est vis incendii ut malum et navis ima pertundat, ut etiam si aes sit hoc calore solvatur, ergo si haec stella navi insederit, sciunt se nautae sine dubio perituros: contra Castorum sidera sunt navigantibus salutaria. uraniam hanc stellam dixit etiam Olympiodorus Thebaicus, ex cuius historia Photius in Bibliotheca p. 62 a Bekk. haec excripsit, ὅτι κατὰ θάλασσαν πολλά παθών δ συγγραφεύς μόλις διασώζεται. καὶ περὶ ἀστέρος τινὸς τερατολογεῖ, ἐπιβρίσαντος τῷ ἱστίφ τοῦ πλοίου, μέλλειν αὐτοὺς βυθίζεσθαι ούρανίαν δὲ τὸ φανέν παρά τῶν ναυτῶν καλεῖσθαι. ubi μέλλειν intellegi nequit, verum esse potest quod Niebuhrius scribendum esse coniecit μέλλον, nominativus quem dicunt absolutum. ceterum, ut ex Stephaniano Thesauro didici, alia etiam et paullo diversa significatione οὐρανίαν dictam esse advaret ex Olympiodori Alexandrini commentariis meteorologicis p. 4 h Ald. (apud Idelerum t. 1 p. 135), τούτους δὲ τοὺς τυφῶνας καὶ σίφωνας καλοῦσι διὰ τὸ καὶ ύδωρ πολλάκις ἀναρπάσαι. καλοῦσι δὲ αὐτὴν καὶ οὐρανίαν ἰδιωτικῷ ὀνόματι, τυφών δὲ καλείται διὰ τοῦ τάχους τοῦ πνεύματος. διὰ γὰρ τοῦτο καὶ δ ποιητής φησι καὶ τὰς ἀέλλας καὶ τὰς συστροφάς τῶν πνευμάτων. poetam dicit Hesiodum in Theogonia v. 869 ss. de Typhoeo narrantem. sed ne a typhone quidem ignem abesse multorum fuisse constat opinionem.

IV. De Palicis olim Cluverius in Sicilia antiqua, nostra memoria Hermannus in commentatione de Aeschyli Aetnaeis, Prellerus in Polemonis reliquiis, Schneidevinus in museo Rhenano anni moccexty erudite disputarunt. fugerunt eos quae Iulius Firmicus Maternus in praefatione libri Matheseos primi scripsit. ea adferam ut simul, si possim, emendem. sed posteaquam de actibus et processibus nostris confabulati sumus, scrutatus a me es, sicut meministi, totius Siciliae quam incolo situm et unde oriundus sum (scribendum puto quam incolo et unde oriundus sum situm) et omnia quae veteres fabulae prodiderunt cum verae rationis explicatione quaesisti; quid velit ex se Scylla quidve Charybdis, quid concurrentium in freta fluctuum turbulenta confusio, quos disiuncta ac separata maria certo horarum tempore ac spatio contraria undarum collisione coniungunt; quid faciant ignes qui ex Aetnae vertice erumpunt, quae natura eorum quaeve substantia, ex qua origine sine iactura montis tanta proficiscantur et anhelent incendia; qualis sit lacus qui prope alveum Symaethi amnis ostenditur, cui Paliscus (scr. Palicus) nomen est, qui semper crassitudine lurida sordidus liventibus spumis obatrescit et strepente coniugio stridulus argutum murmur exibilat. nihili esse patet coniugio, cui Prucknerus vitii notam adposuit: videtur autem mihi Firmicus scripsisse confligio, quo vocabulo Solinus utitur cap. 99, nam in latebrosis rupium cavaminibus quae fluctuum confligiis tunc adesa sunt reduviae conchyliorum resederunt. addo de lacu et fontibus Palicorum memorabilia non nulla habere Iosephum Allegranzam in disputatione de Palicis (Opuscoli eruditi latini ed italiani del p. m. Giuseppe Allegranza, Cremona MDCCLXXXI) p. 203 ss. commemorat is p. 206 ea quae Boccatius in Genealogia deorum n 10 de lacu seu fontibus Palicorum auctore Theodontio rettulit. Theodontius iste Leontius est cuius librum Bodius in Mythographis edidit.

V. Apud M. Claudium Sacerdotem Artium grammaticarum i 153 versus latent duo ioculares, non certi alicuius poetae, sed quales populus Romanus iacere solebat. loquitur de asteismo qui per similitudinem fiat. per similitudinem, quomodo dictum est de Carbone, qui mortuo Crasso, homine felice, inimico suo, ante obscurus florere coepit, 'postquam Crassus carbo factus est', id est periit, 'Carbo crassus factus est.' et illud de Pompeio, qui coloris erat rubei, 'quem non pudet et rubet, non est homo, sed ropio.' ropio autem est aut minium aut piscis robeus aut penis. in libro Bobiensi minium et pene scriptum est, mi-

nium et penis Vindobonenses posuerunt, quorum illud certum est, hoc veri saltem simile. prior versiculus quadratus est,

postquam Crassus carbo factus, Carbo crassus factus est, explicationi eius grammaticus aliena et falsa admiscuit. recte autem Vindobonenses meminerunt C. Papirii Carbonis, qui, ut Cicero de or. III § 10 ait, inimicissimus fuit L. Licinio Crasso: quippe Crassus patrem eius accusatione eo adegerat ut mortem sibi ipse conscisceret. habebat Carbo ille cognomen Arvinae, commemoratum a Valerio Maximo ix 2 3. quod cognomen ei propter pingue corpus a vulgo iocose additum esse non dubito. quodsi vero supra modum pinguescere coepit post mortem Crassi, versiculus ille ex omni parte facetus est. periit autem Crassus anno ab u. c. delxiii, Carbo trucidatus est anno delxxii. alter versiculus Sotadeus est, soluta ultima arsi,

quem non pudet et rubet, non est homo, sed ropio.

commode meminerunt Vindobonenses eorum quae Suetonius narrat de grammaticis cap. 15, Lenaeus Magni Pompeii libertus...tanto amore erga patroni memoriam extitit ut Sallustium historicum, quod eum oris probi, animo inverecundo scripsisset, acerbissima satura laceraverit. adparet animi inverecundi commemorationem qua Claudius Sacerdos usus est sumptam primitus esse a Sallustio. os probum Pompeii memorat etiam Plinius Nat. hist. vii § 53 et xxxvii § 14. denique pertinent huc quae Seneca narrat Ep. 11 4, nihil erat mollius ore Pompeii. numquam non coram pluribus rubuit, utique in contionibus. utrum ropio sit rubellio Plinii an aliud significetur non diiudico. mullus barbatus a Gallis rouget dicitur.

VI. Difficile est ea emendare (sunt autem plurima) quae in Apuleii libris post multos multorum et partim valde doctorum hominum labores nondum recte scripta sunt. nam praeter monstrosa saepe ipsius Florentini exemplaris vitia certam emendationem haud raro impedit mirabile illud et quasi luxurians dicendi genus cui se totum dedit scriptor et antiquarius et simul verborum novator. sed cavendum tamen est ne ei attribuamus quae scribere non potuit nisi nimium ei libebat ineptire. sic ineptum est quod vulgo legitur in Floridorum initio caespes libamine fumigatus frustraque fuerunt qui id tueri sibi visi sunt adlatis dissimilibus. contra verissimum est quod in libro Florentino a prima manu scriptum est caespes libamine umigatus. in Onomastico vetusto apud Labbaeum p. 86 e legimus humigatus βεβρεγμένος. est autem illis glossariis diligenter utendum siquis operae pretium facere vult in emendandis atque interpretandis Apuleii scriptis.

multa tamen sine omni doctrinae adparatu expediri possunt. quorum non nulla hic proferam.

Floridorum III 17 p. 82 haec legimus, et merulae in remotis tesquis fringultiunt, lusciniae in solitudine Africana canticum adulescentiae garriunt, olores apud avios fluvios carmen senectae meditantur: enimvero qui pueris et adulescentibus et senibus utile carmen prompturus est in mediis milibus hominum canat. merito Oudendorpius offensus est illa solitudine Africana: intellexit enim dici aliquid debuisse quod cum remotis tesquis aviisque fluviis congrueret. et per se iam illud absurdum est. nuper scriptum est in solitudine aprica. quo commento nihil sane eiusmodi restituitur quale necessarium est, contra exhibentur nobis lusciniae aprica loca quaerentes. verum hodie certe umbram amant et opaca virgulta, neque, puto, olim aliter fecit χλωρηὶς ἀηδών δενδρέων ἐν πετάλοισι καθεζομένη πυκινοῖσιν. non magno acumine opus est ut intellegatur Apuleium scripsisse lusciniae in solitudine arcana canticum adulescentiae garriunt.

Floridorum iv 18 p. 91 ita in libro Florentino scriptum est, nunc quoque igitur principium mihi apud vestras auris auspicatissimum ab Aesculapio deo capiam, qui arcem nostrae Carthaginis indubitabili numine propitius strepit. hic primum vestrae Carthaginis cum Colvio scribendum est. tum frustra laborarunt docti homines ut ineptum illud strepit emendarent. quorum is nimium sibi placuit qui verum se restituere credidit si tegit faceret ex illo strepit. non dubitandum est scripsisse Apuleium saepit. eodem modo olim docui in epistula M. Caesaris ad Frontonem in 9 scribendum esse ipsum lucum qui Capitolium montem saepit: ibi quoque strepit est in libro Bobiensi, certe apud Maium. non abhorret autem a figurata Apuleii oratione quod saepire urbem dicitur deus quam custodia sua quasi cingat et circumvallet.

Apologiae cap. 3 p. 383 non plena est oratio in his, propter quod paullo prius patroni Aemiliani multa in me proprie conficta et alia communiter in philosophos sueta ab imperitis mercennaria loquacitate effutierunt. sed errare eos puto qui sueta in aliud participium mutandum esse suspicantur, omnium autem minime probo quod nuper prolatum est consuta. intercidisse infinitivum, sive is fingi fuit sive simile aliquid, non dubitabit qui reputaverit in Apuleii libris et maxime in hac ipsa Apologia saepius syllabas et verba librariorum neglegentia omissa esse. demonstrabo rem novis exemplis duobus.

Cap. 85 p. 570s. Apuleius, si reddimus ei quod scripsit, ita loquitur, tune, ultime, parentis tuae animum insistis scrutari, oculos ob-Hermes I.

servas, suspiritus numeras, adfectiones exploras, tabulas intercipis, amorem revincis? tune quid in cubiculo agat perquiris? tibine mater tua non dico amatrix, sed nec omnino femina est? ne tu in ea cogites nisi unam parentis religionem. ubi tibine posui solum erat ne. illud Apuleium scripsisse et necessaria sententia docet et recta atque cum reliqua oratione congruens forma qua ea sententia enuntianda erat: pudet autem refellere quae alii opinati sunt. antea vero, ubi in istis scrutaris legebatur, scripsi insistis scrutari: neque enim quicquam prodest in delere.

Cap. 96 p. 590 ita scribendum est, neque enim dubito, litteras tamen quas ad me Carthagine vel iam adveniens ex itinere praemisit, quas adhuc validus, quas iam aeger, plenas honoris, plenas amoris, quaeso, Maxime, paullisper recitari sinas, ut sciat frater eius, accusator meus, quam invita in omnibus Minerva curriculum cum fratre, optimae memoriae viro, currat. missis hominum doctorum miraculis invita inserui, quod librarius oculis ab uno in ad alterum aberrantibus omisit; quo facto Minerva in Minervae, quod libri habent, depravatum est.

His addo quid de aliis Apologiae verbis, quae leguntur cap. 73 p. 547, sentiam: sed adscribam potius statim correcta. mox auditorio misso Pontianus eo principio me adortus consensum publicae vocis pro divino auspicio interpretatur aperitque consilium sibi esse, si ego non nolim, matrem suam, cui plurimi inhient, mecum coniungere (mihi quoniam soli ait rerum omnium confidere sese et credere), ni id onus respuam, quoniam non formosa pupilla, sed mediocri facie mater liberorum mihi offeratur: si haec reputans formae et divitiarum gratia me ad aliam condicionem reservarem, neque pro amico neque pro philosopho facturum. ubi respuam scripsi scribebatur recipiam, quod contrarium est sententiae, leniore autem quam qua feci non potest corrigi emendatione. etiam hic a redarguendis levibus et nugatoriis opinionibus abstineo.

VII. Ambrosius in psalmum cxvIII sermone xvI § 41 s. haec commentatur. diximus continentiam sensus, nunc de topazio lapide exprimamus (f. expromamus) historiam. de quo invenimus in historia Xenocratis, qui scripsit quasi lithognomon (ita libri non nulli: vulgo lithosnomon), nasci vel inveniri circa Thebaidis civitatem Alabastrum vel Topazion, ut aliqui putant, unde et nominatus est ab eo in quo gigneretur loco. sunt autem qui putaverint insulam nuncupari Topazion, ad quam adpulsos Troglodytas orta subito commotione maritima eo quod navium usum non haberent regredi nequivisse. deinde plurimo

immorantes tempore in insula invenisse lapidem et delectatos colore eius repetiisse domum et Arabis negotiatoribus advenientibus vendidisse; ab illis emisse Philonem et ad matrem Ptolemaei secundi, cui nomen erat Berenice, ab ipso esse perlatum, illam autem, quamvis regalibus ornamentis abundaret, supra modum tamen colore eius stupefactam elaborasse ut diutius species tam pretiosi lapidis non lateret, ideoque studio eius quaesitum lapidem in usus frequentiores venisse. diximus quomodo innotuerit topazion lapis, nunc expressius de eius qualitate dicamus. duorum colorum est in hoc lapide xeacis, hoc est quaedam temperata permixtio, πρασοειδής (legitur πραποιδής) et chrysopteros (legitur chrysopa) similis chrysopraso, secundum utrumque velut quasdam extendens colorum figuras, et plenius quidem a peritis fertur extendere. est autem prasochrus (libri parichrus) et chrysochrus et pinguis, resplendenti similis, maxime cum solis splendore percutitur. est etiam pulcherrimus et mirabilis super omnes chrysoprasos magnitudine et, ut dixi, visu pinguior; natura huiusmodi ut si polire et levigare eum velis asperetur magis, et usu minuitur. est autem quodam genitali opere naturae euglyphus, hoc est bene insignitus, atque mirabilis et ut summo studio dignus haberetur difficile invenitur et repertus raro tamen in usu hominum est, quasi is quem dives regina mirata sit. quae in his correxi ita emendanda fuisse satis certum est. nam πρασόχρους vocabulum etsi lexica Tzetzae tantum Chil. viii 969 ss. auctoritate firmant, nulla tamen causa est quin putemus usum eius multo fuisse antiquiorem. πρασοειδής et chrysopteros confirmantur a Plinio. conparanda est enim Ambrosii narratio cum eis quae Plinius habet Nat. hist. xxxvII § 107 ss. egregia etiamnum suo topazo gloria est, virenti genere et cum reperta est praelatae omnibus. accidit in Arabiae insula quae Cytis vocabatur, in quam devenerant Trogodytae praedones fame et tempestate fessi, ut cum herbas radicesque foderent eruerent topazon. haec' Archelai sententia est. Iuba Topazum insulam in rubro mari a continenti stadiis coa abesse dicit, nebulosam et ideo quaesitam saepius navigantibus ex ea causa nomen accepisse, topazin enim Trogodytarum linqua significationem habere quaerendi. ex hac primum inportatam Berenicae reginae, quae fuit mater sequentis Ptolemaei, ab Philone praefecto regis mire placuisse et inde factam statuam Arsinoae Ptolemaei philadelphi uxori quattuor cubitorum, sacratam in delubro quod aureum cognominabatur. recentissimi auctores et circa Thebaidis Alabastrum oppidum nasci dicunt et duo genera eius faciunt, prasoiden atque chrysopteron simile chrysopraso: tota enim similitudo ad porri sucum

dirigitur. est autem amplissima gemmarum. eadem sola nobilium limam sentit, ceterae Naxio et cotibus poliuntur; haec et usu atteritur. adparet Plinium partem eorum quae dicit a Xenocrate petiisse, Xenocratem partim cum Iuba conspirasse. cum autem Xenocrates a Plinio recentissimorum auctorum nomine conprehendatur, non absurde putabimus usum eum esse Iubae narratione. commemorat vero Plinius Xenocratem eodem libro xxxvII § 25, ubi Ephesium dicit, 27 37 40. non scripsisse eum librum de lapidibus inde patet quod ab Ambrosio dicitur scripsisse quasi lithognomon: nimis enim tum ineptum foret quasi illud. immo in historia Xenocratis quae narrat se invenisse Ambrosius dicit. itaque eo adducimur paene ut eundem esse Xenocratem putemus cuius memoria extat in Etymologico magno p. 157 51, Aσσυρία, ή Βαβυλωνία. τὸ μὲν πρώτον ἐκαλεῖτο Εὐφράτις, ὕστερον δὲ Χαλδαία, τὸ τελευταῖον δὲ ἀπὸ Ασούρου τοῦ Σούσου Ασσυρία, ώς Ξενοκράτης εν πρώτω Χρονικών. neque enim mirum videri posset si eruditus homo in libris quibus orientis historiam aut tractavit aut attigit de pretiosis lapidibus multa narrasset. sed veri sane non dissimile est quod Carolus Muellerus Fragm. histor. Graec. t. IV p. 530 conicit, in Etymologico Ξεναγόρας esse scribendum: Xenagorae enim Chronica saepius commemorantur.

Sed quod Plinius topazum solam nobilium gemmarum limam sentire scribit in mentem mihi revocat alia eius verba quae emendatione indigent. eodem enim libro xxxvii § 199 haec vulgo leguntur, decussi fragmenti quod in lamna ferri moratur efficacissimum experimentum excusant mangones gemmarum, recusant similiter et limae probationem. ineptum est illud quod in lamna ferri moratur. sed non minus ineptum est quod ex libro Bambergensi, in quo lamna in ima depravatum est, nuper elicere sibi visi sunt, quod in lima ferri moratur. nam et lima ferri absurde dicitur, certe inutiliter, et addendum erat quale esset illud fragmenti in lima morantis experimentum et sequitur ut diversum experimentum limae probatio. scripsit Plinius decussi fragmenti quod in lamna ferri uratur efficacissimum experimentum excusant mangones gemmarum.

VIII. Isidorus Originum iv 7 34 haec scripsit, satyriasis iuge desiderium Veneris cum extensione naturalium locorum: dicta passio a satyris. post haec verba, quae similia sunt eis quae Caelius Aurelianus Cel. pass. iii initio capitis 18 dicit, in libris Gothicis addita alia sunt eaque ab illo argumento tam aliena ut adpareat ex docto aliquo libro excerpta et cum forte nulla alia charta ad manum esset in vacuam ex-

emplaris alicuius Originum marginem coniecta esse. edidit ea Arevalus t. III p. 566, Gothicos autem libros, ut ex eis adparet quae t. 1 p. 320 leguntur, codices ecclesiae Toletanae dicit charactere Gothico exaratos. in his igitur Gothicis libris haec scripta sunt, alexander historiographus ait vulscos (al. vulsos) quidam appellatos aiunt a vulsco antiphatele strigonis filio, fabius quoque sicolicis (al. sic colicis) profectos corrupto nomine vulscos ait dictos. non dubitabimus haec ad Cornelium Alexandrum Polyhistorem et ad Q. Fabium Pictorem referre, quorum qui reliquias conquisiverunt non inciderunt in illam adnotationem. emendanda est autem hoc modo, Alexander historiographus ait 'Vulscos quidam appellatos aiunt a Vulsco Antiphatae Laestrygonis filio.' Fabius quoque a Siculis profectos corrupto nomine Vulscos ait dictos. Vulsci illius fabulosi memoriam non recordor me alibi reperire: sed totum illud commentum congruit cum ea opinione qua Formiae, Volscorum oppidum, Laestrygonum olim sedes fuisse putabantur; quam opinionem secuntur Cicero ad Atticum II 13, Horatius Carm. III 16 34, Ovidius Met. xiv 233. xv 717, Plinius Nat. hist. III § 59, Silius Italicus vii 376. 410. antiquior Homericarum fabularum interpretatio, cui iam Thucydides quodammodo obtemperavit vi 2, Laestrygones in Sicilia conlocabat. fuisse autem qui Antiphatae patrem darent Sicanum (a quo Trinacriam adpellatam esse Sicaniam Stephanus Byzantius scribit p. 635 19 Mein.) Ioannis Malalae quantumvis inepta narratio docet p. 145 Ox., ή δὲ νῆσος αὕτη (Sicilia) ἦν μεγάλη πάνυ, διηρημένη είς τρεῖς ἀδελφούς μεγάλους καὶ δυνατούς καὶ τὰ ἀλλήλων φρονοῦντας, λέγω δή εἰς Κύκλωπα καὶ Αντιφάτην καὶ Πολύφημον, υίους γεναμένους τοῦ Σικάνου, βασιλέως τῆς αὐτῆς νήσου. quodsi igitur non prorsus temere positum est quoque illud quo quisquis ista scripsit Fabii commemorationem verbis Alexandri adnexuit, videri poterit Fabius Volscos a Siculis Laestrygonibus repetiisse. nam etsi multo pervulgatior antiquitus erat fama Siculos ex Italia in Siciliam traiecisse, videntur tamen fuisse qui illinc potius eos in Italiam transmigrasse narrarent: certe Servius in Aen. 1 2 haec habet, Italus enim, rex Siculorum, profectus a Sicilia venit ad loca quae sunt iuxta Tiberim et ex nomine suo adpellavit Italiam. sed intellego quam lubrica sit omnis opinatio in tam breviter tamque obscure repetita Fabii narratione, itaque de alia Fabianae narrationis non explicatione, sed quadam quasi umbra interpretationis nihil adicerem nisi Mommsenus me adhortatus esset ne omitterem quae ad causam aliquo modo pertinere viderentur. et expedient fortasse alii rem in qua ipse paene nihil extricare potui. de Camilla, Volsca puella, Vergilius Aen. xi 841 s. haec dicit, heu nimium, virgo, nimium crudele luisti Supplicium, Teucros conata lacessere bello. adscriptum ibi hoc scholion est inter Serviana, quidam huius loci longam expositionem tradunt: Volscos a Volscatibus Hylinis originem ducere, Exclytas autem, inter quos Amazones sunt, regionem Illyricam incolere. luisse ergo supplicium Camillam dicunt, quae adversum Trojanos arma tulerit, quibus majores eius auxilium constat tulisse, id est Penthesileam. in his Hylini non difficilem habent explicationem. Stephanus Byzantius p. 647 haec habet, quae adscripsi a Meinekio emendata, Υλλεῖς, έθνος Ἰλλυρικόν, ἀπὸ Ύλλου τοῦ Ἡρακλέους καὶ Μελίτης τῆς Αίγαίου τοῦ ποταμοῦ, ώς Απολλώνιος τετάρτω Αργοναυτικών. έστι καὶ πόλις Υλλη. τὸ έθνικὸν Ύλλεύς καὶ θηλυκὸν Ύλληίς, ώς αὐτός φησι, καὶ παρά Καλλιμάχω Ύλλίς, ἀπὸ Ύλλίδος Αργείας, μιᾶς τῶν νυμφων. ἢ ἀπὸ Ύλλου τοῦ Ἡρακλέους καὶ Δηιανείρας. δ' ώς Φῶκος Φωκεύς, Αἰόλος Αἰολεύς, οὕτως "Υλλος Υλλεύς. Απολλόδωρος Ύλλους τούτους γράφει, λέγων εν τῷ περὶ γῆς δευτέρφ "ύπερ δε τους "Υλλους Λιβυρνοί καί τινες "Ιστροι λεγόμενοι Θράκες." καὶ τὸ Θηλυκόν, "'Υλλὶς πρόκειται χερφόνησος ήλίκη Μάλιστα Πελοπόννησος, ώς φασι....πεντεκαίδεκα Πόλεις έχουσα παμμεγέθεις οἰκουμένας." ab Apollonio Rhodio Υλληες commemorantur Arg. IV 522 ss. Apollodori versibus usus est Scymnus v. 405 ss. Υλλείων χθόνα Dionysius perieg. v. 386 memorat. peninsula Hyllis, circuitu c m. p., apud Plinium est Nat. hist. 111 §141. idem nomen apud Propertium 1 8 26 restitui certa emendatione quae non mea est, sed Lachmanni, et dicam 'licet Autariis considat in oris, Et licet Hylleis; illa futura meast.' sed Volscates illos in scholio non novi, neque magis novi Exclytas aut nomen eorum, quod corruptum esse videtur, emendare possum: recte autem in eiusmodi rerum vocabulorumque obscuritate a coniectura abstinebimus donec scholia illa cum antiquis libris adcurate conlata erunt. Amazones vero in Illyrica regione conlocari non admodum miror. nolo quicquam pronuntiare de eo quod Plinius § 144 narrat, ab Epidauro sunt oppida civium Romanorum Rhizinium Acruvium Butua Olcinium, quod antea Colchinium dictum est a Colchis conditum: quamquam in mentem sane veniunt Κολχίδος γᾶς ἔνοικοι παρθένοι, μάχας ἄτρεστοι. venit autem in mentem etiam turpissimum mendum in scholiis in Clementem Alexandrinum p. 115 11 Kl., Αμαζόνες έθνος Σκυθικόν ανδρείον καὶ ἀνδρῶδες καὶ πρόσοικον τοῖς Κοίλοις, ubi Κόλχοις scriben-

dum esse patet. verum ut haec missa faciam, ulterius etiam fabulae promoverunt memoriam Amazonum, nam cum Horatius Carm, iv 4 17 haec dicat, videre Raetis bella sub Alpibus Drusum gerentem Vindelici: quibus Mos unde deductus per omne Tempus Amazonia securi Dextras obarmet quaerere distuli, Nec scire fas est omnia, immerito veteres grammatici a recentissimis vituperantur. Porphyrionis hoc est scholion, hi Vindelici sedibus ab Amazonibus eiecti et ex Thracia in exilium se contulisse Alpiumque loca insedisse dicuntur et quod potentissima in se tela secures Amazonum experti fuissent ipsos quoque usum earum in bello accepisse. aliter Servius in Aen. 1 243, tutus; ideo tutus quia Raeti Vindelici ipsi sunt Liburni, saevissimi admodum populi, contra quos est missus Drusus. hi autem ab Amazonibus originem ducunt, ut etiam Horatius dicit, Quibus mos et quae secuntur. Serviana cum Illyricis Amazonibus facili opera consociantur. nescio sane utrum Servius an Porphyrio veriora protulerit, sed illud scio, Horatium illic de Amazonibus nihil dicturum fuisse nisi Vindelicos cum Amazonibus aliqua fabula aliquodve carmen coniunxisset. puto autem egregium hominem Ioannem Matthiam Gesnerum egregie intellexisse quid Horatium ut illa carmini suo admisceret permoverit: cuius sententiam cum hodie contemni video consolor me Godofredi Hermanni adsensu, quicum ante multos annos de Horatii carmine ita interpretando conloqui memini. egregie igitur mihi videtur Gesnerus intellexisse morderi ab Horatio Amazonidem Domitii Marsi. quam recte lyrico carmini cuius grandior est spiritus alius poetae insectationem inseruerit non quaero, sed fecit illud Graecorum poetarum exemplo: de qua re satis est commemorare Pindaricum illud ἄκραντα γαρύετον. imitatur autem Graecos omnibus modis, veluti parmulam se non bene reliquisse non dixisset nisi memor fuisset Archilochi et magis etiam Alcaei. illos non curo qui dum libidinem magis quam rationem secuntur ab Horatio quidquid ipsis displicet abiudicant. quod autem vir quidam eruditissimus negavit ex noto Martialis epigrammate ıv 29 recte concludi Amazonidem Marsi epicum carmen fuisse, mihi quidem vanum videtur istud oraculum. Martialis enim ut rara doceat gratiora esse hoc utitur exemplo, saepius in libro numeratur Persius uno Quam levis in tota Marsus Amazonide. itaque opponit uni Persii libro Amazonidis, longi carminis, libros conplures: velim autem scire quidnam Amazonis pluribus libris conscripta potuerit esse aliud quam epicum carmen. concideret vero ingeniosa Gesneri opinio si recte Nipperdeius in Taciti Ann. vi 47 Amazonidem ad Vibium Marsum referret, quem Tacitus inlustrem studiis dicit, poe-

tam non dicit: putat enim Nipperdeius Domitium, clarum poetam, a Martiale non potuisse reprehendi. sed arbitror levem poetam et epigrammatis clarum longo et severo carmine epico displicuisse proptereaque levis illud a Martiale additum esse. verum ut ad Servianum scholion Fabiumque Pictorem redeam, memorabile est a Plinio § 141 inter Delmatiae oppida enumerari Siculi, in quem locum divus Claudius veteranos misit: hoc enim, Siculi, antiqua exemplaria habent, quod vulgo scribitur Sicum sumptum est ex Ptolemaei Geographia 11 16 4; verum rectissime Mommsenus intellexit apud Ptolemaeum potius Zixovv mutandum esse in  $\sum \iota \times o \tilde{v} \lambda \iota$ , id est N in  $\Delta I$ : consimili autem nominis forma Σλοῦππι est inter Liburniae oppida a Ptolemaeo § 9 commemoratum. denique a Plinio § 143 inter Delmatiae populos referuntur Siculotae, a Ptolemaeo § 8 Σικουλωται. haec nomina fabulis fortasse originem dederunt quibus Volsci a Siculis Illyricis repeterentur, neque, ut Mommsenus censet, mirandum est si fuerunt qui Volscos, Romani nominis hostes, ab aliis Siculis quam ab illis qui Latium olim incoluisse putabantur originem accepisse fabularentur. uberius haec fortasse enarrata erant in illa longa expositione quam Servianum scholion contractam exhibet. suspicor etiam ad illam expositionem olim pertinuisse quae Originibus Isidori in Gothicis libris adscripta sunt: utitur enim Servius alibi et Alexandri Polyhistoris et Fabii Pictoris auctoritate. sed nunc a longo ac tenebricoso itinere tandem respiro, putoque etiam lectores siqui fuerint libenter esse respiraturos.

IX. Errorem commisi cum in Catalectis Vergilii aliorum iudicio nimis confisus Syronis scripsi, sed non eo peccavi quod non scripsi Scironis. hoc Scironis nomen retribuendum esse philosopho Epicureo quem Vergilius audivit Caroli Halmii opinio est, qui ad Lucullum Ciceronis § 106 haec adscripsit, 'nobis vera forma videtur Sciron, quam editores etiam ex Donati vita Vergilii § 79 et ex Catalectis Verg. vii 9 et x 1 codd. spretis expulerunt. in Cic. epist. ad famil. vi 11 2 Syronem editur; sed Baitero teste codex Mediceus exhibet sironem.' videamus quae sit librorum memoria. in Lucullo Ciceronis antiquior liber Leidensis seiron habet, alter Leidensis et Erlangensis sciron, Gudianus seron, quod autem olim scribebatur Scyron factum est nulla veterum librorum auctoritate. quid in epistula liber Mediceus habeat ipse docet Halmius. in libro de finibus u § 119 sironem est in antiquis exemplaribus, Syronem et Scyrohem auctoritate carent. in Vergilii Catalectis liber quo usus sum Bruxellensis, quo neque melior neque antiquior adhuc inventus est, in priore carmine sironis praebet, in altero fironis, quo errore illam nominis formam patet esse depravatam. ex Donati vita Vergilii omnino nulla nominis species quam veteres libri dederint expulsa est: nam philosophi Epicurei commemoratio ad eam vitae partem pertinet quam non habere scripta exemplaria Reisserscheidii diligentia constat. in Phocae autem vita Vergilii quod Scaliger et Pithoeus scripserunt Sironem in antiquo exemplari invenerant. Servium in Vergilii Buc. vi 13 Sirone et Sironem, in Aen. vi 264 Sironem scripsisse satis ostendunt quae de scriptis libris commemorantur. denique in vetustissimis illis scholiis Veronensibus in Buc. vi 9 sirona scriptum est. quare cum sequenda sane sit antiquorum librorum auctoritas, Siron dicendus est philosophus. neque enim seiron illud Leidensis libri aliud est neque sciron aut seron aliunde natum esse videtur quam ex ipsa illa Graecanica nominis forma. erat autem Graecum nomen  $\Sigma$ ei-quo, cuius exemplum est in Thesauro Stephani.

Commemoravi supra antiquum exemplar carminis Phocae. codex est bibliothecae imperialis Parisiensis numero 8093. quem codicem Merilius in Confusaneis suis (Mélanges archéologiques et littéraires par mr Édélestand du Méril) p. 451 fabulatur carminis non tantum illos quos omnes novimus versus hexametros cvii continere, sed clxxxii. nequis homini falsa temere adfirmanti credat testor fide Caroli Benedicti Hasii schedam codicis ipso illo versu 107 finiri (hic ubi languores et fata minacia sensit), proximam schedam olim alio pertinuisse versusque qui in ea scripti sunt a Phocae poemate prorsus esse alienos. quod igitur sezvati sunt illi quos habemus eius versus factum est servato uno illo exemplari, quo Scaligerum et Pithoeum usos esse adparet. neque magna est reliquorum iactura. nam recte statuitur Phocam e Donato totum pendere. est autem ubi Donatum non recte intellexerit. nam cum Donatus haec de Vergilio narret, poeticam puer adhuc auspicatus in Ballistam, ludi magistrum, ob infamiam latrociniorum coopertum lapidibus distichon fecit, 'monte sub hoc lapidum tegitur Ballista sepultus. Nocte die tutum carpe, viator, iter,' Phocas ea ita exornat, tum Ballista rudem lingua titubante receptum Instituit primum, quem nox armabat in umbris Grassari solitum; crimen doctrina tegebat. Mox patefacta viri pressa est audacia saxis. Incidit titulum iuvenis, quo pignora vatis Edidit: auspiciis suffecit poena magistri. Monte sub hoc lapidum et quae secuntur: male enim argutus est Reifferscheidius cum ea quae secuntur secludit Phocamque minus quam fuit ineptum reddere studet. videntur autem mihi recte sensisse qui olim in Donati vita scripserunt ludi gladiatorii magistrum, id est recte interpretati

esse *ludi magistrum*, nam addere sane nihil debebant. quodsi litterarii ludi magister Ballista fuisset, vel puerum inde aliquid acuminis epigrammati suo recepturum fuisse putaverim. et videtur Ballista gladiatori satis conveniens nomen esse. quamquam siquis dicat hoc esse nimium sapere, nescio sane quomodo me defendam. in inscriptione Canusina apud Mommsenum IRN. p. 38 n. 673 M'. Aquillius Ballista aliquis invenitur.

X. In Fragmentis, ut iuris periti locuntur, Vaticanis § 129 s. haec scripta sunt, valetudo quoque mala praestat vacationem, si talis sit ut ostendat eum ne quidem rebus suis administrandis idoneum esse. item. si quando autem huiusmodi valetudo adfirmetur, inspectio praetoris necessaria est. sive autem quis arthriticus sit sive posicus sive epilempticus sive orbus et his similia, excusantur. cum posicus nihili sit, excogitata olim sunt vocabula quae propter significationem morborum ad excusationem minime idoneorum non magis ferri possunt, unus Mommsenus prompsit aptum rei vocabulum, podagricus. sed inde non potuit nasci posicus. traiectis potius duabus litteris scribendum est psoicus. Ulpianum, ex cuius libro singulari de excusationibus haec sumpta esse Mommsenus docuit, facile credam scripsisse psoadicus, excerpta ista minus recta vocabuli forma non dedecet. de psoadicis satis est adscribere quae Caelius Aurelianus habet Tardarum passionum v 16, psoadici vero clunium dolore afficiuntur et tardo motu, ut se renitente dolore nec inclinare valeant ac dolentius subrigant.

XI. Apud Diomedem in Arte grammatica p. 498 P. in vetustis libris haec leguntur, vocales (versus) sunt qui alte producta elocutione sonantibus litteris universam dictionem inlustrant, ut est illud paconia non meo oceano hyperion fulgorat euro: secuntur tres alii versus. qui olim hos quattuor versus Varroni Atacino attribuerunt neglexerunt vel ignorarunt potius antiquorum exemplarium litteras, quibus aliud nomen contineri manifestum est. itaque Henricus Keilius posuit quod ego suaseram, ut est illud Paconianum Eoo Oceano Hyperion fulgurat Buro. initium versiculi siquis aliter restituerit, non repugnabo; quamquam ne nunc quidem veri dissimile habeo quod scripsi. sed poetae nomen me recte adsecutum esse puto, nisi quod simplicius ac rectius scripsissem Paconiani. videor enim mihi iam posse docere quis ille fuerit Paconianus. Tacitus ab excessu divi Augusti vi 39 inter res anno ab u. c. dcclxxxviii gestas haec narrat, nec dispares Trebelleni Rufi et Sextii Paconiani exitus: nam Trebellenus sua manu cecidit, Paconianus in carcere ob carmina illic in principem factitata strangulatus

est. pessimum hominem fuisse ea docent quae antea (cap. 3) a Tacito narrantur, poetam non optimum vocales illi versiculi produnt. nam ut alii eos homini adscribamus nulla videtur esse causa.

XII. Marulli mimographi pauca habemus verba a Servio bis commemorata, in Buc. vii 26 et in Aen. vii 499. meminit eius Hieronymus contra Rufinum II 20 (t. II p. 514 Vall.), quasi mimum Philistionis vel Lentuli ac Marulli stropham eleganti sermone confictam. ab Hieronymo, ut pii illi homines haud raro furtis doctrinae speciem quaerunt, eius notitiam sumpsit Marius Mercator p. 10 Bal., vulgares tu dignus audire acclamationes, unus tu; unus Philistion, unus Latinorum Lentulus, unus tibi Marullus comparandus: namque Martialem et Petronii solus ingenia superasti. quo tempore Marullus vixerit docet Iulii Capitolini narratio in M. Antonino philosopho cap. 8, adepti imperium ita civiliter se ambo egerunt ut lenitatem Pii nemo desideraret, cum eos Marullus sui temporis mimographus cavillando inpune perstringeret. addo quod ignorare videntur qui Latinarum litterarum historiam tractant. Galenus περί ἀνατομικῶν ἐγχειρήσεων vii 12 (t. 1 p. 182 Bas., 1v p. 161 Chart.) haec habet, εἰ δὲ καὶ περιλάβοις έτι δεσμοίς τὸ τραθμα, καὶ τροφήν ὄψει προσφερόμενον ήν πεινήσαν τύχη καὶ πίνον ἢν διψήση. καὶ τί θαυμαστόν; ὅπου γε δ Μαρύλλου τοῦ μιμογράφου παῖς ἐθεραπεύθη καὶ ζῆ νῦν έτι, καίτοι γυμνωθείσης αὐτῷ ποτε τῆς καρδίας. ad eundem puerum pertinere puto quae Galenus narrat περὶ τῶν Ἱπποκράτους καὶ Πλάτωνος δογμάτων I (t. v. p. 78 Chart.), άλλὰ κάκείνου τὸ συνεχές τῷ στέρνω διεσεσήπει καὶ ἦν οῦτω σαφῶς θεάσασθαι την καρδίαν ώς κάν ταϊς των ζώων άνατομαϊς έπειδαν έκόντες άναγυμνωμεν. τὸ μεν οὖν παιδάριον ἐσώθη, σαρκωθέντων τε τῶν περὶ τὸ στέρνον καὶ συμφύντων άλλήλοις καὶ τοιοῦτον έπίθεμα γενομένων της καρδίας οδόν περ ή έμπροσθεν ήν κοουφή του χιτώνος. και ού χρή θαυμάζειν εί γυμνωθείσης της καρδίας ἐσώθη τὸ παιδάριον etc.

XIII. Ex codice illo Einsidelensi qui praeter alia inscriptionum Latinarum syllogen antiquissimam et descriptionem urbis Romae continet Theodorus Mommsenus anno MDCCCLIV in Museo Rhenano p. 298 hoc distichon protulit,

Iustius invidia nihil est, quae protinus ipsum corrodit auctorem excruciatque animam.

sumptum est ab Hieronymo, in cuius libro m in epistulam ad Galatas

cap. 5 (t. vii p. 508 Vall.) haec legimus, pulchre quidam de neotericis Graecum versum transferens elegiaco metro de invidia lusit dicens

iustius invidia nihil est, quae protinus ipsum

auctorem rodit excruciatque animum.

minor versus sic scriptus est recte: nam brevis in caesura syllaba apud neotericum poetam nullam habet offensionem. possum autem etiam Graecos versus monstrare quos ille Latinos fecit. epigramma est ἀδέσσπονον Anthologiae Palatinae xi 193,

Ο φθόνος έστὶ κάκιστος, έχει δέ τι καλὸν έν αὐτῷ· τήκει γὰρ φθονερῶν ὄμματα καὶ κραδίην.

similia apud alios inveniuntur, quorum dicta partim congessit Ioannes Stobaeus Anthologii capite xxxviii. eiusmodi animadversione cum laus nulla parari possit (neque enim tenaci memoria gloriabitur nisi stultus), sed litteris quantumvis tenuis adferatur utilitas, sine invidia erit si addidero versum a Beda de tropis p. 611 prolatum, pervia divisi patuerunt caerula ponti, in quo de Ennio non debebat cogitare Halmius, cum Beda in toto illo libello pagani nihil commemoret, versum igitur illum esse Caelii Sedulii 1 120.

XIV. Non uno nomine utile atque adeo necessarium est scire quorum scriptorum veterum doctiores homines medio quod dicitur aevo habuerint notitiam. itaque operae pretium facturus esse mihi videor si ex eis quae inde a longo tempore ad hanc rem pertinentia collegi memorabiliora paullatim proferam. sed nunc quidem pauca tantum volo huc congerere.

Varronis libros de lingua Latina legisse Hrabanum Maurum non video notum fuisse eis qui de Varrone commentati sunt. sed certa res est. quippe Hrabanus de computo cap. 3, in Baluzii Miscellaneis t. 1 p. 9, haec habet, . . . centussis. post quem numerum teste Varrone non componuntur cum asse numeri. quae hausta sunt ex Varronis libro v, ubi haec leguntur p. 170 Sp., . . . reliqua conveniunt, quod est ut tricessis proportione usque ad centussis, quo maius aeris proprium vocabulum non est. neque enim potuit Hrabanus aliunde sumere quae nemo alius excripserat.

Catulli carmina saeculo decimo Ratherius legit, saeculo quarto decimo Petrarcham habuisse alias docui, medio inter utrumque tempore omnino videntur delituisse. nam quod Ioannes Sarisberiensis in Metalogico 1 24 Catulli illud adfert munus dat tibi Sylla litterator, nempe sumpsit a Martiano Capella. itaque memorabile est quod proferam. versiculum illum carminis xxxvii cuniculosae Celtiberiae fili Priscia-

nus bis commemorat, Institutionum v 77 et vn 22 (p. 673 et 741 P.). utrobique libri in hoc vitio conspirant, celtiberosae celtiberiae fili, aut in mendis quibus ipsum illud celtiberosae amplius depravatum est. sed codex Darmstadiensis saeculo x11 scriptus, quo Hertzius usus est, utrobique cuniculosae praebet. quare putandum est aut verum vocabulum usque ad hunc librum devenisse ex antiquiore exemplari quam ex quo ceteri libri omnes deducti sunt aut fuisse saeculo x11 vel paullo antea non indoctum hominem qui quae Priscianus attulit cum Catullianorum carminum aliquo exemplari conpararet.

Henricus Iordanus in praefatione quam scriptoribus historiae Augustae addidit p. xxv narrat me sibi indicasse tenuem horum scriptorum memoriam extare apud Sedulium Scotum in Maii Spicilegio Romano t. viii p. 43, quippe qui videretur Maximinorum vitam legisse. scilicet cum haec scriberet ego aberam Berolino, Maii autem librum nancisci non potuit: habent enim libri hoc etiam fatum ut non numquam non possint reperiri. adscribam igitur ista, quae non tenuem memoriam continere dixeram, sed evidentem. Sedulius in libro de rectoribus Christianis (quem librum videri potest intra annos DCCC et DCCCXL, fortasse anno occcxiii, scripsisse) cap. 14 haec habet, quodsi quis singulari fortitudine excellens ob hoc singula non timeat, idem multos necesse est caveat. nam qui ab uno vinci non potest interdum a multis vincitur, elephas grandis est et occiditur, leo fortis est et occiditur, tigris fortis est et occiditur. qui haec contulerit cum eis quae in Iulii Capitolini Maximinis duobus cap. 9 leguntur, non dubitabit illa excripta esse a Sedulio. ante illa Sedulii verba legimus haec, praesumebat et silurus piscis quod hamum sibi nemo iaceret, nemo tenderet retia et, si incidisset, omnia disrumperet: et tamen fuscinam non evasit. falleretur siquis fabulam Caroli tempore a vulgo narrari solitam in his se deprehendere putaret: sumpta enim omnia sunt ex Ambrosii Hexaemero v 5. sed Caesarum vitas Sedulium legisse non uno illò argumento constat. cap. 6 p. 19 haec scribit, unde illa Antonini imperatoris praecipua semper in consiliis fuit sententia aequius est ut ego tot et talium amicorum consilium sequar quam ut tot et tales amici meam unius voluntatem sequantur: eisdem verbis Antonini Philosophi sententiam Capitolinus in vita eius cap. 22 perscripsit.

Grillium aliquem ad Virgilium de accentibus scripsisse olim notum erat ex Prisciani Institutionum 1 47. eiusdem, ut videtur, Grillii amplum commentarium in Ciceronis libros de inventione Halmius in lucem reduxit eiusque partem in Rhetoribus suis Latinis edidit. Rheto-

rica Grilli, qui idem videtur liber esse, Dionysium de Burgo usum esse in Declaratione Valerii Maximi Hertzius adnotavit Prisciani t. 1 p. 36. addo eiusdem scriptoris memoriam inveniri in Benzonis episcopi Albensis ad Heinricum IV imperatorem libro 1, ubi haec leguntur (in Pertzii Script. t. x1 p. 599),

Maro vates Mantuanus, Lucanus et Statius, Pindarus seu (f. sive) Homerus et noster Horatius, Grillius, Quintilianus, comicus Terentius formidassent regis opus, quo nil excellentius.

adscribitur ibi esse in codice *Grillius*, sed legendum videri *Gellius*. coniecturam vilem et falsam protulerat iam Arntzenius in Aratore suo p. 152.

M. HAUPT.

## ZU ANAKREON.

Im Anhange zu Lachmanns Babrius S. 135 und in Bergks Poetis lyricis S. 792 steht als ein trochäischer Skazon des Anakreon

διὰ δέρην ἔκοψε μέσσην, κὰδ δὲ λῶπος ἐσχίσθη. Ich will hier mittheilen was Gottfried Hermann einmal für mich aufgeschrieben hat.

'In dem Scholion zu II. xvn 542 ist zu schreiben καὶ ἀνακρέων "διὰ δέρην κόψε μέσην" καὶ "κὰδ δὲ λῶπος ἐσχίσθη." Das zeigt klar Eustathius S. 1001 38, dessen Worte Bergk zum Anakreon S. 238 nur zur Hälfte anführt, φέρουσι δὲ εἰς δμοιότητα καὶ ἀνακρέοντος τὸ "κὰδ δὲ λοπὸς ἐσχίσθη," ἀντὶ τοῦ κατεσχίσθη τὸ ἱμάτιον, καὶ τὸ "διὰ δὲ δειρὴν ἔκοψε μέσην."

Das townleysche Scholion in Cramers Anecd. Par. 111 S. 287 stimmt mit dem vettorischen überein. Aber Hermanns Sonderung zweier Bruchstücke muss auch ohne den Eustathius einleuchten. Denn wer gesagt hat 'er hieb den Hals mitten enzwei,' der kann ohne Albernheit kaum fortfahren 'das Gewand aber zerriss.'

M. H.

## DIE STADTVERFASSUNG CIRTAS UND DER CIRTENSISCHEN COLONIEN.

Die verwegene Schaar, die unter Catilinas Führung es unternahm das morsche römische Gemeinwesen zum Einsturz zu bringen, hatte ihren Plan nicht bloß auf die Katastrophe in der Hauptstadt gebaut. Sie übersah es nicht, dass der Kampf, zu dem sie rüstete, der Kampf der ruinirten Leute gegen die besitzende Klasse, mit Wahlmanövern und Gesetzanträgen nur eingeleitet, aber allein durch Waffengewalt entschieden werden konnte; und wenn in dem waffenlosen Italien zunächst in der Hauptstadt die Sklaven- und Fechterbanden der Verschworenen gegen die Verfassungspartei, sodann gegen die in den Landschaften aufgebotene Bürgerwehr diejenige militärische Organisation ausreichte, mit der selbst nach dem Misslingen des ersten Schlages der Krieg in Etrurien geführt ward, so konnte doch der unzweifelhaft nicht ausbleibenden Intervention der verfassungstreuen Statthalter in den Provinzen nur dadurch begegnet werden, dass die Verschworenen selbst vorher einen Theil dieser in ihre Gewalt brachten. Der Osten freilich stand in dieser Zeit gänzlich unter dem Einfluss des Pompeius und war auch an sich zum militärischen Rückhalt wenig geeignet; wohl aber wurden im Westen von ihnen Vorbereitungen getroffen, die durchaus an dasjenige erinnern, was Caesar später durchgeführt hat. Die Transpadaner wurden eifrig bearbeitet; mit den mächtigeren Völkerschaften im südlichen Gallien, den Allobrogen, wahrscheinlich auch den Arvernern wurde verhandelt; die Hauptrolle aber in diesem Spiel war Spanien zugedacht, wohin die Verschworenen, falls es ihnen gelingen sollte sich für 689 des Regiments in Rom zu bemächtigen, den noch jungen, aber verwegenen und tapferen Cn. Piso als Statthalter beider vereinigten Provinzen zu schicken beabsichtigten. Dies wurde zwar vereitelt; aber sie erreichten doch mit Hülfe des Crassus, dass derselbe Piso 689 oder 690 vom Senat selbst außerordentlicher Weise mit dem Titel eines quaestor pro praetore als Statthalter nach dem diesseitigen Spanien gesendet ward 1). Was man dabei im Sinn hatte, zeigte der Versuch der Verschworenen auf die Flotten-

<sup>1)</sup> Drumann 2, 87 fg. C. I. L. I. n. 598. Piso ging erst nach dem 5. Febr. 689 in die Provinz (Sallust. Cat. 19) und war bereits todt, als Cicero im Sommer 690 gegen Catilina sprach (Ascon. z. R. in tog. cand. p. 93).

abtheilung, die damals, noch von dem Seeräuberkrieg her, im tuskischen Meer unter dem Befehl des Consulars L. Gellius stand, so wie die Entsendung eines anderen Verschworenen, des römischen Ritters und Banquiers P. Sittius aus Nuceria, in das jenseitige Spanien und weiter nach Africa, wo er nicht bloß unter dem Vorwand von Geldgeschäften mit dem König von Mauretanien Verhandlungen pflog, sondern selbst anfing eine bewaffnete Truppe zu bilden 1). Nur der Tod Pisos, der nicht lange nach seiner Ankunft, vermuthlich im J. 690, in der Provinz von seiner einheimischen Escorte erschlagen ward, vereitelte diesen weitaus gefährlichsten Theil der Verschwörung und hat ohne Zweifel weit mehr als Ciceros Auftreten bei den Consulwahlen für 692 dazu beigetragen, dass Rom nicht jetzt schon, sondern erst dreizehn Jahre später aufhörte eine Republik zu sein. Wenn jene Spanier, die den Piso niedermachten, dabei nicht auf Geheiß ihres alten Patrons, des Cn. Pompeius gehandelt haben, wie man in Rom behauptete, so haben sie diesen Mord wenigstens unzweifelhaft in seinem Interesse und in dem der römischen Aristokratie begangen.

Aber wenn die catilinarische Verschwörung im Uebrigen ohne bleibende Erfolge zu hinterlassen unterdrückt ward, so gilt dies nicht für Mauretanien. Nach der Katastrophe des Catilina zog P. Sittius, mit Grund befürchtend, daß ihm als Mitschuldigen desselben der Prozeß gemacht werden werde, dem gezwungenen Exil das freiwillige vor ²); er ließ durch seinen Freund und Geschäftsführer P. Sulla seine bedeutenden liegenden Gründe in Italien verkaufen und nahm seinen dauernden Aufenthalt in Mauretanien, von dessen König Bocchus er große Summen zu fordern hatte ³). An der Spitze eines Haufens von Spaniern und Italienern, die er nach römischer Art bewaffnete und übte, machte er sich als Condottier einen gefürchteten Namen und scheint namentlich bei dem König Bocchus großen Einfluß erlangt, vielleicht ihm Heer und Flotte nach römischem Muster organisirt zu haben 4).

<sup>1)</sup> P. Sittius (so heißst er Sallust. Cat. 21; Cic. pro Sull. 20, 56) aus Nuceria (Sallust a. a. O.) verließ Rom 690, um sich in das diesseitige Spanien zu begeben (Cic. a. a. O.) und stand noch bei Pisos Lebzeiten in Mauretanien an der Spitze eines 'Heeres' (Sallust a. a. O.).

<sup>2)</sup> App. b. c. 4, 54: Σίττιος ἐν Ῥώμη δίκην ἰδίαν οὖχ ὑποστὰς ἔφυγε. Dio 43, 3: οὖτος ἔξέπεσε μὲν ἐκ τῆς Ἰταλίας.

<sup>3)</sup> Cic. a. a. O.: magna ratione cum Mauretaniae rege contracta und später: ita Romae debuit, ut in provinciis et regnis ei maximae pecuniae deberentur.

App. a. a. O.: καὶ στρατὸν ἀγείρας ἔκ τε αὐτῆς Ἰταλίας καὶ Ἰβηρίας ἔς
 Λιβύην διέπλευσε καὶ τοὺς Λιβύων βασιλεῦσι πολεμοῦσιν ἀλλήλοις ἀνὰ μέρος

CIRTA · 49

Wenigstens finden wir achtzehn Jahre später im J. 708 während des africanischen Krieges den König Bocchus von Mauretanien als eifrigen Bundesgenossen Caesars und Gegner des König Juba von Numidien und der Pompeianer, an der Spitze aber des Heeres und der Kriegsflotte des Bocchus den alten Bundesgenossen Caesars von der catilinarischen Katastrophe her, P. Sittius von Nuceria<sup>1</sup>). Derselbe bemächtigte sich, während Juba gegen Caesar im Felde stand, der Hauptstadt desselben Cirta<sup>2</sup>) und leistete auch sonst Caesar während des ganzen Feldzugs die wesentlichsten Dienste<sup>3</sup>), wofür ihm dieser nach dem Siege den größten und besten Theil des bisher unter Jubas Oberherrlichkeit von dem Fürsten Massinissa besessenen Gebiets von Cirta verlieh, während der übrige Theil desselben an Bocchus kam. Dies ist der Ursprung der römischen Colonie Cirta; denn Sittius, auch hier seinen römischen Ueberlieferungen getreu, behandelte das empfangene Gebiet als Militarcolonie und vertheilte es unter seine Soldaten 4). Zwar führte die Katastrophe seines Schutzherrn bald darauf auch seinen Untergang herbei: der Sohn jenes Massinissa Arabio, der sich inzwischen zu den Pompeianern nach Spanien geslüchtet hatte, übersiel ihn im J. 710 bald nach der Ermordung Caesars und ließ ihn aus dem Wege räumen 5). Aber die den Sittianern ertheilten Landanweisungen nahm Arabio nicht zurück, da von ihm berichtet wird, dass er in Gemeinschaft mit den Sittianern sich auf die Seite Octavians stellte: und nachdem im Verlauf der Kämpfe um die Heerschaft in Rom Arabio im J. 714 sein Leben verloren hatte, ist von cirtensischen Fürsten nicht weiter die Rede und erscheint das Gebiet als das einer römischen Colonie und ein Theil der neuen numidischen Provinz 6).

Es ist die eigenthümliche Municipalverfassung dieser Sittianer, die hier erwogen werden soll; vorher indess ist der Umfang dieser Ansiedelungen zu bestimmen. Dass Cirta, das heutige Constantine und dessen Umgegend den Hauptsitz gebildet hat, ist keinem Zweisel unterworsen;

συνεμάχει. ἀελ δε οίς προσθοίτο νιχώντων ὁ Σίττιος επλ ὀνόματος εγίγνετο καλ ὁ στρατὸς αὐτῷ γεγύμναστο λαμπρῶς. Dio a. a. O.: παραλαβών δε συμφυγάδας τινὰς καλ περαιωθείς ες Μαυριτανίαν χεῖρά τε ἤτησε παρὰ τῷ Βόκχφ καλ στρατηγήσας επεχείρησε τῷ Καίσαρι.

<sup>1)</sup> Bell. Afric. 25. 96.

<sup>2)</sup> Bell. Afric. 25. App. b. c. 2, 96.

<sup>8)</sup> Bell. Afric. 36, 48, 93, 95, Appian 4, 54.

<sup>4)</sup> App. a. a. O.: vgl. c. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cic. ad Att. 15, 17, 1. App. a. a. O.

<sup>6)</sup> App. 4, 53 — 56. Dio 48, 22. Drumann 2, 620. Hermes I.

aber es fragt sich, ob die Sittianer auf diesen District beschränkt geblieben sind. Ptolemaeos in seiner Beschreibung der Provinz Africa, worunter er auch Numidien mitversteht (4, 3) und die so gegliedert ist, daß zunächst die sämmtlichen Küstenstädte aufgeführt werden, dann die binnenländischen in gewissen Abschnitten, macht in dem ersten dieser Abschnitte, der von der mauretanischen Grenze bis zur Stadt Tabraca am Tuscasluss, also bis an die Grenze der Proconsularprovinz reicht, einen Unterschied zwischen den Städten der Cirtenser und denen von Neunumidien (§ 28. 29 vgl. § 21. 24). Dass nun Ptolemaeos diese cirtensischen Ortschaften sich alle belegen dachte in der Gegend von Cirta selbst, im östlichsten Theil der Provinz Numidien, beweisen die beigeschriebenen Gradbestimmungen; aber die Namen der cirtensischen Städte, die er aufführt, stimmen dazu nicht. Es sind dies außer Cirta Julia selbst und Mireon, worin mit Wahrscheinlichkeit Mileu oder Mileum erkannt wird, und außer den zwei ganz unbekannten Orten Apari und Azama die beiden namhaften Ortschaften Vaga und Lares, welche aber beide beträchtlich weiter östlich in dem heutigen Beilik von Tunis liegen; Vaga ist das heutige Badscha westlich von Tunis, Lares das heutige Lorbes unweit von Kef, dem alten Sicca Veneria. Dass nun hier etwas mehr vorliegt als eine blosse Verwirrung der Namen, darauf deuten zwei erst vor Kurzem bekannt gewordene Inschriften zwar nicht von Lorbes, aber von dem benachbarten Kef, von denen die eine die Bewohner des Ortes Cirthenses Siccenses und Bürger einer Colonie, den Rath aber zugleich ordo Siccensium genannt, die andere jene sogar geradezu als coloni coloniae Iuliae Cirtae novae bezeichnet (Guérin 2 p. 58-60). Es muss künftigen Entdeckungen vorbehalten bleiben die Verhältnisse zwischen diesem Neu-Cirta und dem Alt-Cirta Constantine näher zu bestimmen. Die Vermuthung aber liegt nahe, dass Ptolemaeos die politische Gruppe der cirtensischen Ortschaften unrichtig als geographische aufgefaßt hat und dass auch in der Gegend von Vaga und Lares Sittianer angesiedelt worden sind.

Die Stadt Cirta, die Residenz des Syphax 1) so wie Massinissas und seiner unmittelbaren Nachfolger 2), von Micipsa auch durch griechische Ansiedler verstärkt 3) und selbst in die Heraklesfabel ver-

<sup>1)</sup> Mela 1, 6, 1; Liv. 30, 12; App. Pun. 27.

<sup>2)</sup> Liv. 30, 44; Strabon 17, 3, 13 p. 832; App. Pun. 106.

<sup>8)</sup> Strab. a. a. O.

CIRTA 51

flochten 1), in regem Handelsverkehr sowohl mit dem inneren Africa 2) wie bereits in republikanischer Zeit mit Italien<sup>3</sup>), in ihrer blühendsten Zeit im Stande 10000 zu Pferd und 20000 zu Fuss ins Feld zu senden und noch in Caesars Zeit die reichste Stadt Numidiens 4) blieb auch unter den Kaisern volkreich und bedeutend. Sie ward die zweite Hauptstadt der Doppelprovinz Africa-Numidia und war nach Karthago vermuthlich die größte Stadt an der nordafricanischen Küste. Colonie heisst sie bei Mela 1, 6, 1, Plinius 5, 3, 22, Capella 6, 669, im Itinerar p. 28. 41, auf der Peutingerschen Karte und auf zahlreichen Inschriften. Als 'Colonie der Sittianer' bezeichnet sie Mela, woraus Plinius, wahrscheinlich hier dem Mela folgend, colonia Cirta Sittianorum cognomine gemacht hat - nicht ganz genau, da dieser Zusatz nirgends sonst appellativisch erscheint. Wohl aber bestätigen die zahlreichen Sittier, größtentheils mit dem Vornamen Publius, die Reniers Namenverzeichniss aus Cirta und dem cirtensischen Gebiet aufführt, die Ueberlieferung der Geschichtsschreiber. Der volle Name der Stadt war vielmehr Cirta Iulia, wie Ptolemaeos a. a. O. angiebt, vollständiger aber eine Inschrift aus der Zeit des Severus (Renier 1824 = Henzen 5317) colonia Iulia Iuvenalis Honoris et Virtutis Cirta. Als Urheber der Colonie wird nicht mit Zumpt (comm. epigr. 1, 380) Augustus anzusehen sein, sondern Caesar selbst; wenigstens ist es bezeugt, dass die Ackervertheilung dort noch durch P. Sittius, der Caesar nur wenige Monate überlebte, also bei Caesars Lebzeiten stattgefunden hat und es ist keine Ursache vorhanden für Cirta eine mehrmalige Colonisirung anzunehmen. Selbst die militärischen Namen der Colonie, die die Ehre und Tapferkeit der jungen Mannschaft feiern, deuten unverkennbar auf die im africanischen Krieg mit Caesar gemeinschaftlich kämpfenden Sittianer. - Von Constantin dem Großen erhielt Cirta, das unter dem africanischen Usurpator Alexander (308-311) schwer gelitten hatte, nach seiner Wiederherstellung den Namen Constantina (Victor. Caes. 40, 28; Gothofredus zu C. Th. 12, 1, 29), oder Constantina Cirtensium (Cod. Theod. 12, 1, 29), den Inschriften zufolge (Bullett. dell' inst. 1859 p. 225) Felix colonia Constantina, wie auch die Provinz selbst gleichzeitig Numidia Constantina genannt ward (Renier 1852, 2170, 2171, 2542 = Henzen 6509.

<sup>1)</sup> Iuba der Stammvater der numidischen Könige, galt als der Sohn des Herakles und einer der Thespiaden Kerthe (Apollodor bibl. 2, 7, 8).

<sup>2)</sup> Strab. 17, 3, 7 p. 828.

<sup>3)</sup> Sallust. Iug. 21. 26.

<sup>4)</sup> Bell. Afr. 25.

Annuaire de Constantine 1862 p. 144). Der letztere Name ist der Stadt noch heute geblieben.

Die Magistrate dieser Stadt haben gewechselt. Vielleicht die älteste Inschrift unter allen cirtensischen, den Sprachformen nach aus augustischer Zeit ist die folgende (Renier 1976):

L · DOMITIO · L · F TIRONI · AVGVRI DVOM·VIR·VICENSVMARI

 $\mathbf{H} \cdot \mathbf{C}$ 

Auf den beiden Seitenflächen steht CVRANTE·L·SATTIO. diese Beischriften zeigen, dass der Stein, wenn er wirklich jetzt einen Sarkophag darstellen sollte, erst später zu diesem Zweck verwendet worden sein kann; denn die Angabe wer den Stein errichtet, steht sehr häufig in Honorar-, aber kaum jemals in Sepulcralinschriften auf der Nebenseite. Reniers Deutung der letzten Zeichen h(ic) c(onditus est), wegen deren der Stein wahrscheinlich als sepulcral betrachtet wird, hat auch weder Autorität noch innere Probabilität: vielmehr ist hier wie anderswo 1) aufzulösen h(onoris) c(ausa). Noch weniger darf in der 3. Zeile mit Renier ein duovir vicensumarius angenommen werden; vielmehr haben die vicensumarii, das heifst das bei Erhebung der Fünfprocentsteuer beschäftigte Bureaupersonal, diesem Gemeindebeamten der Colonie Cirta die Bildsäule setzen lassen. Solcher Fünfprocentsteuern giebt es bekanntlich zwei: die Freilassungsabgabe, die schon in der früheren Republik begann, und die im J. 6 n. Chr. von Augustus eingeführte Erbschaftssteuer; und wenn alle übrigen Inschriften, die ich kenne, sorgfältig die vicesima libertatis und die vicesima hereditatium unterscheiden, hier aber von vicensumariis schlechthin die Rede ist, so kann dies wohl nur dadurch erklärt werden, dass unser Stein, wie an sich schon wahrscheinlich, vor der Einführung der Erbschaftsteuer zu einer Zeit gesetzt ist, wo es nur eine vicesima gab. Demnach ist er älter als das J. 6 n. Chr. — Die zweite Inschrift. die Duovirn nennt (Renier 2104): P. Sittius P. f. Dento, aed(ilis), II vir, quaest(or) II, flam(en), quinq(uennalis), v(ixit) a(nnos) LX. H(ic) s(itus) e(st) zeigt, nach den Zeugnissen von Creully und Renier, die Schrift der besten Zeit und ist also ebenfalls wahrscheinlich augustisch. Es

<sup>1)</sup> Vgl. Henzen 6492. 6767 und die kleinasiatischen Inschriften C. I. L. III, 252 (— Orelli 3486). 255 (— Grut. 1091, 2). 298 (— Henzen 5960). 299 (— Henzen 5988). Die volle Formel z. B. Renier 1818.

CIRTA 53

steht hiernach fest, dass Cirta anfänglich als oberste Gemeindebeamte, wie die meisten Colonien, Duovirn gehabt hat, die übrigens, wie dies auch anderswo häusig ist, den Beisatz iure dicundo niemals zu ihrem Titel hinzufügen.

Hiernach muss die Attribution einer Münze, die L. Müller (num. de l'ancienne Afrique 3, 60) kürzlich bekannt gemacht und auf Cirta bezogen hat, für sehr zweifelhaft erklärt werden. Sie ist von Kupfer und mit dem Semiszeichen versehen; auf der Hauptseite zeigt sie einen männlichen unbärtigen Kopf mit der Umschrift P · SITTIVS . . . . . . . VS IIIIVIR, auf der andern einen behelmten weiblichen Kopf und die Beischrift O (oder D)ICVI, deren erste beide Buchstaben freilich auf dem einen bekannten Exemplar nicht ganz deutlich sind; auch fehlt vielleicht zu Anfang vor dem O oder D noch ein Buchstab. Müller erkennt auf dieser Münze den Kopf und den Namen des P. Sittius aus Nuceria und schlägt für die Rückseite zwei Lesungen vor: D·I(unio? oder dgl.) CVRante oder [C]Olonia Iulia CiRta, bei welcher letzteren freilich ein Fehler des Stempelschneiders vorausgesetzt werden müßte. Diese Lesungen sind insofern unhaltbar, als Sittius, wenn er mit seinem Namen und seinem Bilde, also als Landesfürst Münzen geschlagen hat, sich natürlich darauf weder Quattuorvir hätte nennen noch den Namen seines Collegen hinzufügen können; auch von den beiden Erklärungen der Aufschrift der Rückseite genügt keine. Ist die Münze wirklich in Cirta geschlagen, wofür allerdings die von Müller bezeugte africanische Fabrik und der in Cirta so häufige Name des P. Sittius sprechen, so wird man in dem Kopf der Vorderseite den eines der julischen oder claudischen Kaiser zu erkennen haben — an einen späteren kann nicht gedacht werden, da nach Nero in den Städten Africas nur ganz vereinzelt geprägt worden ist - und in dem oder den Namen der Vorderseite den eines Gemeindevorstehers P. Sittius und vielleicht den eines seiner Collegen; die Rückseite könnte gelesen werden C (oder CO) I CVR, das ist Colonia Iulia Cirta VIRtutis. Aber sehr bedenklich bleibt das Quattuorvirat dieser problematischen Münze, während die gleichzeitigen sicher cirtensischen Inschriften das Duovirat haben; man wird besser erhaltene Exemplare dieses merkwürdigen Stückes abwarten müssen, um darüber zu entscheiden.

Aber im zweiten Jahrhundert n. Chr. begegnet auf den sehr zahlreichen Inschriften dieser Epoche eine durchaus verschiedene Gemeindeverfassung. An die Stelle der einen Colonie Cirta ist der Complex der vier cirtensischen Colonien getreten, welche ausdrücklich *IIII Cirtenses*  genannt werden in der Doppelinschrift von Cuicul aus dem J. 170 (Renier 2529. 2530  $\rightleftharpoons$  Henzen 6592): f(amen) p(er)p(etuus) IIIICirt(ensium) et Cuic(ul), pont(ifex) omnibusq(ue) honoribus in V colonis functus; ohne Beisatz der Zahl erscheinen dieselben Colonien in dem der Concordia coloniarum Cirtensium in Cirta gesetzten Altar (1868). Diese vier Colonien sind außer Cirta selbst die Colonien Veneria Rusicade (Renier 1884. 2323. 2324), jetzt Philippeville, die Hafenstadt von Cirta, 48 Milien von derselben entfernt (Plinius 5, 2, 22) und durch eine eigene Strasse mit Cirta verbunden (Renier 2296), auch auf der Peutingerschen Tafel als Colonie bezeichnet (vgl. Ptolem. 4, 3, 3; Mela 1, 7, 1; itin. Ant. p. 5, 19; geogr. Rav. p. 148, 347); Minervia Chullu (Renier 2323. 2324) jetzt Collo, am Meer 50 Milien westlich von Rusicade, die letzte Stadt Numidiens an der mauretanischen Grenze, erwähnt bei Plinius a. a. O., bei Ptolemaeos 4, 3, 3 (Κόλλοψ μέγας η Κούλλου), im Itinerar p. 19, wo der Ort fälschlich Chulli municipium heifst; endlich Sarn(ensis) Mileu (Renier 1254, 2323, 2324), jetzt Milah, im Binnenland 25 Milien westlich von Cirta, erwähnt in der Peutingerschen Tafel, wo der Ort auch Colonie heißt, bei Ptolemaeos 4, 3, 28 (wenn Miocov so zu berichtigen ist) und im Itinerar p. 28 (Mileum). Auffallend ist es, dass diese Colonien, obwohl unzweifelhaft erst in der Kaiserzeit entstanden — Plinius stellt Rusicade und Chullu als oppida der Colonie Cirta gegenüber — in keiner Hinsicht an die Kaiserzeit erinnern; Kaiserbeinamen fehlen durchaus und wie die Namen Veneria und Minervia so ist auch der dritte Beiname, wie ich schon anderswo (R. G. 3, 443) bemerkt habe, abgeleitet von dem Namen des Flusses Sarnus, der in Nuceria, der Heimath des P. Sittius, göttliche Verehrung genoß (Sueton de ill. rhet. 4). - Daß eben diese drei Colonien und keine anderen nebst Cirta selbst die vier cirtensischen ausmachen, beweist nicht blofs ihre geographische Nähe, da zumal die sonst nächste Colonie Cuicul in den oben angeführten Inschriften ausdrücklich den vier cirtensischen entgegengesetzt wird, sondern vor allem die gleich zu erörternde ganz eigenthümliche Verbindung, in welche die Inschriften die in diesen drei Colonien rechtsprechenden Beamten mit den Beamten der vier Colonien schlechthin bringen.

Die vier Colonien Cirta Rusicade Chullu und Mileu bilden, wie schon Henzen (ann. 1860 p. 85) nach Reniers Mittheilungen richtig entwickelt hat, eine einheitliche Gemeinde. Wir finden einen [III] vir IIII col(oniarum) (Renier 1888 und wohl auch 1878); einen [aeld(ilis)]

CIRTA 55

IIII col. (Renier 1879, vom Herausgeber falsch ergänzt); einen dec(urio) IIII col. (Renier 2175); patroni IIII col. (Renier 1812 vgl. 1817. 1821) oder bloss patroni coloniarum (Renier 1859; Annuaire 1862 p. 80); omnibus honoribus in IIII coloniis functi (Renier 1873 vgl. 2529. 2530); Spiele per IIII colonias (Renier 1835 = 1836 = 4145 = Ann. de Constantine 1858 p. 124. 127; vgl. Bullett. 1859 p. 51). Dies ist um so bemerkenswerther, als die negative Thatsache hinzukommt, dass weder von Cirta selbst noch von einer der anderen drei Colonien ein Gemeindebeamter oder ein Gemeindepriester nachgewiesen werden kann, der sich auf eine einzelne derselben ausschließlich bezöge. Abgesehen von der unrichtig ergänzten Inschrift von Verecunda n. 1441 könnte nur etwa n. 1824 dagegen angeführt werden, wo aber die Worte: post flamonium et honores omnes, quibus in colonia . . . . Cirta patria sua functus est, doch durchaus nicht ausschließen, daß diese Aemter in Cirta, aber für die vier Colonien geführt worden sind. Zwar der genius coloniae Cirtae (Renier 2468), der genius coloniae Veneriae Rusicadis (Renier 2174), der genius col(oniae) Mil(eu) (Renier 2304) kommen vor. Wir finden auch, dass die Mileuitaner unter Pius nach Vergunstigung des Kaisers einen Weg aus dem Chausseegeld (de vectigali rotari 1) wiederherstellen (Renier 2300. 2301), ebenso die res publica Cirtensium auf Anweisung Hadrians die Brücken der neuen Strasse nach Rusicade bauen lässt (Renier 2296). Ferner giebt es Ehrenbasen von der res publica Cirtensium aus der Zeit des Severus (Renier 1831) und des Severus Alexander (Renier 1839), bei welcher letzteren auch des decretum ordinis gedacht wird; freilich bleibt es hier zweifelhaft ob diese res publica Cirtensium nicht eben die der vier cirtensischen Colonien ist. Wie dem aber auch sei, Sonderbeamte sind weder für Cirta selbst noch für die anderen drei Colonien nachweisbar.

Die obersten jährigen Gemeindebeamten der vier cirtensischen Colonien sind nun aber in dieser Zeit, wie schon vorläufig bemerkt ward, nicht mehr Duovirn, sondern Dreimänner, tresviri und, sofern das Jahr ein Schatzungsjahr ist, tresviri quinquennales (Renier 2324) oder weit häufiger quinquennales schlechthin, von denen übrigens weder jene noch diese, so wenig wie die älteren duoviri, sich den Bei-

<sup>1)</sup> Vgl. Marquardt 3, 2, 158. Dass das rotarium — welcher Name übrigens sonst nicht vorkommt — vom Kaiser auszuwirken war, ersahren wir aus der Inschrist von Fabriano (Henzen 7170), wo die Gemeinde sich dafür bedankt, dass ein Gönner ihr bei dem Kaiser Antoninus Pius das vectigal viae silici stratae rasch ausgewirkt habe.

satz iure dicundo beilegen. Die Belege werden im folgenden beigebracht werden. Dass auch aushülfsweise ein 'Stellvertreter für die Triumvirn' eintreten kann, ist in der Ordnung: solche praefecti pro III viris begegnen bei Renier 1441 <sup>1</sup>). 2169 und Annuaire 1862 p. 79; und hier sindet sich auch einmal die Bezeichnung praef.i. d. pro III virum (Renier 2317).

Aber viel auffallender noch als die irreguläre Dreizahl der Gemeindevorsteher ist die nähere Bezeichnung als praefectus iure dicundo oder praefectus schlechtweg, welche sich nicht immer, aber sehr häufig an den Titel des obersten Gemeindebeamten, des III vir oder quinquennalis anhängt. Sie erscheint in zwei wesentlich abweichenden Formen, entweder nur auf Rusicade bezogen oder gemeinschaftlich auf Rusicade, Chullu und Mileu. Die erstere Form ist selten und begegnet auf den bis jetzt gefundenen Steinen nur zweimal: sie lautet pr(aefectus) i(ure) d(icundo) in col. Ven(eria) Rusicade (Renier 1884, wo III vir voraufgeht) oder praef. i. d. Rusicadi (Renier 2169, wo quinquennalis voraufgeht). Viel häufiger ist die zweite, wo dem Titel III vir oder quinquennalis angehängt wird bald praefectus iure dicundo coloniae Veneriae Rusicade, praefectus iure dicundo coloniae Sarnensis Mileu et praefectus iure dicundo coloniae Minerviae Chullu (Renier 2324), bald in kürzerer Fassung praefectus iure dicundo coloniae Veneriae Rusicade et coloniae Sarnensis Mileu et coloniae Minerviae Chullu (Renier 2323), auch mit Weglassung von iure dicundo praefectus coloniarum Milleuitanae et Rusicadensis et Chullitanae (1835 = 1836 = 4145 = Annuaire 1858 p. 124. 127), endlich auch kurzweg praefectus coloniarum (Renier 1832. 1877, vielleicht auch 1869). Es ist

<sup>1)</sup> Etwa so zu ergänzen: Genio pa[triae Aug(usto)] P. Horatius P. [Horati Cres]centis fil. Quir. I[ngenuus? q(uaestor)], aedilicius, pra[ef(ectus) pro III vir(is),] III vir desig(natus) col[oniarum,] aram constit[uit idemq(ue)] dedicavit. Man kann nicht mit Renier ergänzen pra[efectus pro] III viris desig. col. [Cirtens.], denn einen designirten Praefectus kann es nicht geben, so wenig wie einen designirten Interrex, und Magistrate von Cirta allein giebt es nicht.

CIRTA 57

diesem Amtstitel eigenthümlich, dass er nicht allein steht, sondern sich an die voraufgehende Bezeichnung III vir oder quinquennalisanschließt und dass der Präfect nie als solcher schlechthin, sondern immer als Präfect entweder der Colonie Rusicade oder der drei Colonien Rusicade, Mileu und Chullu bezeichnet wird. Nur von den Inschriften des M. Fabius Fronto (Renier 2166. 2167; Annuaire 1858, 117 == 1860, 144) hat zwar die in Cirta gefundene die gewöhnliche Formel [III vir pr aef. i. d. coll. Mileuit. [Rusic. Chull.], aber von den beiden aus Rusicade herrührenden die vollständig erhaltene, im Widerspruch mit den beiden oben bemerkten Regeln, bloss p(raefectus) i(ure) d(icundo) schlechtweg; was indefs um so mehr als blofse Nachlässigkeit angesehen werden kann, als man theils in Rusicade offenbar Ursache hatte den Präfecten mehr als den Triumvir hervorzuheben, theils diese Inschrift vom J. 225 n. Chr. und somit vielleicht die jüngste unter allen datirten ist, auf denen diese eigenthümliche Municipalverfassung erscheint. Auf die vierte und Hauptcolonie Cirta wird diese Präfectur nie mit erstreckt (denn Renier 1879 [praef. i.] d. IIII col. ist falsch ergänzt und dafür schon oben S. 54 [ae]d. IIII col. vorgeschlagen); vielmehr ist der Triumvir der vier Colonien zugleich der Präfect der drei (Renier 1888).

Zunächst nun leuchtet ein, dass dieser III vir praefectus coloniae oder coloniarum keineswegs identificirt werden darf mit dem oben erörterten praefectus pro III viris, wie dies Henzen (a. a. O.) angenommen hat. Dies beweisen die Benennungen selbst: denn jene Formel bezeichnet einen Dreimann, der zugleich Präfect ist, diese einen Präfecten, der den Dreimann vertritt. Die Verschiedenheit beider Formeln geht ferner daraus hervor, dass jener Präsect durchaus beschränkt wird auf die drei kleineren Colonien, dieser dagegen ohne Competenzbezeichnung auftritt und natürlich, eben wie die Dreimänner, die er vertritt, bezogen werden muß auf die vier Colonien mit Einschluß von Cirta selbst. Dies zeigt endlich direct die Inschrift Reniers 2169, wonach derselbe Mann erst praefectus pro III viris war, dann quinquennalis praef. i. d. Rusicadi. — Aber es ist die Präfectur der drei Colonien überhaupt kein eigenes Amt gewesen, sondern eine Attribution des höchsten Gemeindeamts von Cirta, des Triumvirats und resp. der Quinquennalität. Dafür spricht vor allem das, wie gezeigt, durchaus unselbstständige Auftreten des Titels, dem wir mit einer einzigen Ausnahme, wo entschieden die Fassung verkürzt ist, nie anders begegnen als hinter dem höchsten Gemeindeamt. Dafür spricht ferner Renier 1832: C. Sittius Q. fili(us) Quirina Flavianus aedilis, III vir

praefectus coloniarum ob honorem III viratus dedit dedicavitque, representatis etiam suo quoque tempore utriusque honoris r(ei) p(ublicae) honoraris summis und 1835 (nebst den ähnlichen Steinen), wonach M. Caecilius Natalis aed., III vir, quaestor, qq. praef. coloniarum Millevitanae et Rusicadensis et Chullitanae dreimal an die Gemeindekasse zahlt ob honorem aed(ilitatis) et III viratus et q(uin)q(uennalitatis). Der Grund, wefshalb bei den honores die Colonialpräfectur außer Ansatz bleibt, kann nur sein entweder, daß sie nach Analogie der cirtensischen Quaestur als munus, nicht als honor betrachtet ward oder daß sie nichts war als eine Attribution des höchsten Gemeindeamts. Die erste Annahme aber ist dadurch abgeschnitten, daß in einer der schon erwähnten Inschriften des M. Fabius Fronto ausdrücklich von Gaben die Rede ist [ob] honorem prae[f(ecturae)] (Renier 2167); man wird also nothwendig die zweite Erklärung anzunehmen haben.

Weiter ist zu fragen, ob die Präfectur der drei Colonien dem Triumvirat der cirtensischen Gemeinden in der Weise inhärirte, dass jeder Triumvir ohne weiteres auch Präfect war, oder ob dieselbe nur einzelnen Triumvirn zukam. Es giebt natürlich keine Entscheidung, dass auf mehreren Inschriften die Titel III vir (Renier 1870. 1874. 2172. 2173; vgl. 1441; III vir desig. col[oniarum] und 1825) oder guinguennalis einfach ohne jeden weiteren Beisatz erscheinen; denn dies könnte füglich Abkürzung der vollen unerhört schwerfälligen Titulatur sein. Eher lässt es sich geltend machen, dass, wo auf demselben Stein Triumvirat und Quinquennalität neben einander stehen, bald jenes den Beisatz hat und diese nicht (Renier 2308, 2324; Annuaire 1860 p. 145), bald diese ihn hat und jenes nicht (1835; vielleicht auch 1869: q[uinq.?] pr[aef. col., II] vir; 1875: III vir, [III vir qq. praef. i. d. col. Milevitanae] Rusicadensis Chullitanae, wo Renier nicht richtig restituirt hat; 1878: III vir I[III col.], qq. praef. u. s. w.); namentlich ist es bemerkenswerth, dass Q. Sittius Faustus, der auf dem älteren Stein (Renier 2323) III vir praef. col. u. s. w. heisst, auf dem späteren nach Erlangung der Quinquennalität gesetzten (R. 2324) genannt wird [III] vir quing., III vir praef. col. u. s. w. Aber theils die außerordentliche Häufigkeit des Zusatzes, theils der sonderbare Umstand, dass auf jedem Stein, der Triumvirat und Quinquennalität zusammen nennt, der Präfectur nur bei je einer von diesen Magistraturen Erwähnung geschieht, lassen es doch als wahrscheinlicher erkennen, dass man es bloss vermied jene weitschweifige Titulatur auf demselben Stein zweimal anzubringen und dass deshalb hier überall nichts vorliegt als abCIRTA 59

gekürzte Fassung <sup>1</sup>). Sichere Entscheidung ist indess zur Zeit nicht möglich. Es läst sich denken, dass zu der gleich näher zu bestimmenden Zeit, wo blos Rusicade Colonie-Praesectur war, der eine der Dreimänner als *III vir praes. i. d. Rusicadi* fungirte, die beiden andern dagegen als *III viri* schlechtweg Recht sprachen für Cirta; aber wenigstens für die spätere Zeit ist es wahrscheinlicher, das jeder der Triumvirn von Rechtswegen mit dem Rechtsprechen in den drei kleineren Colonien zu thun gehabt hat.

Es bleiben noch die Zeitgrenzen zu erwägen, innerhalb deren diese Institutionen bestanden haben. Dass in der caesarischen und augustischen Zeit Cirta unter Duovirn stand, die keineswegs zugleich praefecti iure dicundo waren, ist schon gezeigt worden. - Unter den Steinen, die die neue Gemeindebehörde der Dreimänner und Colonialpräfecten nennen, scheinen diejenigen beiden (Renier 1884. 2169) die ältesten, die die Dreimänner nur als Präfecten der Colonie Rusicade bezeichnen. Dies ist schon an sich wahrscheinlich, da Rusicade, die Hafenstadt von Cirta, unzweifelhaft von weit größerer Bedeutung gewesen ist als Chullu und Mileu und also wohl auch früher als diese dazu gelangt sein wird der Hauptstadt neben - statt untergeordnet zu sein. Dafür spricht ferner die geringe Zahl derjenigen Inschriften, die solche Dreimänner nennen, verglichen mit der sehr großen der Dreimänner der vier Colonien in Verbindung mit der notorischen Thatsache, dass die Inschriften in Africa im ersten Jahrhundert ebenso sparsam auftreten wie massenhaft im zweiten und dritten - Denkmäler der Kaiser vor Traian sind ja daselbst von der äußersten Seltenheit. Dies bestätigt endlich der Inhalt der Inschriften selbst. Die eine zwar (Renier 1884):..... aed(ilis), III vir pr(aefectus) i(ure) d(icundo) in col(onia) Ven(eria) Rusicade bis, pontifex, flam(en) perpet(uus) giebt keinen weiteren chronologischen Anhalt; wohl aber die zweite, ohne Frage die wichtigste und schwierigste unter allen bisher in Africa gefundenen Municipalinschriften (Renier 2169 - Henzen 6956): C. Caecilius Q. f. Gal(eria) Gallus, hab(ens)

<sup>1)</sup> Auf einem Stein von Narona, dessen eine Hälfte bei Gudius (101,6), die andere bei Wilkinson (Dalmatia and Montenegro 2, 14) gedruckt ist, nennt sich der Vater sevir Augustalis Flavialis Titialis Nervialis, während er seinem Sohn und seinem Freigelassenen, denen er den Grabstein errichtet, bloß den Titel sevir beilegt, ohne daß doch daraus geschlossen werden dürfte, daß die erstere Titulatur von der zweiten sich anders als durch die vollere Fassung unterscheidet. Uebrigens tritt der Umstand, daß die Augustalen nicht bloß diri Augusti, sondern omnium divorum sacerdotes sind, in diesem Stein deutlicher zu Tage als sonst irgendwo.

equum pub(licum), aed(ilis) hab(ens) iur(is) dic(tionem) q(uaestoris) pro praet(ore), praef(ectus) pro III vir(is) IIII, praef(ectus) fabr(um) co(n)s(ularis) II et praet(orius) II<sup>1</sup>), hab(ens) orn(amenta) quing(uennalitatis) d(ecurionum) d(ecreto), ex V decuriis dec(uriarum) III, quinquennalis praef(ectus) i(ure) d(icundo) Rusicadi, flam(en) divi Iuli nomine suo et Proxiniae M. f. Proculae uxoris suae et fil(iorum) Gallae et Galli et Coruncaniae et Nigellinae tribunal et rostra s(ua) p(ecunia) f(acienda) c(uravit). Damit ist zu verbinden die Grabschrift der jüngsten Tochter dieses C. Caecilius Gallus (Annuaire 1861 zu 237): Dis manib(us) Caeciliae Nigellinae, Caecili Galli flamin(is) provinciae filiae. Die Inschrift des Gallus kann nicht vor Caligula abgefaßt sein, da sie die fünf Richterdecurien nennt; aber sie ist auch wohl nicht beträchtlich jünger und gehört sicher dem ersten Jahrhundert an. Dafür spricht, abgesehen von der sonst nirgends so vollständig vorkommenden Bezeichnung des aedilis quaestoriae potestatis von Cirta und von dem, in späterer Zeit auch nicht mehr üblichen, Hervorheben der drei höheren unter den fünf Richterdecurien, besonders das Priesterthum des divus Iulius, der in der späteren Zeit überhaupt zurücktritt und in den allgemeinen Cult der divi aufgeht. Schon die eigene Tochter des Gallus bezeichnet die höchste und letzte Ehre, die ihr Vater erreicht, nicht mehr wie dieser selbst als Flaminat des divus Iulius, sondern nach dem späteren Ausdrucke als Flaminat der Provinz - denn dass die provinzialen Flamines, obwohl sie die Gottheit, der sie dienen, gewöhnlich nicht nennen, in der That die Priester der vergötterten verstorbenen oder auch lebenden Kaiser sind, zeigt ein Blick auf den henzenschen Index p. 48. Auch dass bei der praesectura fabrum angegeben wird, von welchem Oberbeamten sie ertheilt ward, begegnet nach dem ersten Jahrhundert nicht häufig; ich wenigstens kenne gegen sechs Steine dieser Art aus dem ersten Jahrhundert nur einen einzigen aus dem zweiten 2). Hienach dürfte die Ersetzung der Duovirn durch Dreimän-

<sup>1)</sup> Der mir mitgetheilte Vorschlag zu lesen praef(ectus) pro III vir(is), IIII praef(ectus) fabr(um) co(n)s(ularis) II et pr(aetorius) II verdient Beachtung, da die viermalige Verwaltung des stellvertretenden Triumvirats auffallend ist. Aber dass in dieser Weise und in guter Zeit die Iterationsziffer dem Amte vorgesetzt worden, ist doch kaum glaublich; und die viermalige stellvertretende Bekleidung des höchsten Amtes braucht nicht von dem Jahramt verstanden zu werden wie bei dem praefectus imperatoris, sondern läst sich füglich auf kürzere Interregna beziehen, wie sie in den Communen öster eintreten mochten.

<sup>2)</sup> Die Beispiele solcher Praefecturen hat Borghesi ann. 1849 p. 48 zusammengestellt. Wir finden sie ertheilt von M'. Lepidus Proconsul von Asia 29 n. Chr.

CIRTA 61

ner und Präsecten von Rusicade in die zweite Hälfte des ersten Jahrhunderts fallen. — Das System der vier Colonien läst sich nicht nachweisen vor dem Anfang der Regierung des Antoninus Pius (reg. 138—161). Aus dieser Zeit ist der Stein des Juristen P. Pactumeius Clemens Consul 138, der denselben als Patron der vier Colonien bezeichnet (Renier 1812); in dieselbe fallen auch die Briefe, die der Cirtenser Fronto Consul 143 im höheren Alter an die III viri et decuriones seiner Heimathsgemeinde schrieb (ad amicos 2, 9. 10). Dieselbe Einrichtung bestand nicht blos unter Severus und Caracalla (Renier 1832), sondern wenigstens im Wesentlichen noch im J. 225 unter Severus Alexander (Renier 2166). Aber sichere Spuren aus späterer Zeit sind mir nicht begegnet; und es ist dies wohl nicht zufällig. Wir besitzen eine merkwürdige, leider sehr beschädigte Grabschrift von Mileu¹), wonach derjenige, dem sie gesetzt war, erst III vir praese. der drei Colonien und Quinquennalis gewesen ist, item [reso]luta contributione a

C · ALLIVS · A · F GLABRIO IIII · VIR · QVINQ · PRAEF · FABR DON · A · COS · PRAEF · cOHOR TOGORVM · SAGITTAR FLIA · A · F · MINORE · NATVS

weist der alterthümliche Schriftcharakter und die Angabe des Mutternamens in die früheste Kaiserzeit. — Unbestimmter Zeit ist der praef. fabr. cos. II eines Steins von Capradosso (Orelli 3784—I. N. 5732). — Nur die beiden sardinischen Steine Henzen 6940 und Mur. 695, 1, in denen ein praef. fabr. a cos. adlectus vorkommt, können nicht vor M. Aurel und L. Verus gesetzt sein, da Augusti darin genannt werden.

<sup>(</sup>Mur. 669, 4 = C. I. L. III, 398); von M. Silanus Proconsul von Africa 32 - 37 n. Chr. (Orell. 3434); von Traianus (Mur. 717, 5 = C. I. L. III, 726). — Aus dem J. 65 n. Chr. begegnet ein praef. fabr. cos. in Luna (Orelli 732) — Aus der Zeit der flavischen Kaiser scheint der praef. fabr. a pr. bis et cos. eines Steins von Menaggio (Orelli 3669 = 4906) — denn so ist nach der alten Abschrift des Iovius zu lesen, während Borghesi diese mit Unrecht vernachlässigt und nach neueren Abschriften des inzwischen defect gewordenen Steins praef. fabr. [Caesar]is et cos. ergänzt hat. Die Lesung des Iovius kann um so weniger unrichtig sein, als, abgesehen von der erst kürzlich gefundenen von Cirta, die Inschrift von Menaggio die einzige ist, welche einen praef. fabr. a praetorio (factus) nennt. — Den praef. fabr. don. a cos. der folgenden unvollständig und fehlerhaft von Vermiglioli (iscr. Perug. 2, 438) bekannt gemachten, von mir im Museum von Perugia also copirten Inschrift:

<sup>1)</sup> Renier 2308. Möchten unsere Pariser Freunde Veranlassung nehmen diesen so äußerst wichtigen Stein abermaligem sorgfältigem Studium zu unterwerfen und ihn wo möglich in dem Museum von Algier oder in der großen Sammlung in Paris für künftige Forscher erhalten.

Cirtensib(us) iterum in col(onia) Mil(eu) p[a]tria sua prim(us) III vir. Die 'Auflösung' (denn solluta oder resolluta muß ergänzt werden, nicht, wie Renier gesetzt hat, [abso]luta) der contributio kann nichts anderes bezeichnen, als dass Mileu aus dem Complex der vier Colonien ausgeschieden und als selbstständiges Gemeindewesen constituirt worden ist: die Wortfügung resoluta contributione a Cirtensibus ist zwar hart und ungeschickt, aber sie ist dies durch die ganze Inschrift<sup>1</sup>) und jene Erklärung wird vollständig dadurch bestätigt, dass derjenige, dessen Grabstein wir besitzen, nach der Auflösung des Verbandes der erste Quattuorvir von Mileu ward. Die genauere Abgrenzung der Zeit, wann das Gemeinwesen der vier cirtensischen Colonien aufgelöst worden ist, werden vielleicht spätere Entdeckungen an die Hand geben; für jetzt muss es genügen daran zu erinnern, dass in der nachconstantinischen Zeit der Ordo von Constantina und der von Mileu jeder für sich, obwohl auch der letztere in Constantina (in foro Constantinae civitatis, ubi honorificentius erigendam credidit), einem Statthalter Ehrenbasen setzen (Annuaire 1860 p. 136. 137 = Bullett. 1859 p. 225. 226).

Wenden wir uns endlich zu der Frage, welche rechtliche Bedeutung dieser zweite Titel der Dreimänner von Cirta gehabt hat, so hat Henzen (Ann. 1860 p. 87) den praefectus iure dicundo von Rusicade, Chullu und Mileu wenigstens seinem Ursprung nach zusammengestellt mit denjenigen ständigen Stellvertretern, die der römische Prätor in der späteren Zeit der Republik nach Capua, Cumae und anderen von römischen Bürgern bewohnten, aber eigener Gemeindeverfassung entbehrenden Orten absandte, um dort an seiner Statt Recht zu sprechen. Allerdings sind die cirtensischen Präfecturen in Rusicade, Chullu und Mileu von den römischen in Capua und Cumae auf das Wesentlichste verschieden, indem in jenen die Function des praetor und des praefectus iure dicundo, das heifst die des Vertreters und die des Vertretenen zusammengefallen und in einer Art rechtlicher Personalunion combinirt sind. Andrerseits haben zwar Zumpt (comm. epigr. I p. 54 sq.) und nach ihm Marquardt (Handb. 3, 1, 54) die Annahme aufgestellt, dass wie in der republikanischen Zeit die Prätoren Präfecten nach Cu-

<sup>1)</sup> So ist iterum ungenau und die folgenden Worte . l(?) pi ... quod ei ad legitimam qua[nti]tatem pro adfectionum in o[rdi]ne adq(ue) in populo meritis suff[ra]gio oblatum est können, abgesehen von der Unklarheit des offerirten Objects, nur heißen, daß der Verstorbene außer den ihm gesetzlich obliegenden Einschüssen dem Rath und der Gemeinde noch besondere Dienste erwiesen hat, was aber in den Worten nur unvollkommen und stammelnd ausgedrückt ist.

CIRTA 63

mae und Capua, so in der Kaiserzeit die Magistrate der Municipien und Colonien befugt gewesen seien praefecti iure dicundo nach den abhängigen pagi zur Handhabung der Rechtspflege abzusenden, aber ohne dafür zureichende Beweise vorzubringen1) und ohne innere Wahrscheinlichkeit. Denn so begreiflich es ist, dass der römische Gerichtsherr ständige Stellvertreter nach Capua und Cumā sandte, so wenig glaublich erscheint es, dass den entfernter liegenden Dörfern der verhältnismäßig beschränkten Municipalterritorien eine Vergünstigung zu Theil geworden sein soll, die auch in der römischen Stadtverfassung keineswegs althergebracht und keineswegs Regel, sondern eine erst ziemlich spät und nicht gerade häufig zugelassene Ausnahme gewesen ist. Nichtsdestoweniger wird man Henzen darin beizustimmen haben, dass die einzige römische Institution, die mit der der cirtensischen Colonialpräfecten in der Sache wie besonders auch im Namen eine gewisse Analogie darbietet, die jener campanischen praefecti iure dicundo ist; die Frage wird also dahin zu stellen sein, ob sich ein Grund dafür finden lässt gerade im Gebiet von Cirta solche exceptionelle Präfecturen einzurichten und wie ferner aus dergleichen Präfecturen von pagis jene seltsamen Colonialpräfecturen haben hervorgehen können. Ein solcher Entwicklungsgang erscheint allerdings denkbar. Nehmen wir an, dass Rusicade einmal als cirtensischer pagus seinen praefectus iure dicundo von den cirtensischen Duovirn ebenso empfangen hat wie Capua den seinigen von dem römischen Prätor. Als der Ort sodann zur Colonie erhoben wurde, ohne doch sein eigenes Gemeinwesen zu erhalten, war es eine natürliche, gewissermaßen nothwendige Consequenz, daß der praefectus iure dicundo von Rusicade College derjenigen Beamten ward,

<sup>1)</sup> Henzen Ann. 1859 p. 212. Die blofs zur Erklärung eines dem Schreiber dunklen Ausdrucks hingeworfene Angabe bei Siculus Flaccus (p. 160 Lachm.) beweist für sich allein nicht viel. Unter den Inschriften könnte man sich noch am ersten berufen auf Orell. 4025, wo ein praef. pagi Epot. vorkommt, freilich ohne den Beisatz iure dicundo. Aus Orell. 4942: pag. magister, idem praefectus Ulubre iure dicundo folgt keineswegs, dass Ulubrae, das andre Steine als Stadt zeigen, pagus gewesen ist. Die von Zumpt angeführte Veroneser Inschrift, in der ein VI vir Aug. praef. i. d. vorkommen soll, rührt von Asquini her (lett. sopra un vecchio sigillo 1826 p. 26) und ist im höchsten Grade verdächtig. Dass die anderen von Zumpt angeführten Inschriften nicht mit Sicherheit hiehergezogen werden können, ist einleuchtend und wird zum Theil von ihm selbst zugegeben. Ueberhaupt aber ist es sehr bedenklich eine municipale Institution als allgemein gültig anzunehmen, bevor wenigstens in eingen concreten Beispielen die Existenz eines solchen praefectus II viri iure in pago illo dicundo außer Zweifel gestellt ist.

die er früher vertreten hatte, der cirtensischen Duovirn. Es änderte sich damit weniger die Sache als der Name, indem der frühere praefectus III virum jetzt als III vir praefectus in colonia Rusicade daselbst Recht sprach; so aber entstand für sie alle der neue Name der III viri mit dem vielleicht auf einen von ihnen beschränkten, vielleicht auch schon allen gemeinsamen Beisatz des praef. i. d. col. Rusicade. Diese Einrichtung scheint dann später auf Chullu und Mileu übertragen worden zu sein, ohne dass diese vorher praefecturae im technischen Sinn gewesen wären; denn wäre dies der Fall, so wären aus den III viri vermuthlich V viri geworden. Auch diese pagi wurden coloniae dem Namen nach; das Gemeinwesen von Cirta hiefs von jetzt an vielmehr das der vier cirtensischen Colonien; die tresviri übernahmen es auch in Chullu und Mileu eine Zeitlang ihr Tribunal aufzuschlagen. Durchaus war diese Einrichtung eine exceptionelle; sowohl dass der Municipalrichter Richter mit delegirter Jurisdiction ernennt, als auch dass er nicht bloss in der Gemeindehauptstadt, sondern auch an verschiedenen Orten des Gebiets Recht spricht, giebt ihm eine höhere dem römischen Statthalter mit seinen Legaten und Conventen sich nähernde Stellung. Es ist daher auch ganz in der Ordnung, dass in der späteren Kaiserzeit, wo überall die exceptionellen Municipalfreiheiten verschwanden, auch dieser Complex der vier cirtensischen Colonien aufgelöst ward. Warum aber jene höhere Stellung gerade für die cirtensischen Magistrate wohl passt, wird sogleich dargethan werden.

Aus der eben gegebenen Darlegung, dass die sogenannten Colonien Rusicade, Chullu und Mileu der Sache nach bis wenigstens gegen die Mitte des dritten Jahrhunderts nichts gewesen sind als pagi der cirtensischen Gemeinde, wird sich noch eine andere auffallende Thatsache erklären. Außer der Hauptstadt und den drei oft genannten Colonien finden wir in dem cirtensischen Gebiet eine nicht geringe Anzahl von untergeordneten Ortschaften, wie Tiddis, Uzelis, Mastar (16 Kilom. östlich von Uzelis), Phua, Arsagal, Sigus, die schon nach ihrer geographischen Lage nothwendig in dem Gebiet Cirtas oder der cirtensischen Colonien mit einbegriffen gewesen sein müssen und wo auch alle auf den Inschriften, namentlich den tidditanischen (Renier 2323. 2324. 2325), arsagalitanischen (Annuaire 1862 p. 79) und siguitanischen (Renier 2472; vgl. 2468) erscheinenden Gemeindebeamten keine anderen sind als die bekannten cirtensischen. Mit vollem Recht also hat Renier (bei Henzen ann. 1860 p. 87) alle diese Ortschaften für cirtensische pagi erklärt; was sich dadurch bestätigt, daß

CIRTA 65

Mastar (Annuaire 1858 p. 209) und Arsagal (Renier 2364) castella genannt werden, von Phua bald magistri castelli (Renier 2399. 2403), bald magistri pagi (Renier 2379 fg.), ja auch in dem bedeutenden Sigus ein magister pagi designatus begegnet (Renier 2511). Wenn nun aber nichts desto weniger die Bezeichnung res publica gebraucht wird von den Tidditanern (Renier 2322), den Uzelitanern (Renier 2456), von Mastar (Annuaire 1858 p. 209), den Phuensern (Renier 2374, 2375. 2377; Annuaire 1858 p. 117), den Siguitanern (Renier 2466-2469); wenn von einem ordo castelli Arsagalitanorum (Renier 2364), von Decurionen in Tiddis (Renier 2313), Uzelis (Renier 2458), Arsagal (Renier 2364), Sigus (Renier 2464, 2465, 2469) die Rede ist, so ist dies evident etwas Besonderes und keineswegs damit zu vergleichen, dass vereinzelt der Ausdruck res publica auch anderswo von untergeordneten Gemeinwesen und selbst von Collegien gebraucht wird. Wenn aber, wie wir sahen, die vornehmsten pagi des Gebiets von Cirta den Titel colonia empfingen und formell der Hauptstadt coordinirt wurden, so ist es erklärlich, dass die weniger bedeutenden pagi bis zu einem gewissen Grade folgten, sich wenigstens res publicae nannten und was decreto pagi, de pagi sententia beschlossen ward, als Beschluss eines ordo bezeichneten.

Ich schließe mit einer kurzen Bemerkung über das zweite und mindere cirtensische Gemeindeamt, die Aedilität. Schon Henzen (Ann. 1860 p. 88) hat hervorgehoben, dass die cirtensischen Aedilen ziemlich häufig mit einem seltsamen und sonst nirgends vorkommenden Beisatz sich aediles quaestoriae oder quaestoriciae potestatis nennen (Renier 1869. 1878. 2172. 2173. 2325; auch Annuaire 1864 p. 85 wird ÆD·O·P herzustellen sein statt A·P·O·P). Ausführlicher erscheint derselbe Titel in der oben behandelten Inschrift des Gallus folgendermassen: aed(ilis) hab(ens) iur(is) dict(ionem) q(uaestoris) pro praet(ore). Nach Gaius (1, 6) bekannter Angabe haben die Provinzialguästoren oder quaestores pro praetore in den Provinzen dieienige Jurisdiction, die in Rom den curulischen Aedilen zusteht; und diese Jurisdiction muss hier gemeint sein, obgleich in Numidien, insofern es kaiserliche Provinz ist, ein solcher Quästor nicht fungirt. Denn einmal ist es sehr zweifelhaft, ob zu der Zeit, wo dieser Stein geschrieben ward, Numidien nicht noch officiell betrachtet ward als Bestandtheil der proconsularischen Provinz Africa; zweitens sagt die Formel ja gar nicht, dass die Aedilen von Cirta diejenige Gewalt besassen, die von Rechtswegen dem für Cirta competenten Quästor zugestanden haben würde, sondern sie schreibt ihnen nur diejenige Competenz zu, die im Allgemeinen genommen dem Provinzialquästor zukam; was auch dann gesagt werden konnte, wenn in der Provinz, zu der Cirta gehörte, es überhaupt keinen Quästor gab. - Mit dieser in Cirta üblichen näheren Bestimmung der Competenz der Colonialädilen ist vielleicht zusammenzustellen der aedilis, cui et curulis i(uris) d(ictio) et plebeia mandata est oder kürzer III vir aedilis cur(ulis) von Ariminum 1), über den ich schon in den Stadtrechten von Salpensa und Malaca (S. 451 A. 177) gesprochen habe. Mag man dies Mandat der curulischen Competenz als ein mit dem Aedilenamt in Ariminum regelmäßig verbundenes fassen oder, was auch zulässig ist, als ein außerordentliches, so kann dasselbe doch nur so verstanden werden, dass dadurch die Competenz des curulischen (und plebejischen) Aedilen in Rom dem Municipalaedilen beigelegt wird. Ebenso war es in Cirta und war hier ohne Zweifel durch die Stadtverfassung selbst ein für allemal festgesetzt. Wichtig aber ist diese Bestimmung, weil sie das Bild der exempten Gemeindeverwaltung in Cirta um einen nicht unwesentlichen Zug vermehrt und sie uns deren Aedilen zeigt als ausgestattet mit derjenigen jurisdictionellen Competenz, die anderswo dem Quästor des Statthalters zukam.

Fassen wir das im Einzelnen Erwogene und Festgestellte zusammen und versuchen die Besonderheit der cirtensischen Gemeindeordnung zu einem Gesammtbild zu vereinigen. Wir finden an dessen Spitze wie gewöhnlich in den römischen Bürgercolonien Duovirn und Aedilen. Aber jene Duovirn haben das sonst den Municipalmagistraten mangelnde Recht in abhängige Ortschaften stellvertretende Unterrichter zu delegiren gleich dem römischen Prätor; und später, als die Zweimänner zu Dreimännern wurden, werden diese bezeichnet als Recht sprechend auch in den abhängigen Ortschaften und gleich dem

<sup>1)</sup> Orelli 3979. 3836 — Tonini Rimini p. 336 ss. 13. 14. 15, alle drei demselben Mann gesetzt. In einer andern Inschrift von Rimini Henzen 6008 ist gewiss zu ergänzen III vir aed. p[ot.], nicht p[leb.]. Die Inschrift von Terni Orell. 3279 ist insofern verdächtig, als der wohl zuverlässigste Text bei Gud. 74, 4 bloss... CVR bietet, nicht AED·CVR.; die von Pola (Orell. 3843) ist ganz unsicherer Lesung und aus dem überlieferten AEDILIS·PL·III·VIR vermuthlich AEDILIS·III·VIR herzustellen. Endlich gehört noch hieher die Salonitanische Inschrift (Zaccaria marm. Sal. 3,7): D. m. M. Aureli Hermogenis, eq. Rom., dec., aedili cur., def. an. XX d. III. M. Aurel. Augg. [l]ib. Hermes proc. püssimo filio, die echt ist und auch vielleicht richtig gelesen sein mag, übrigens unsere Kenntnis von der curulischen Municipalaedilität nicht weiter fördert. Andere Beispiele curulischer oder plebejischer Municipalaedilität sind mir nicht bekannt.

CIRTA 67

..

römischen Statthalter in Ausübung ihrer Gerichtsbarkeit von Ort zu Ort reisend. Gleichmäßig wird dem zweiten von den beiden die municipale Rechtspslege handhabenden Collegien, den Aedilen nicht bloss die gewöhnliche municipal-ädilicische, sondern ausnahmsweise die Competenz des zweiten römischen Beamten in der Provinz, des Quästors beigelegt. Wenn also die cirtensische Stadtgemeinde eine freiere Stellung einnimmt als die sonstigen Gemeinden des römischen Reiches, so erscheinen auch die Dörfer in ihrem Gebiet vor denen des übrigen römischen Reiches rechtlich bevorzugt. Durchgängig nennen dieselben sich 'Gemeinwesen' und legen sich einen 'Rath' bei; die namhaftesten aber von ihnen, am frühesten die Hafenstadt dieses wichtigen numidischen Emporiums, Rusicade empfangen sogar den Titel der Colonie, wie Cirta selbst ihn führt, während übrigens ihre Stellung wesentlich dieselbe bleibt und namentlich sie nicht aufhören mit Cirta ein und dasselbe Gemeinwesen zu bilden und von denselben Beamten verwaltet zu werden. Diese Colonialtitel werden nicht von dem römischen Kaiser oder von dessen Statthalter, sondern von dem Gemeinderath von Cirta ihnen verliehen sein; denn nicht die Kaiserbeinamen erscheinen in denselben, wie sie an die Verleihung des Colonierechts durch die Kaiser sich knüpfen, sondern Benennungen, wie die Colonien der römischen Republik sie zu führen pflegen, wie sie aber in der Kaiserzeit in dieser strengen Weise sonst unerhört sind. Somit gewinnt es auch eine bisher nicht geahnte Bedeutung, dass die officielle Statistik — denn aus dieser schöpft Ptolemaeos seine Städteverzeichnisse die Cirtenser mit ihren Gemeinden als ein eigenes Ganzes der übrigen Provinz Numidien entgegensetzt. Es scheint in der That der cirtensische District staatsrechtlich nicht mit den Stadtbezirken, sondern mit den Clientelstaaten des Reiches auf einer Linie gestanden, der Gemeinderath von Cirta ungefähr die Rechte gehabt zu haben, wie sie auch den Fürsten von Kommagene und Kappadokien zukamen. — Man sieht nun auch, was Caesar that und wie er dem Genossen in der Bedrängniss wie im Siege, dem Mitverschworenen in der catilinarischen Zeit und zugleich dem Waffengefährten gegen König Juba seine königliche Dankbarkeit bewies: er gab ihm nicht Landbesitz, sondern ein unabhängiges Fürstenthum. Aus diesem Fürstenthum aber schuf der Empfänger, getreu den Erinnerungen seiner Heimath und seiner Partei, ein italisches Gemeinwesen auf africanischem Boden, unabhängig wie ein Königreich, aber geordnet nach dem Muster der römischen Republik. Das also ist das Eigenthümliche des cirtensischen Municipalwesens, dass diese Stadt Jahrhunderte lang zugleich ein selbstständiger Staat gewesen ist und römische Bürgercolonie der quirinischen Tribus, bis dann die Militärmonarchie in der unvermeidlichen Steigerung ihres Selbstvernichtungsprozesses auch diese befreiten Gemeinwesen so gut wie die abhängigen Fürstenthümer in die gewöhnliche Unterthanenstellung hineinzog und nach der allgemeinen Schablone nivellirte.

TH. MOMMSEN.

KIIT 488

## GRABINSCHRIFT VON AUCH.

Bei der Anlegung der Eisenbahn von Agen nach Auch hat sich unweit des letzteren Ortes, der alten Augusta im Gebiet der Auscier in Aquitanien, im Juli 1865 eine Marmorplatte mit folgender Inschrift gefunden, die Herr E. Barry in der Revue de Toulouse vom 1. Januar 1866 in gutem Holzschnitt bekannt gemacht hat. Den Schriftzügen zufolge setzt Renier dieselbe in das zweite Jahrhundert und mindestens so weit herabzugehen fordert auch der orthographische Fehler sevire Z. 9. An der Echtheit kann kein Zweifel sein und sie wird durch die auf der Hand liegenden catullischen Reminiscenzen nur bestätigt.

Quam dulcis fuit ista, quam benigna, quae cum viveret in sinu iacebat somni conscia semper et cubilis.
o factum male, Myia, quod peristi!
5 latrares modo, si quis adcubaret rivalis dominae licentiosa.
o factum male, Myia, quod peristi! altum iam tenet insciam sepulcrum nec sevire potes nec insilire
10 nec blandis mihi morsibus renides.

## BEMERKUNGEN ZU DEN BRIEFEN JULIANS.

Eine neue kritische Bearbeitung der Schriften Julian's ist ein dringendes Bedürfnis. Diesem abzuhelfen wäre vor Andern Horkel berufen gewesen, dessen emendationes Iulianeae neben Hertleins kritischen Bemerkungen die einzigen nennenswerthen Beiträge zur Textverbesserung des Julian aus neuerer Zeit bilden. Jetzt steht dem Vernehmen nach eine Bearbeitung von Dübner in Aussicht, die ohne Zweifel den so vielfach auf andern Gebieten bewährten Leistungen dieses Gelehrten entsprechen wird. Die hier mitzutheilenden Bemerkungen, zunächst über die Briefe Julian's, machen keinen andern Anspruch, als die Aufmerksamkeit auf einen Gesichtspunkt hinzulenken, der, wenn er richtig ist, ebensowohl für die Kritik im Einzelnen, wie für das Urtheil über Aechtheit oder Unächtheit ganzer Briefe von entscheidender Wichtigkeit ist. Ich glaube nämlich bemerkt zu haben, dass Julian zu denjenigen Schriftstellern gehört, welche auf Vermeidung des Hiatus bedacht gewesen sind, in einigen Schriften ihn vielleicht gar nicht zugelassen hat, in der Mehrzahl derselben viel sparsamer als andere Schriftsteller. Allerdings erschwert die jetzige Beschaffenheit des Textes die Entscheidung dieser Frage, die sich überhaupt in einem Cirkel bewegt, gar sehr und wird nur von specieller Behandlung aller einzelnen in Betracht kommenden Stellen möglich sein, eine Aufgabe, die um so umfangreicher ist, als die Untersuchung sich nicht auf den einen Julian wird beschränken dürfen, sondern auf mehrere Schriftsteller auszudehnen ist, die von demselben Einfluss abhängig sind, z. B. auf Choricius, Procopius, vor allen aber auf Libanius. Dieser letztgenannte, von Julian so überschwänglich bewunderte Rhetor, ist, wie in andern Dingen sein Vorbild und Muster, so auch in dieser stilistischen Eigenheit. Wie nutzbar die Beachtung derselben für die Kritik des Libanius sei, soll bei einer andern Gelegenheit nachgewiesen werden: für diesmal beschränke ich mich auf die Briefe des Julian und bemerke um Missverständnissen vorzubeugen nur dies noch, dass von Vermeidung des Hiatus in dem Umfange, wie bei Isocrates, hier nicht die Rede sei, sondern etwa in der Ausdehnung, die ich für Plutarch in der Abhandlung de hiatu etc. festzustellen unternommen habe. Es bleiben demnach alle apostrophirbaren Vokale, Partikeln, Präpositionen, das pronom.  $\tau l_S$ ,  $\partial \nu$  mit Optativformen aus dem Spiele; als fehlerhaft oder verdächtig dagegen müssen bis auf weiteres die sich mit andern Vokalen berührenden langen Vokale oder Diphthongen in zwei durch die Interpunktion nicht geschiedenen Worten gelten.

Wer nach diesen mancherlei Ausnahmen gegen die ganze Beobachtung sich ungläubig verhalten sollte, den verweise ich auf einen Umstand von augenfälliger Bedeutung. Sicherlich sind unter den 83 Briefen, welche die Heylersche Ausgabe enthält, mehrere nicht von Julian; zwei derselben sind längst von frühern Gelehrten aus gewichtigen sachlichen Gründen als unächt nachgewiesen, Br. 25 und Br. 77. Diese sachlichen Gründe lassen sich jetzt auch sprachlich und stilistisch unterstützen durch den Umstand, dass beide Briefe von den schlimmsten Hiaten wimmelnd den auffälligsten Contrast in dieser Beziehung zu den ächten Briefen bilden. Ich begnüge mich nur aus dem 77. Br. die Fälle anzuführen: μοι έχ — θέα όμοειδης — μορφη άγριαίνουσα — προκυλινδοῦνται ἄχνεσι — εμή άρμόζει — μόνω ελκομαι — σου ένεκα — νέοι όντες — ήλικία έγα — ετοίμου οντος - πάλαι αὐτῆς - σοι οντος. Eben hierher rechne ichauch den absurden 74. Brief mit seinen drei Hiaten, der bereits in meh- . reren Hss nicht unter den Julianischen aufgeführt wird, und keinen Anstand nehme ich dieselbe Verdächtigung gegen Brief 24 auszusprechen. nicht blos der 9 Hiate wegen, die der jetzige Text enthält, sondern wegen des ganz läppischen und albernen Inhalts. Schon Heyler, der sich sonst alles mögliche gefallen lässt, bemerkt: 'si qua alia, tum hac epistola desipit Iulianus'. Ein solcher Brief ist dem Julian nicht zuzutrauen: er wird vielmehr das Machwerk eines spätern Sophisten sein. In keinem einzigen der übrigen Briefe ist die Zahl der Hiate auch nur annähernd hiermit vergleichbar, das Zahlenverhältnis überhaupt folgendes. Mit Ausschluß jener drei unächten Briefe (25, 74, 77), aber vorläufiger Anrechnung der 9 Hiate des 24. Briefs finden sich in sämmtlichen Briefen einige sechszig Fälle, in denen der Hiatus Bedenken erregen kann. Von diesen sind funfzehn aus den von Heyler verglichenen, aber leider schlecht genug benutzten Handschriften mit Beseitigung des Hiatus zu verbessern; vier andere sind entschieden corrupt, etwa zwölf sehr leicht zu ändern, so dass die oben angegebene Zahl

sich ohne Anwendung gewaltsamer Mittel auf etwa die Hälfte reducirt. Erwägt man nun die jetzige verwahrloste Beschaffenheit des Textes, die Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit, dass außer den bereits bezeichneten noch andere Briefe fälschlich den Namen Julian's führen, so wird man, wenn man damit die Sprache andrer Schriftsteller vergleicht, die Annahme als eine berechtigte anerkennen müssen, dass jeder Hiatus als solcher an sich als verdächtig anzusehen sei, namentlich in den sorgfältiger geschriebenen Briefen, wie an Libanius und Jamblichus. Einen sichern Abschluß wird diese Frage allerdings erst durch eine sämmtliche Schriften des Julian umfassende Untersuchung gewinnen können, deren Schwierigkeit dadurch erhöhet wird, dass eine sehr ungleiche Beschassenheit der einzelnen Schriften, von denen mehrere nach bestimmten Zeugnissen in großer Hast geschrieben sind, unverkennbar ist. Es kann darum der Zweck dieser Bemerkungen nicht der sein, die Frage zum Abschluss zu bringen, sondern überhaupt nur anzuregen und als ein wichtiges Moment für die Textkritik nachzuweisen. Ich gehe von denjenigen Stellen aus, an welchen mit Hülfe der Hss Hiate zu beseitigen sind, mit der allgemeinen Bemerkung, dass an sämmtlichen Stellen die Entfernung des Hiatus ein Gewinn für den Sinn, an mehreren eine Nothwendigkeit ist. Im Einzelnen dies nachzuweisen würde eine hier unstatthafte Ausführlichkeit erfordern.

Br. 18, S. 11 Heyl. ὧν ξιαστον, εἰ καὶ τῆ φύσει κεχάλκωται, τη τέχνη εψύχωται: την τέχνην codd. Voss. Barocc. — 13, 19 τῆ τύχη ἄπαντα: τῆ τύχη τὰ πάντα Spanh. — 17, 24 χρή ίκανά: χρην ίκανά Voss. Par. A. — 24, 32 δοκεῖ εἶναι  $\pi$ λην  $\mu$ έλιτος τῶν ἄλλων γλυκύτερον: Par. A. δοκεῖ εἶναι πλὴν μέλιτος είναι γλυκύτερον, woraus folgt, dass είναι an die unrechte Stelle gerathen und zu schreiben sei: δοχεῖ πλην μέλιτος τῶν ἄλλων εἶναι γλυκύτερον. - 24, 38 πάλιν έξ αὐτοῦ εἰς τὸ Ετερον έρπύση: cod. A πρός statt είς. — 26, 44 δήμφ οὐ μετρίως ἀηδές: οὐ fehlt richtig in 2 Hss (vgl. Schömann z. Plut. Cleom. 272). — 34, 56 πολλῷ δικαιότερον ὰν ἐπὶ σοὶ ἐκεῖνο τὸ ἔπος αἰνίξασθαι: auch hier fehlt ἐκεῖνο richtig in 2 Hss. — 37, 65 βασιλέα ὅλης τῆς Ασίας: cod. P. βασιλέα τῆς ὅλης Α. - 41, 76 θνητοῦ ἐναρμόσαι: die Hss richtig θνητόν. — 42, 78 πολυτελή εὐουθμίαν: πολιτευομένην εύρ. Suidas v. παιδεία. — 46, 85 ἀποφῆναι ὅλβιον: eine Hs βέλτιον — κατακλινομένω είς: κατακλινομένω καὶ εἰς cod. Par. — λόγου ἡ σύνοδος: die Hss λόγων. — 58, 110 έπὶ τούτω ἐναυπήγησε: ἐπὶ τοῦτο cod. Monac. — 61, 127 ἐν μέσφ ἀπολείψεως: ἐν μέσφ τῆς ἀπ. cod. Barocc. — 63, 132 οἰόμενος χρῆναι ἀν πατρίους φυλάσσεσθαι νόμους: ἀν ist Zusatz von Spanheim, ein so verkehrter wie möglich; Heyler bemerkt: 'codex autem hiatum offert quantum expleret illa particula'. Der Gedanke verlangt χρῆναι τοὺς πατρίους —.

Die oben als entschieden corrupt bezeichneten vier Stellen sind folgende. 17, 23 τὸ μὲν οὖν πρῶτον εἶναι ἢλίθιον: bereits Wyttenbach änderte ἦν καὶ ἢλίθιον, richtiger dūrfte ἦν ἄν ἢλ. sein. — 24, 34 ὅσαι ἀλληλούχοις ἐγκεντρίσεσιν εἴκουσι: der ganze Zusammenhang verlangt die Beziehung auf δένδρων, also ὅσα st. ὅσαι. — 35, 59 ἀγῶνες ἕτεροι οἴδε: οἴδε ist ohne Sinn. — 42, 80 ἐπεὶ δ' ἐκεῖνοι ἐξ ὧν γεγράφασι: der Sinn scheint ἐπεὶ δ' ἐξ ὧν ἐκεῖνοι γεγρ. zu verlangen.

Mit sehr leichten Aenderungen ist der Hiatus zu beseitigen an folgenden Stellen. Br. 6, 9 έχθροῦ έχρῆν: sicher έχθροῦ χρῆν, wie sonst bei Julian, wenn ein langer Vokal oder Diphthong vorhergeht. -10, 16 προσφέρω δ' έγω ύμιν: vielleicht έγων' ύμιν, wie in ähnlichen Fällen, so S. 75 έγωγ' Ἰαμβλίχου. 106 έγωγ' ύμᾶς. έγωγ' ότι. 143 έγωγ' είς. — 22, 30 τούτω έπὶ σοῦ έναντίαν γνώμην έχω: τούτω δ' επί σοῦ γ' εναντίαν? — 16, 21 ὁ μῦθος ποιει ἀετόν: vielleicht τὸν ἀετόν. — 17, 23 περὶ δὲ τοῦ μιαροῦ ἀνδρογύνου: περὶ τοῦ μιαροῦ δ' ἀνδρ.? — 17, 24 ώστε πεποιηκέναι όσα: πεποίηκεν? vgl. jedoch weiter unten über die Elision von  $\bar{\alpha}i$ . — 19, 27  $\Sigma \alpha \pi \phi \hat{\omega} \hat{\eta} \times \alpha \lambda \hat{\eta}$ : möglich, dass bei Eigennamen Julian, wie andere Hiatusfeinde, den Hiatus nicht vermieden hat, wie denn auch 38, 68 ἴστω Αθηνᾶς κράτος, 59, 117 τοῦ Μωμοῦ έσκῶφθαι und in dem allerdings unächten Br. 24, 40 ἐπαινεῖ Ὁμηρος sich findet. Sonst wäre Σαπφώ δ' ή καλή eine leichte, durch die gleichartige Anführung 24, 33 Όμηρος δ' ὁ σοφὸς empfohlene Abhūlfe. — 24, 33  $τ ilde{\varphi}$  σύχ $\varphi$  δ' ἄρα μόν $\varphi$  ἀποδίδωσι und 24, 34την γοείαν αὐτοῦ ἔμαθεν können als einem unächten Br. angehörig unberücksichtigt bleiben. In demselben S. 36 ἔσται ήδυσμα verlangt der Sinn ἐστίν, und S. 39 οὖτε τινὸς ἄλλου εἰς χεῖρα ist, wenn man aus demselben Br. vergleicht: οὖτε ἄλλου τινὸς ἐν — οὐκ ἄλλου τι-Wahrscheinlichkeit für die Aenderung οὐκ ἄλλου τινὸς εἰς χεῖρα. - 33, 53 μοι ἐπῆλθε δακρῦσαι: für die Voranstellung des Pronomen war kein Grund vorhanden; also vielleicht ἐπῆλθέ μοι δακο.. wie 38, 67 ἔπεισί μοι. — 38, 68 οὐ γὰρ ὑπέμενον οὔτε ἰδεῖν

τοιοῦτον οὖτε ἀχοῦσαι οὐδέν: vielleicht τοιοῦτον οὐδὲν οὖτ' ἀχοῦσαι, wenn nicht das weiter unten über αι zu Bemerkende hier Anwendung findet. — 46, 87 ἐπεὶ ἐμοί, leicht durch ἐπεί μοι zu beseitigen und 51, 97 Ἀθανασίφ μόνφ ἡ durch μόνον. — 49, 92 οἱ μὲν πειθόμενοι κατὰ ἀλήθειαν εἰσὶ θεοσεβεῖς, οἱ δὲ ἀντεχόμενοι τοῦ τύφου δοξοκόποι εἰσὶ καὶ κενόδοξοι: das zweite εἰσὶ wūrde niemand vermissen. — 59, 120 ἐξήρκει μοι ὑπέρ, hinter μοι ist zu interpungiren, ebenso spricht 67, 135 ἀποδοῦναι ἐπὶ τῆς die Bildung des folgenden Satzes für ein Komma hinter ἀποδοῦναι. — 73, 141 ἀγαθῶν ἐμοὶ αἴτιον, da dieser Brief in Heyler's Hss fehlt, muſs es zweiſelhaſt bleiben, ob er als ācht zu betrachten sei. Dasselbe gilt von Br. 83, 150, der nur auſ eine Notiz des Eustathius dem Julian beigelegt wird; er enthālt die Hiate ἄμφω ἐσθλοί ἐσμεν und σεαντοῦ οὖχ.

Uebrig bleiben folgende Stellen, an welchen ein weiterer Grund zur Verdächtigung nicht vorhanden ist. Br. 6, 9 ἐξέλθοι ἐκείνης: bedenkt man, dass bei Isocrates der Urbinas, bei Demosthenes der cod. I nach langen Vokalen 'xeĩvoc statt exeïvoc zu geben pslegen, dass bei Libanius trotz des gänzlichen Mangels an sorgfältig verglichenen Hss sich wiederholt die zweisylbige Form zur Vermeidung des Hiatus findet (2, 103, 10 R. 106, 10), auch bei Julian 85<sup>b</sup> von Petavius als Variante angemerkt ist, so wird man der Herstellung dieser Form an der angezogenen Stelle nicht entgegen sein. — Br. 13 ἐπειδή μοι οί θεοί — ἐκέλευσαν ist sowohl die Tilgung von μοι als von οί zulässig und keins von beiden gewaltsam. — 17, 23 περὶ δὲ τοῦ μιαροῦ ανδρογύνου könnte, wie oben bemerkt,  $\pi$ ερὶ τοῦ  $\mu$ . δ' ανδρ. heißen: auch anderwärts entfernen die Hss durch Umstellung den Hiatus. Diese möchte ich auch vorschlagen in dem sehr sorgfältig geschriebenen Brief an den Jamblichus 40, 74 ενα δή πάλιν έκ τοῦ θεοῦ πρός σε τήν είκόνα λάβη ὁ λόγος. — 17, 24 ωστε πεποιηκέναι όσα: 35, 62 γενέσθαι είς: 42, 80 είναι δμολογοῦσι: 42, 81 βούλομαι ύμῶν: 55, 107 παραιτούμαι οἰωνού: 59, 112 εὐλαβεῖσθαι έφης (φής?): 59, 115 ἐπίστασαι ἴσως: 67, 135 ἀποδοῦναι ἐπὶ: diese ganz unverhältnismässig große Zahl von Stellen, an denen der Diphthong  $\overline{\alpha \iota}$ einen Hiatus bildet, scheint mir sehr bemerkenswerth und zu der Erwägung über die Zulässigkeit oder Unzulässigkeit der Elision desselben (vgl. Hermann z. Aeschyl. Prom. 836 u. z. Eur. Iph. T. 667) um so mehr aufzufordern, als bei Libanius die Apostrophirung aus der besten Hs wirklich wiederholt angemerkt ist. So 2, 101, 7 βούλοντ' οὖν.

522, 9 άρπάζεθ' ὁ κατηναγκασμένος. 3, 265, 2 λογίζετ' οὖν. 79, 6 έρχετ' οὖν. Eine Entscheidung dieser Frage wage ich für jetzt nicht, da sie mit Sicherheit nur aus der Durcharbeitung eines weitschichtigen Materials gegeben werden kann. Auch die beiden Stellen 49, 91  $\pi \dot{\alpha} \lambda \alpha \iota \dot{\eta} \nu$  und 67, 136  $\pi \dot{\alpha} \lambda \alpha \iota \dot{\eta} \mu \bar{\iota} \nu$  lasse ich vorläufig auf sich beruhen. Sicher dagegen ist, dass der Hiatus vor dem Pronomen oł zu dulden, also 37, 65 ὑποσχέσθαί οἱ nicht anzufechten sei. Abgesehen von den attischen Dichtern in lyrischen Stellen (Hermann z. Aesch, Ag. 1106) zeigt dies der Gebrauch des Libanius, so 2, 14, 3 σώζεσθαί οί. 63, 15 συμπραξαί οί. 3, 148, 2. 157, 2. 296, 27. 4, 962, 18 und des Julian selbst in andern seiner Schriften. Auch 40, 73 καίτοι έγω und 75, 143 καίτοι έγωγε dürfen als unverdächtig gelten. Nach dieser Partikel ist auch bei Demosthenes und Libanius der Hiatus häufig; er wird gerechtfertigt durch die, wie ich glaube, richtige Bemerkung Vömels (proleg. grammat. ad Dem. S. 8), daß nach καίτοι, wie bei uns nach jedoch, indessen, eine Pause eintritt.

Folgende Verbesserungsvorschläge, die sich beiläufig ergaben, mögen der Prüfung eines künftigen Herausgebers empfohlen sein. In einigen mit (H) bezeichneten bin ich mit Hertlein unabhängig von ihm zusammengetroffen. Ich erwähne diese Stellen, unwesentliches übergehend, nur deshalb, weil diese Uebereinstimmung zur Unterstützung der aufgestellten Vermuthungen dienen kann, Hertlein selbstverständlich die Ehre der Priorität überlassend.

Br. 1, S. 5 weist Julian einen aus Egypten nach seiner Heimath zurückgekehrten, wie es scheint, Sophisten zurecht, der in der Heimath alles schlecht fand, Luft, Wasser, Brod, und nach den Herrlichkeiten Egyptens sich zurücksehnte: ἀλλ' οἶδα πόθεν ποτὲ κατηγοφεῖν ἐπήφθης· φιλοχρημάτως ἔχεις, ὡ λῷστε· εἶτα βραχύ τι τοῦ λήμματος ἀποστὰς ἰοὺ ἰοὺ βοᾶς καὶ τὸν Νεῖλον πολλάκις καὶ τὸν ἐκεῖθεν πλοῦτον ἀνακαλῷ. Τοῦτό πού σε ξένον, ὡς αὐτὸς ἔφης, ποιεῖ καὶ τὸ σῶμα τοῦ Χαιρεφῶντος οὐδὲν ἀστειότερον ἔχειν. Könnte das ohne weitern Zusatz heissen 'hat dich deinem Vaterlande entfremdet', so müſste immerhin die Verbindung so disparater Begriffe Anstoſs erregen. Nach Vergleichung von Suidas v. Χαιρεφῶν: ἐπὶ τῶν ὡχρῶν καὶ ἰσχνῶν· καὶ παροιμία· οὐδὲν διοίσεις Χαιρεφῶντος τὴν φύσιν· ἦν γὰρ ἰσχνὸς καὶ ὡχρὸς τὴν ἰδέαν, und v. πηνίον: ζῷον ὅμοιον κώνωπι· Δριστοφάνης Νεφέλαις· κείσεσθον ώσπερ πηνίω βινουμένω, ἀντὶ τοῦ ξηροί.

σκώπτει γὰς τοὺς πεςὶ Χαιςεφῶντα εἰς ξης ότητα καὶ ἀσθένειαν, scheint es mir sicher, daſs ξης όν statt ξένον zu schreiben sei.

- 2, 5 ἐφιέντα τοῖς λόγοις: vielmehr τοὺς λόγους.
- 4, 8 ἔντυχε οὖν ἡμῖν περὶ τὰ τοιαῦτα: 'sic bene edd. omnes' sagt Heyler. Das soll nämlich heißen: (te oro) ut ad nos his de rebus collocuturus venias. Das allein richtige ist nach einer Pariser Hs bei Heyler herzustellen: ἔντυχε γοῦν ἡμῖν περὶ τὰ Τύανα. Ueber den Aufenthalt Julian's in Cappadocien vgl. Br. 9.
  - 6, 9 προστιμήσαιμι: προστιμήσομαι.
  - 21, 29 μανδραγόραν αν: αν ist zu tilgen.
  - 24, 36 τίχτεται μέν καὶ λέγεται: τρέφεται (Η).
- 24, 38 ἀρχῆς μέν εἰσιν οἱ ἀριθμοὶ πάντως ἐξηρτημένοι καὶ τὸ προσεχὲς τῆς αὐξήσεως διὰ παντὸς κομίζοιντο, πολλῷ γε μὴν εἶναι δικαιότερον τῷ ἀρτίψ μᾶλλον ἢ τῷ περιττῷ τὴν τῆς αὐξήσεως αἰτίαν προσκεῖσθαι: entweder ἀν κομίζοιντο oder κομίζονται, und: πολλῷ γε μὴν οἶμαι δικ.
  - 24, 41 εἰ μὲν ἔχει μέτριον καλ ὸν τὸ ἐγχείρημα: κάλλος.
- 26, 44 τοῖς Γαλιλαίοις οὐ κάθοδον εἰς τὰς ἐκκλησίας αὐτοῖς, ἀλλ' εἰς τὰς πατρίδας συνεχωρήσαμεν: αὖθις.
  - 34, 55 φύλακα καὶ: καὶ ist zu streichen.
  - 35, 62 φιλοπραγμοσύνην αὐτοῦ: φιλ. τοῦ (Η).
- 37,66 ταῦτα μὲν ἀκούειν ἐδεῖτο Δαρεῖος —, σὲ δὲ ἄνδρα Ἑλληνα — καὶ παρὰ σεαυτοῦ τὸ εἰκὸς ἔχειν ἄρχειν: vielmehr ἔχειν ἐχρῆν.
  - 38, 68 πλησίον ήδη προιών: προσιών.
- 41, 77  $\pi \rho o \sigma \chi \dot{\epsilon}_{\mathcal{G}}$ : die vulg. ist  $\pi \rho \dot{\sigma} \sigma o v$ , ganz richtig, sobald  $\pi \rho \sigma \sigma o \dot{v}$  (admitte) geschrieben wird.
- 42, 80 οὐ μὴν ἐπειδὴ τοῦτο ἄτοπον οἶμαι φημὶ δεῖν αὐτοὺς μεταθεμένους τοῖς νέοις συνδίδωμι δὲ αἴρεσιν μὴ διδάσκειν ὰ μὴ νομίζαυσι σπουδαῖα: so Heyler, vollkommen unverständlich. Es war zu schreiben: τοῖς νέοις συνεῖναι δίδωμι δὲ (Η).
- 46, 86 ήσυχία δὲ πολλή κατακλινομένω εἰς τὸ βιβλίον ἀφορωντι: ήσυχία δὲ πολλή κατακλινομένω καὶ εἰς
  - 47, 88 αφιέμενα: τὰ αφιέμενα.
- 51, 95 τῶν παλαιῶν δεσμῶν: Θεσμῶν. 98 δν γὰς ἀν Ελησθε χείςων οὐδὲν ἐστί: ἔσται. Bald nachher ist δὲ vor δίδωσιν und οὖν hinter ὅθεν zu streichen.
  - 49, 112 τοῦ πράγματος ἔχειν ταχέως ἀπαλλάττονται: τοῦ

πράγματ' ἔχειν (Η). — 114 τὶ δὴ χρὴ λέγειν ὑπὲρ τούτων — ὅπως καὶ Ἱπποκράτης ἔφη: ὅπου. — ebendas.: εἰ δὲ καὶ τοσούτψ διακειμένους ἀνάγει πρὸς τὸ φῶς: τοὺς οῦτω διακειμένους. — 115 οῦτω γοῦν οὐδὲ ἐν πρώτοις οὐδὲ ἐν δευτέροις τῶν κρατίστων ἐθέμην ἀνδρῶν τὸ κατὰ σέ: οὖτοι γοῦν οὖτε ἐν πρώτοις οὖτε ἐν δ. — ebendas. κοινωνῆσαι καὶ φίλους ἡμᾶς πραγμάτων γενέσθαι διεκώλυσαν: κοινωνῆσαι πραγμάτων καὶ φ. ἡμ. γ. (Η).

67, 135 διατιθεμένους: διαθε μένους. — τὰς περιουσίας — ὑπὸ τοῦ άβροτάτου καὶ πολυετοῦς Κωνσταντίου κενωθείσας: abgesehen von der wunderlichen Zusammenstellung dieser beiden Prädikate erregt, wie von Muratori bemerkt, πολυετοῦς auch ein sachliches Bedenken. Ich halte es für sicher, daſs πολυτελοῦς zu schreiben sei, das so von Personen gesagt gar nicht selten und hier überaus passend ist.

73, 141 εἰ μὴ δὲ τῶν: εἰ μὴ δὴ τὴν.

75, 143 οξ γε οὖν: οὖν ist zu tilgen, dann αὐτῷ τῷ γράφειν zu schreiben.

83, 150 τὸ προοίμιον τὸ: τὸ πρ. τὸν.

83, 150 ποςεύσει δέ σε θεὸς εὖμετης μετὰ τῆς Ἐνοδίας παςθένου, καὶ ὑπουργήσει δρόμος δημόσιος ὀχήματι βουμμέν $\psi$  χρήσασθαι: über βουμμέν $\psi$  bemerkt Heyler: 'vocabulum in lexicis et glossariis frustra quaesivi.' Das wird Jedermann begreislich finden, kaum begreislich, dass er die Verbesserung βουλομέν $\psi$  übersehen konnte.

Zerbst, December 1865.

C. SINTENIS.

## TARRACO UND SEINE DENKMÄLER.

Wären wir allein auf die dürftigen Zeugnisse der Schriftsteller angewiesen, so würde es nicht möglich sein von einer so bedeutenden Stadt, wie das alte Tarraco im diesseitigen Hispanien war, eine wesentlich andere Vorstellung zu gewinnen, als von vielen anderen antiken Städten in Italien und den römischen Provinzen. Allein die erhaltenen Reste der alten Stadt in dem jetzt nicht sehr bedeutenden Tarragona, welches erst in jüngster Zeit mit der nahen Hauptstadt Cataloniens Barcelona durch eine Eisenbahn verbunden worden ist, die Münzen und Inschriften, die uns vorliegen, Statuen, Reliefs, Mosaikfuſsböden und eine große Masse von kleinem antiken Geräth aller Art, welches fortwährend zu Tage kommt, ersetzen die Dürftigkeit der Schriftstellerzeugnisse vielleicht in höherem Maass als bei irgend einer alten Stadt mit Ausnahme Pompejis. Die großen Städte des südlichen Galliens wenigstens, Lugudunum Nemausus Narbo, können sich nicht mit Tarraco messen was Alter, Wichtigkeit und Fülle der Denkmäler anlangt. Es liegt an der eigenthümlichen Isolierung, in welcher sich Spanien und alles auf die spanische Cultur bezügliche von dem übrigen Europa, besonders von dem gelehrten, befindet, dass von diesen Zeugnissen bisher noch so gut wie nichts im Zusammenhang verwerthet worden ist.

Vorübergehend hat Tarragona vor nun vierzehn Jahren in den Kreisen der Archäologen und Orientalisten von sich reden machen durch die von dort gemeldete Entdeckung eines vermeintlichen Grabmals des phönikischen Herakles mit ägyptischen Hieroglyphen und einer Reihe von in sehr roher Weise in Marmor eingelegten Bildern, zu denen die auf Diodor zurückgehenden Fabeln über die Urgeschichte der Halbinsel den Stoff hergegeben haben. Der verstorbene Herr von Minutoli, damals preußischer Generalconsul in Barcelona, hat diese Entdeckung argloser Weise verbreitet. Den gegründeten Zweifeln, welche die Vorsichtigeren sogleich äußerten 1), suchte er in seiner ausführlichen Pu-

<sup>1)</sup> Vgl. Gerhards archäol. Anzeiger 10, 1852 S. 155.

blication 1) dadurch zu begegnen, dass er das Werk im Einverständnis mit den Herren Movers und Brugsch für ein Erzeugniss der spätesten Kaiserzeit und des gnostischen Ideenkreises erklärte; während inzwischen in Rom nach Caninas Vorgang<sup>2</sup>) der verstorbene Emil Braun in einem ausführlichen Aufsatz 3) für die Aechtheit und das hohe Alterthum desselben eintrat und sogar aus einigen der sehr derben Vorstellungen dem hohen Alterthum die in neuerer Zeit erst durch mikroskopische Untersuchungen gewonnene Kenntniss der Spermatozoen zu vindicieren suchte. Diese Offenbarungen haben außer dem spanischen Entdecker des Grabes selbst, wie sich von selbst versteht 4), von deutschen Gelehrten meines Wissens nur die auch inzwischen verstorbenen Röth in Heidelberg und Ross in Halle mit Begierde ergriffen und geglaubt. Ich kann mit Bestimmtheit versichern, dass das ganze Grabmal nicht blos unzweifelhaft eine Fälschung, sondern auch dass sein Entdecker, den ich persönlich genau kenne, zugleich der Verfertiger ist. Es hindert nichts diese Thatsache, welche ich bisher aus besonderen Gründen nur anzudeuten für gut fand 5), an dieser Stelle unumwunden auszusprechen; für die nachfolgenden Erörterungen wird dadurch alles weitere Zurückkommen auf dieselbe überflüssig gemacht. Dass es Vorarbeiten für die Geschichte Tarracos, welche den Namen verdienen, nicht giebt, braucht bei einem Gegenstand aus den Alterthümern Hispaniens eigentlich kaum gesagt zu werden. Um die Mitte des sechzehnten Jahrhunderts benutzte ein rechtschaffener Advocat in Tarragona, Luis Pons de Icart, seine Mussestunden um ein Buch von den Herrlichkeiten und Merkwürdigkeiten seiner Vaterstadt zu verfassen 6), welches er König Philipp dem zweiten widmete. Obgleich es dem Schreiber an gelehrter Bildung so gut wie gänzlich fehlt und seine dar-

<sup>1)</sup> B. von Minutoli, das Herculesgrab in Tarragona, besonderer Abdruck aus des Vf. Altes und Neues aus Spanien, Berlin 1854 Band 2 S. 133 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Gerhards archäol. Anzeiger 11, 1853 S. 278. 326 ff.

<sup>8)</sup> Bullettino von 1854 S. XXIX ff.

<sup>4)</sup> Buenaventura Hernandez y Sanahuja, resúmen historico-critico de la ciudad de Tarragona desde su fundacion hasta la época romana, con una explicacion de los fragmentos del sepulcro egipcio descubierto en 9 de marzo de 1850. Tarragona 1855, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. meine antiken Bildwerke in Spanien S. 284.

<sup>6)</sup> Libro de las grandezas y cosas memorables de la metropolitana insigne y famosa ciudad de Tarragona, hecho por Micer Luys Pons de Ycart. Es erschien in Lerida 1572, 8. und ist jetzt sehr selten. Der Vf. schrieb es, wie er in der Vorrede angiebt, zuerst in seiner catalanischen Muttersprache und übersetzte es dann in das ihm wenig geläufige Castilianisch; daher die äuserst ungelenke Form.

aus zu erklärende Vorliebe für das weitläufige und sachwalterisch genaue Citieren der spanischen Chronisten den Leser auf das äußerste ermüdet, so gehört das Buch doch zu den besseren der an schlechten Büchern so überreichen spanischen Locallitteratur. Der Vf. beschreibt sehr genau alles was zu seiner Zeit an Alterthümern vorhanden war und erhebt sich sogar zur Urkundenforschung, um das Vorhandensein von später verschwundenen antiken Bauresten in städtischen Grundstücken zu ermitteln. Eine neue monographische Behandlung von Tarragonas Alterthümern müßte durchaus von seinen Angaben ihren Ausgangspunkt nehmen. Der Vf. hatte sich für seinen Privatgebrauch eine vollständige Sammlung aller in Tarragona befindlichen lateinischen Inschriften angelegt, die er öfter in seinem Buche erwähnt (F. 53 v. 57 v. 168 und sonst). Leider hat er sie nicht drucken lassen und die Handschrift ist verloren; die nicht sehr zahlreichen Proben daraus, welche er in seinem Buche mittheilt, sprechen deutlich für seine Genauigkeit. Dieses ist die älteste Monographie über Tarraco; Morales, der bekannteste unter den spanischen Antiquaren, hält sich durch sie der Mühe überhoben, eingehend über Tarragonas Alterthümer zu berichten (antiquedades a. 1575 F. 64). Antonio Agustin, schon Bischof von Lerida (seit 1561) als er die spanische Krone noch auf dem Tridentinum vertrat, war nach dem Schlusse desselben auf einer Provinzialsynode zu Tarragona im Jahr 1564, wie Pons de Icart erzählt (F. 100 ff.), und gab diesem einige Aufklärungen in antiquarischen Dingen, die mit dem unterwürfigsten Respect vor der großen Gelehrsamkeit des vornehmen Prälaten aufgenommen werden. Auch einige Briefe des Pons an Agustin aus dem Jahre 1572 über Inschriften von Tarragona habe ich unter des letzteren Papieren in Madrid gefunden. Aber erst im Jahre 1576 bestieg er den erzbischöflichen Stuhl von Tarragona und starb 1586. In dieser Zeit scheint er zwar das mögliche geleistet zu haben für die Sammlung und Erhaltung der Inschriften und übrigen Alterthümer der Stadt (seine eigenen Aufzeichnungen und die des Niederländers Anton von Povillon, welcher im Jahr 1585 bei ihm war, bezeugen es): aber es ist ihm nicht vergönnt gewesen eine zusammenhängende Behandlung und Darstellung derselben hervorzurufen. Er selbst, bejahrt und auf ganz anderen litterarischen Gebieten wie bekannt von jeher thätig, wird eine solche wohl niemals beabsichtigt haben. Florez, der unter seinen ganz kritiklosen Landsleuten durch die lauterste Wahrheitsliebe hervorragende Verfasser des Werkes über die antiken Münzen Spaniens und der

España sagrada, giebt zwar als Einleitung zur Geschichte der Kirche von Tarragona 1) eine Uebersicht über die profane Geschichte der Stadt, zu welcher er die alten Zeugnisse, Inschriften, Münzen und Denkmäler in seiner Weise benutzt hat. Allein trotz des redlichsten Bemühens ist er in eine Reihe von Irrthümern verfallen, welche bis auf die neueste Zeit fortbestehen, und hat vieles wichtige übersehen, trotz seines eigenen Aufenthaltes in der Stadt im Jahr 1762 (vgl. S. 239) und der guten Abschriften der Inschriften und der sorgfältigen Zeichnungen.der Denkmäler, welche ihm der Canonicus Ramon Foguet aus Tarragona zusendete. Nach Pons de Icart und Florez hat es zwar nicht an auf die Alterthümer aufmerksamen Reisenden (wie die Spanier Pons und Villanueva und manche Ausländer) und an Compilatoren gefehlt (wie Cean und Cortes nebst den Handbüchern der alten Geographie von Mannert, Ukert und Forbiger): allein weder ist das Material durch sie erheblich vermehrt, noch auch die an den Gegenstand sich knüpfenden Fragen in irgend befriedigender Weise gelöst worden. Keine Ausnahme macht das große Reisewerk des Grafen Laborde<sup>2</sup>), da dasselbe nur malerische Ansichten ohne eingehende wissenschaftliche Erörterung giebt. In neuester Zeit haben sich zwei Bürger der Stadt, die Herren Albiñana und Bofarull, vereinigt, um eine neue Monographie zu liefern<sup>3</sup>). Die Verfasser haben sich mit großer Sorgfalt und persönlicher Aufopferung der alten Denkmäler ihrer Vaterstadt angenommen; sie sind die Hauptbegründer einer kleinen archäologischen Gesellschaft daselbst und eines Museums. Aber ihr Buch ist eine ganz kenntniss- und kritiklose Compilation<sup>4</sup>), die Abbildungen für wissenschaftliche und künstlerische Zwecke gleich unbrauchbar. Die wenigen nützlichen Nachrichten über noch in der Stadt erhaltene Baureste benutze ich an ihrem Orte. Die Berichte über neuere Funde aber, welche sich in dem Buch

<sup>1)</sup> Band 24 Madrid 1769, 4. S. 65 ff.

<sup>2)</sup> Voyage pittoresque de l'Espagne, 2 B\u00e4nde Fol. mit zahlreichen Tafeln, Paris 1806—1820.

<sup>8)</sup> Tarragona monumental, ó sea descripcion historica y artistica de todas sus antigüedades y monumentos, por Juan Francisco Albiñana y Borrás, y Andres de Bofarull y Brocá. Primera parte, que comprende á Tarragona Celta y Romana. Band 1 Tarragona 1849, 4. mit 26 Tafeln; der zweite Band ist nicht erschienen.

<sup>4)</sup> Ein Beispiel genüge. Der Drucker von Pons de Icarts Buch führt als Zeichen seiner Officin drei Metae eines Circus mit der griechischen Devise οὖτως τρέχετε ΐνα καταλάβητε. Dieses Zeichen halten die Vff. S. 115 für ein Denkmal aus Tarragona, bilden es im Holzschnitt ab und haben es sich viel Mühe kosten lassen in Spanien jemanden aufzutreiben, der ihnen die Devise übersetzt hat.

finden, sind mit Vorsicht aufzunehmen, weil dazwischen auch die Erfindungen des Fälschers Hernandez Platz gefunden haben. Was dieser selbst endlich in der oben (S. 78 Anm. 4) angeführten Schrift und einigen anderen Monographien über die Geschichte und die Denkmäler Tarragonas vorgebracht hat, sind ganz gedankenlose Hallucinationen. Die kurzen Bemerkungen über Tarragonas Denkmäler, welche ich früher in Form eines Reiseberichts gegeben habe1), finden im Folgenden eine durchgehende Erweiterung und Berichtigung. Auch sind die oben genannten Werke insgesammt so schwer zugänglich, dass schon aus diesem Grunde eine eingehende Darstellung gerechtfertigt erscheint. Die folgenden Beschreibungen und Erörterungen sehen aber absichtlich von bildlichen Beigaben durchaus ab. Die in den angeführten Werken gegebenen Darstellungen sind sämmtlich unbrauchbar. Neue Aufnahmen der Denkmäler, wie sie allerdings im höchsten Grade wünschenswerth sind, könnten nur durch die vereinte Arbeit eines Architecten und eines geübten Zeichners, bei einem Aufenthalt am Ort von einigen Wochen, hergestellt werden. Schwerlich werden Auswärtige zu einer solchen Arbeit sich veranlasst fühlen, weil der rein künstlerische Werth der Denkmäler von Tarraco dazu nicht groß genug ist. Ob die spanische Regierung zu einem Unternehmen der Art sich jemals erheben wird, ist sehr zweifelhaft; die privaten Versuche der localen Liebhaber aber fallen immer ungenügend aus. Mein achttägiger Aufenthalt in Tarragona im März 1860 reichte wenigstens dazu aus, eine lebendige Anschauung zu gewinnen und die Urtheile der Vorgänger an Ort und Stelle zu prüfen. Dieses ist die für jetzt allein mögliche, aber auch wie ich glaube ausreichende Grundlage, auf welcher die hier zu gebende Darstellung ruht.

Ob auf der mässigen Erhebung an der Ostküste der Halbinsel, auf welcher Tarragona liegt, etwa in der Mitte zwischen dem Gebirgsvorsprung der Pyrenäen, welcher die Grenze gegen Frankreich bildet, und der Ebromündung, zwischen zwei kleinen Küstenslüssen, deren alte Namen Subi (Plinius 3, 3, 21) und Tulcis (Mela 2, 6, 5) uns erhalten sind 2), schon phönikische Ansiedler sich niedergelassen haben,

<sup>1)</sup> Bullettino dell' instituto archeologico von 1860 S. 161-170.

<sup>2)</sup> Welcher von beiden dem heutigen Francoli entspricht, dem etwas bedeutenderen Flüsschen an der südlichen Seite der Stadt, lässt sich nicht erweisen. Man könnte den Subi desshalb für den bedeutenderen zu halten geneigt sein, weil es in der Nähe von Tarraco einen Ort Subur gab (Ukert S. 421), dessen Name von gleichem Stamm zu sein scheint, wie der des Flusses, vielleicht von puni-

wie an so vielen Punkten der Küsten von Spanien und auf den gegenüber liegendeu Balearischen Inseln, ist mindestens zweifelhaft. In dem Namen Tarraco wollen die neueren Orientalisten 1) keine Nöthigung zur Annahme phönikischen Ursprungs finden. Münzen mit punischer Schrift, wie von den Balearen und den punischen Städten der Südküste Abdera Sexi Malaca Gades, giebt es von Tarraco nicht; worin freilich kein entscheidendes Moment liegt. Denn dass jene anderen Städte phönikische Münzen aufzuweisen haben beweist nur, dass noch in der verhältnissmäßig späten Zeit, in welcher sie als selbständige, vom Mutterlande getrennte Gemeinden eigene Münzen schlugen, ihre phonikische Nationalität sich erhalten hatte, während diese in vielen anderen unzweifelhaft ursprünglich ebenfalls phönikischen Ansiedlungen nicht zu jener Dauerhaftigkeit gelangt, sondern durch spätere Bewohner anderer Nationalität, Iberer Griechen Römer, verändert worden ist. Aber ein Umstand spricht ziemlich entscheidend gegen die Annahme einer phönikischen Niederlassung: das erste, wonach die phönikischen Seefahrer sich überall umsahen, ein guter Hafen, fehlt Tarraco so gut wie dem nahen Barcino; während Mago, die phönikische Niederlassung auf der kleineren der Balearischen Inseln, und das punische Neukarthago unvergleichliche natürliche Häfen haben. Daher Mahon noch heute die regelmäßige Winterstation der holländischen Kriegsschiffe aus den australischen Besitzungen und Cartagena einer der ersten spanischen Kriegshäfen ist. Strabo (3, 4, 7) nennt die Stadt ausdrücklich und mit vollem Recht αλίμενος. Dass die römischen Truppen dennoch zuweilen hier ausgeschifft wurden oder auch die römischen Schiffe hier überwinterten und demzufolge bei Livius einmal (22, 22, 2) von dem portus Tarraconis gesprochen wird, beweist nichts gegen die Thatsache, dass Tarraco noch heute trotz künstlicher Molenbauten eine der schlechtesten Rheden an der spanischen Ostküste hat. So löst sich der Widerspruch zwischen Eratosthenes und Artemidor, dessen Strabo gedenkt: Eratosthenes wusste von einem ναύσταθμον bei Tarraco, Artemidor bemerkte mit Recht, Tarraco sei οὐδὲ ἀγχυροβολίοις σφόδρα εὐτυχοῦσα. Strabo fügt hinzu, erst jenseit Tarraco gegen

schem. Dass der Tulcis des Mela für einen anderen Fluss zu halten, scheint mir die große und unmöglich zufällige Verschiedenheit der Namenssorm zu fordern. Der kleine Küstensluss Gaya, welcher etwas nördlich von Tarragona bei Altafulla mündet, könnte damit gemeint sein.

<sup>1)</sup> Wie Movers 2, 2, 644, welcher Tarraco nicht unter den punischen Städten an der Ostküste nennt.

Massalia hin sei die Küste an Landungsplätzen reicher. Der Antheil an der Fahrt der 'tyrischen' Jungfrau, dessen sich Tarraco rühmte, beruht daher gewiss auf späten griechischen Erfindungen (s. unten S. 97 Anm. 2). Von einer griechischen Niederlassung in Tarraco, wie wir sie an dieser Küste in Emporiae und Rhode sowie in Saguntum kennen, ist nirgends die Rede und es giebt keine Münzen der Stadt mit griechischem Gepräge <sup>1</sup>). Die Münzen der genannten drei Orte sind dagegen augenscheinlich auf griechische Vorbilder zurückzuführen.

Also wird wohl derjenige iberische Volksstamm die erste Ansiedlung auf dem Felsen von Tarraco gegründet haben, zu welchem die Stadt von Plinius (3, 3, 21) und Ptolemaeos (2, 6, 17) gerechnet wird, die Kessetaner. Nicht Cosetani, wie bei Ptolemaeos und in den schlechteren Handschriften des Plinius steht, sondern Cessetani ist mit der besten Pliniushandschrift für diesen Theil seines Werkes, der Leidener, zu schreiben. Sie giebt nämlich an der angeführten Stelle regio cessefania. Ein Ort in der Nähe von Tarraco bei der Schilderung des Feldzuges vom Jahr 536 d. St. von Livius (21, 60, 7) Cissis, von Polybios (3, 76) Κίσοα genannt<sup>2</sup>), scheint die später untergegangene Hauptstadt jenes Stammes gewesen zu sein, von der er seinen Namen führte. Unzählige Münzen mit demselben Gepräge aber zahlreichen unterscheidenden Beizeichen 3) und derselben Aufschrift in iberischem Alphabet, darunter ein Silberdenar (und vielleicht ein Quinar bei Lorichs Tafel 34, 2) nach dem Vorbild der römischen wohl noch im sechsten Jahrhundert der Stadt geprägt 4), von Kupfermünzen vier ver-

<sup>1)</sup> Es ist nur eine der gewohnten Nachlässigkeiten Forbigers, wenn er 3, 72 auf Tarraco bezieht, was Strabo von Emporiae erzählt, daß es von Massalia aus gegründet sei.

<sup>2)</sup> Ueber das Verhältniss beider zueinander in Bezug auf die Schilderung dieser Feldzüge vgl. Nissens kritische Untersuchungen über die Quellen der vierten und fünften Dekade des Livius S. 82 ff.

<sup>8)</sup> Nach den Tafeln 35 bis 38 in Lorichs recherches numismatiques sur les monnaies Ibériennes Paris 1852, 4. und meinen eigenen Notizen zähle ich etwa achtzehn verschiedene Buchstaben und Buchstabenverbindungen und ein Dutzend Zeichen, wie Keule, Helm u. s. w.

<sup>4)</sup> Dass einmal, wie ich am Orte notiert habe, mit den iberischen Assen zusammen der im siebenten Jahrhundert der Stadt geprägte Denar des M. Fourius Philus, Mommsen röm. Münzwesen N. 183, gefunden worden ist, beweist nichts gegen das höhere Alter der iberischen Denare. Man unterscheidet deutlich unter ihnen an der Form der Buchstaben und dem besseren Gepräge ältere und jüngere. Nichts hindert anzunehmen, dass die älteren bald nach der Einrichtung der Provinz im J. 548 der St. geschlagen worden sind.

schiedene Nominale, welche durch darauf angebrachte kleine Kugeln ganz analog wie der römische As und seine Theile unterschieden sind 1), werden noch heutigen Tages, wie ich mich selbst überzeugt habe, fast täglich in Tarragona ausgegraben 2), und zwar nur in Tarragona und seinen Umgebungen. Die Aufschrift lautet in der volleren und wahrscheinlich älteren Form, die nur auf einigen Kupferstücken erhalten ist <>/7> (Lorichs Tafel 25, 1 bis 4), in der verkürzten Form mit der auf den iberischen Münzen üblichen Buchstabenverbindung und der Auslassung des einen Consonanten 64% oder mit der Unterdrückung des ersten Vocals, die ebenfalls häufig vorkommt, <分♥ (Lorichs Tafel 34, 1 bis 13). Das Alphabet der im ganzen etwa 120 iberischen Münzlegenden, die wir kennen, harrt bekanntlich noch seiner definitiven Erklärung; dennoch aber darf es als fast unweifelhaft angesehn werden, dass diese Aufschriften kesse, kese und (k und e verbunden) kse bedeuten 3). Diese Münzen der Kessetaner gehören also unzweifelhaft nach Tarraco.

<sup>1)</sup> Die Nominale werden außerdem noch im Gepräge in sinnreicher Weise so unterschieden: das Silberstück und die größten Kupferstücke zeigen, wie viele andere iberische Münzen, einen galoppierenden Reiter der die Friedenspalme trägt; auf dem Quinar erscheint neben dem Reiter noch ein lediges Pferd; auf dem folgenden Kupferstück erscheint das Pferd allein, laufend oder schreitend; auf dem folgenden grast es, auf dem kleinsten ist es nur halb vorgestellt und endigt in einen Flügel oder es findet sich statt seiner der Delphin, auch ein sehr gewöhnliches Zeichen auf den iberischen Münzen und keineswegs auf an der See gelegene Orte beschränkt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Im Jahr 1850 fanden sich deren tausend Stück auf einmal; vgl. Mommsen ripostigli della Spagna in den Annalen des archäol. Instituts 35, 1863 S. 10.

<sup>8)</sup> Die Lesungen dieser Aufschriften, welche der verstorbene Herr von Lorichs, schwedischer Geschäftsträger in Madrid und Vf. des durch seine vorzüglichen Tafeln äußerst nützlichen oben S. 83 Anm. 3 angeführten Buches über die iberischen Münzen, vorschlägt, sind von so harmloser Verkehrtheit, dass sie füglich mit Stillschweigen übergangen werden dürfen. Herr Boudard in Béziers, welcher den sicheren Schlüssel zur Lesung des Iberischen in dem heutigen Baskischen gefunden zn haben glaubt, theilt diese Münzen in seinem Essai sur la numismatique Ibérienne (Paris 1859, 4.) zwar richtig dem um Tarraco ansässigen iberischen Volksstamm zu, nennt ihn aber fälschlich Kosetaner, weil er auf einigen Stücken sehr unsicherer Lesung ♦♦ gefunden zu haben meint. Auch auf einigen der Asse in den Sammlungen der Herren Albivana und Hernandez in Tarragona findet sich der erste Buchstab so 🍳 oder auch einmal so 🗳 geformt, so dass ein 🛇 oder O in das Coder & eingefügt zu sein scheint. Darin erkennt Boudard die Form Cose, die wie gesagt nicht einmal als die bessere bezeugt ist. Es ist sehr leicht mit etwas Aetzung aus dem & die obigen Formen herzustellen; ich habe Grund anzunehmen, dass diese Operation mit allen Exemplaren der Art vorgenommen worden ist.

Allein die iberischen Bewohner von Tarraco haben noch ganz andere Spuren ihrer Existenz zurückgelassen als jene Münzen. Wie bei den ältesten Niederlassungen aller alten Culturvölker ist der am höchsten gelegene Theil des Terrains der der ältesten Ansiedlung. Die Burg von Tarraco, welche die weite und fruchtbare Ebene des heutigen Reus beherrscht, erschien noch den römischen Dichtern des ersten und des vierten Jahrhunderts 1) als eine characteristische Eigenthümlichkeit der Stadt, und nicht ohne Grund. Denn noch heute umgeben den höchsten Punkt der terrassenförmig vom Meer aufsteigenden Stadt (die herrliche freie Lage erinnerte mich an die sicilischen Städte Termini Girgenti Syrakus) auf drei Seiten gewaltige Mauern von sogenannter kyklopischer Bauart aus wenig behauenen und ungleichen Steinblöcken. Sie sind in der ganzen Ausdehnung dieser drei Seiten fast ohne Unterbrechung, aber in ungleicher Höhe erhalten, am vollständigsten auf der südlichen und westlichen Seite. Die Höhe dieser Art von Construction wechselt zwischen ungefähr 10 bis 30 Fuß. Auch nach der Seite des Meeres zu, auf welcher sich die Stadt wahrscheinlich schon in römischer Zeit gegen die Burg hin geöffnet hatte, sind Fundamente gleicher Construction, auf welchen die modernen Häuser an der jetzigen Rambla (der Poststraße durch die Stadt) ruhen, in den Kellern derselben zu sehen (vgl. Albiñana S. 14). Mehr lässt sich mit Sicherheit über den Umfang der alten Stadtmauer nicht angeben 2). Die römische Stadt erstreckte sich unzweifelhaft bis an den Hafen hinunter. Auf dem nach der neuerdings erfolgten Schleifung der Festungswerke nach der Seite des Meeres hin freigelegten Plateau, dessen Felsengrund als Steinbruch für den Hafenmolo dient, kommen fortwährend römische Bauten zu Tage. Ebenso sind in den Kellern von manchen Häusern der ganz modernen Hafenstadt (der Hafen war früher durch Gärten und Weinberge von der Stadt vollständig getrennt) Reste von unzwei-

<sup>1)</sup> Martial 10, 104, 3 i libelle...., Hispanae pete Tarraconis arces, welchen Pluralis man nicht mit Pons de leart auf verschiedene von einander getrennte Befestigungen der Stadt zu deuten hat, und Ausonius in den clarae urbes 9, wo er von dem lusitanischen Emerita rühmt non arce potens tibi Tarraco certat.

<sup>2)</sup> Auch an einem Plane der Stadt, auf den ich verweisen könnte, fehlt es. Der bei Florez gegebene umfasst nur die obere Stadt ohne den Hafen; der bei Laborde passt auf die jetzt sehr veränderte Anlage der Hafenstadt gar nicht mehr; der neueste und beste, welchen Coello auf seiner vorzüglichen Karte der Provinz von Tarragona (Madrid 1858), einer Abtheilung seines großen Atlas de España, giebt, ist etwas zu klein, um die Lage der Denkmäler darauf anschaulich machen zu können.

felhaft römischer Construction erhalten. Ob aber die jetzt zum allergrößten Theil verschwundenen Mauerreste in der Ebene, besonders
auf der südlichen Seite der Stadt bei der ebenfalls nicht mehr vorhandenen Kirche von San Frutos bis zum Fluss Francoli, zu jener
ältesten Ummauerung gehörten, wie Pons de Icart und nach ihm die
Späteren annahmen, ist zweifelhaft. Die Beschreibung, welche er davon
giebt (F. 64 fl.; vgl. Florez S. 69 fl., Albiñana S. 15), nöthigt keineswegs zu dieser an sich unwahrscheinlichen Annahme. Die gewaltigen
Werkstücke von unregelmäßiger aber überall länglicher Form (die
größten sind ungefähr 12 bis 14 Fuß lang, bis gegen 8 Fl. breit und
bis 5 Fl. hoch) sind nicht wie bei manchen ähnlichen Mauerbauten in
Griechenland und Italien (z. Bl. in den Mauern von Cortona, an welche
die von Tarraco in manchen Stücken erinnern) künstlich in einander
gefügt, sondern lose übereinander gelegt und die Lücken mit kleineren
Steinen von unregelmäßiger Form ausgefüllt 1). In ungleichen Zwi-

<sup>1)</sup> An einer zuverlässigen Messung und Abhildung dieser ungemein interessanten Construction fehlt es durchaus. Die erste Abbildung überhaupt ist meines Wissens die bei Laborde 1 Tafel 49 (Pons de Icart und Florez geben keine) und diese giebt nur einen kleinen und keineswegs einen besonders characteristischen Theil der Mauer in ganz ungenügender, die eigenthümliche Art des Baues geradezu entstellender Weise wieder. Besser gewählt ist die Ansicht bei Albiñana auf Tafel 1; aber ihre Ausführung steht noch weit unter der von Laborde. In den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts begann der französische Archäolog Petit-Radel sich mit den von ihm kyklopisch oder pelasgisch genannten Mauerbauten in Griechenland, Italien und anderen Ländern zu beschäftigen; von seinen darauf bezüglichen sehr umständlichen aber wenig fördernden Arbeiten giebt das postume Buch recherches sur les monuments cyclopéens u. s. w. publiées d'après les manuscrits de l'auteur, Paris 1841, 8. ausführlichen Bericht. Auch die Mauern von Tarraco erregten seine Aufmerksamkeit und er erhielt (wie er S. 73 des Buches erzählt) von einem mir gänzlich uubekannten spanischen Antiquar, dem Marqués de Marty, durch Vermittelung von Lechevalier Pläne und Zeichnungen der ganzen Umfassungsmauer. Die Nachforschungen nach diesen Zeichnungen in Paris, denen sich die Herren L. Renier, E. Desjardins und C. Wescher auf meine Bitte mit der größten Gefälligkeit unterzogen haben, sind leider erfolglos geblieben. Herr Wescher schreibt er habe vergeblich auf der kaiserlichen Bibliothek wie auf der bibliothèque Mazarine, deren Chef Petit-Radel war, danach gesucht. Es existiere auf der letzteren von Petit-Radels Arbeiten nur ein Band mit lithographierten oder gestochenen Tafeln, welche sämmtlich älteren Publicationen entnommen seien. Die Zeichnungen würden also vermuthlich in Petit-Radels Privatbibliothek geblieben sein, und diese sei nach seinem Tode versteigert worden. Der Sohn desselben, an derselben Bibliothek angestellt, starb vor zwei Jahren: so gäbe es Niemand mehr, der über den Verbleib Auskunft geben könne. Petit-Radel liefs seinem etwas sonderbaren Plan gemäß nach den ihm überseudeten Zeichnungen aller derartigen Mauerbauten kleine Modelle in Gips anfertigen.

schenräumen, je nach der Terrainbeschaffenheit, springen viereckige Thürme vor, deren im ganzen Umkreis der Mauer noch sieben sich erkennen lassen; ursprünglich waren es wahrscheinlich mehr. Neben einigen dieser Thürme befinden sich in der Mauer kleine, später mit Mauerwerk ausgefüllte Thore (auf den Abbildungen bei Laborde und Albiñana sieht man ein solches Thor); der obere Balken wird durch einen einzigen quer über die beiden Pfosten gelegten Stein von gewaltiger Länge und Dicke gebildet. Die Pfosten werden nicht durch besondere aufrechtstehende Blöcke gebildet, sondern durch die auch im ührigen angewendete Mauerconstruction. Um das Thor fortificatorisch zu schützen steht der Eingang durchgehends nicht rechtwinklich zur Mauer, sondern in einem ziemlich spitzen Winkel; die Abbildungen lassen von diesem bemerkenswerthen Umstand nichts erkennen. Aber glücklicher Weise giebt Petit-Radel wenigstens die ihm mitgetheilten Maafse dieses kleinen Thores an: es ist 1.60 Meter breit und 3.30 M. hoch; der obere Balken wird gebildet durch einen Stein von 3,60 M. Dicke, 2,30 M. Breite und 1,10 M. Höhe. Auch von dem größten Stein in dem Thurm seines Modells giebt er die Maasse: er ist 4,20 M. lang und 2,60 M. hoch. Eine sichere Zeitbestimmung für die Entstehung dieser ältesten Mauern von Tarraco giebt es nicht. Aber alles spricht dafür, sie noch in die vorrömische Zeit zu setzen. Die römischen Eroberer legten um die Mitte des sechsten Jahrhunderts der Stadt ihre Befestigungen gewiss schon mit größerer Sparsamkeit in den Mitteln und einer höheren technischen Vollendung an. Republicanische Mauerbauten sind freilich nicht in großer Anzahl erhalten und es fragt sich, ob derartige Bauten der Hauptstadt, wie etwa die Serviusmauer, oder italischer dem griechischen Einsluss nahe stehender Orte ohne weiteres zur Vergleichung herangezogen werden dürfen. In Murviedro, dem alten Saguntum, habe ich ein prachtvolles Stück der alten Mauer abgezeichnet, welches eine von der von Tarraco ganz abweichende Bauart zeigt. Die Werkstücke, sämmtlich von fast gleicher Höhe, etwa 3 Fuss, aber ungleicher Länge, einzelne 6 bis 7 Fuss lang, sind an den Kanten sorgfältig behauen, liegen in regelmäßigen horizontalen Schichten übereinander und sind mit hakenartig einspringenden Ansätzen

Die Sammlung von Modellen existiert noch auf der Mazarinschen Bibliothek. Das Modell der Mauern von Tarraco ist in seinem Buch S. 306 beschrieben, aber nicht abgebildet; eine Zeichnung danach, welche ich der Güte der genannten Pariser Freunde, besonders des Herrn Desjardins, verdanke, giebt auch nur einen sehr unvollkommenen Begriff von dem imposanten Character des Baues.

fest untereinander verknüpft, ganz so wie bei manchen italischen Mauerbauten der republicanischen Zeit. Diese Mauern von Sagunt können nur gehören entweder zu den Befestigungen, welche vielleicht unter der Leitung griechischer oder römischer Baumeister im Jahr 535 d. St. gegen die hannibalische Belagerung aufgeführt wurden (Livius 21, 7), oder zu dem Wiederaufbau der Stadt durch die Römer in den Jahren 540 und 549 (Livius 24, 42, 28, 39). Das letzte halte ich für wahrscheinlicher 1). In beiden Fällen lehren sie, wie man in den hispanischen Städten um die Mitte des sechsten Jahrhunderts Mauern baute. Die Mauern von Tarraco zeigen eine sicherlich um mindestens ein Jahrhundert, vielleicht um mehrere, ältere Bauart. Ich habe in Spanien nichts ähnliches von Mauerbauten gesehen; aber nach den Beschreibungen und photographischen Abbildungen, welche Herr Gongora in Granada in einer der spanischen Akademie vorgelegten topographischantiquarischen Arbeit über die Umgebungen von Castulo giebt, scheinen in Ibros und in Giri-Baile, zwei kleinen Orten im Gebiet der Oretaner am südlichen Abhang der Sierra Morena, deren alte Namen nicht bekannt sind, Mauerreste von ähnlicher Art und gleichem Alter wie die von Tarraco erhalten zu sein. Man darf darin also wohl die ursprüngliche Befestigungsweise der iberischen Städte erkennen. Ob die ältesten Befestigungen von Tarraco errichtet worden sind zum Schutz gegen stammverwandte Nachbaren, oder etwa gegen die Angrisse punischer Seefahrer, oder gegen die von Norden eindringenden Keltenstämme, welche mit Erfolg von der Besetzung der Ostküste ferngehalten worden sind 2), lässt sich natürlich nicht ausmachen. Die Behauptung der Localantiquare, dass die Besestigungen desshalb von einem fremden von der See her gekommenen Stamm herrühren müßten, weil sie auch gegen die Landseite gerichtet sind, ist ganz unhaltbar. Was wäre das überhaupt für eine Festung, die nach einer Seite hin geöffnet ist?

Aber nicht alle Theile des Mauerbaus sind aus so großen Werkstücken aufgeführt. Man unterscheidet deutlich an manchen Stellen über den unteren Schichten jener größten Blöcke eine Schicht von etwas kleineren, aber auch noch unregelmäßigen Werkstücken, besonders auf der inneren Seite der Mauer, welche sich wiederum sehr deutlich von den darauf ruhenden ganz regelmäßig behauenen Stücken

Das von mir im Bullettino von 1861 S. 25 über sie gesagte ist hiernach zu modificieren.

Vgl. Kiepert in den Monatsberichten der Berliner Akademie von 1864
 163.

unterscheiden, auf welche wir nachher zu sprechen kommen. Auf diesen Werkstücken der zweiten, offenbar ein wenig jüngeren Schicht, an der Südwestseite der Stadt und auf der inneren Seite der Mauer. finden sich mitten auf den Steinen große einzelne Buchstaben des aus den Münzen bekannten iberischen Alphabetes eingehauen. Hiervon ist in den früheren Beschreibungen nirgends die Rede. Ich notierte sechs verschiedene Buchstaben, welche in mehr oder minder zahlreichen Wiederholungen vorkommen. Am häufigsten findet sich N, unzweifelhaft das iberische i; fast ebenso häufig M, seltener III. V, A, I, über deren Werth sich noch nichts bestimmtes angeben lässt. Diese Buchstaben stehen ganz unregelmäßig, bald nach rechts bald nach links gekehrt, bald in der angegebenen gewöhnlichen Weise, bald auf dem Kopf. Man sieht deutlich dass sie auf die einzelnen Werkstücke eingehauen worden sind, ehe diese ihren Platz in der Mauer erhalten hatten. Offenbar sind es Bezeichnungen der Werkstücke zu irgend welchem technischen Zweck, vielleicht schon in den Steinbrüchen gemacht; vielleicht Zahlen, vielleicht Anfangsbuchstaben von Namen, wie die kurzen Aufschriften auf den Steinen der Porta Nigra in Trier 1). Eine bestimmte Erklärung dieser einzelnen Zeichen wird man, auch wenn sie einem bekannten Alphabet angehörten, nicht beanspruchen. Uns genügt die Thatsache, dass es iberische Schriftzeichen sind. denen wir an dieser Stelle begegnen. Voreilig aber wäre es aus dem Vorhandensein dieser Schriftzeichen zu schließen, dass auch dieser offenbar jüngere Theil des Mauerbaus noch in vorrömische Zeit gehöre. Dass iberische Sprache und Schrift neben der römischen noch geraume Zeit fortbestanden hat, beweisen außer den bilinguen Münzen anderer Städte im diess- und jenseitigen Hispanien für Tarraco speziell zwei daselbst gefundene ebenfalls bilingue Grabschriften. Leider sind beide nicht mehr vorhanden; allein die erhaltenen Abschriften (die ich nicht alle anführe) geben den Text bis auf unwesentliches übereinstimmend. Auf der einen (bei Laborde 1 Tafel 88, 30) liest man unter der iberischen Schrift die lateinischen Worte Fulvia lintearia. Das zweite Wort ist offenbar appellativisch zu verstehn; jene Fulvia war eine Leinweberin oder Händlerin mit Leinenzeug (s. die Nachweisungen bei Forcellini s. v.). Der Flachs von Tarraco wird von Plinius nach dem von

<sup>1)</sup> Vgl. über diese meine Bemerkungen in den Monatsberichten der Berliner Akademie von 1864 S. 91ff.; S. 100f. ist das wenige ähnliche aus dem Gebiet der lateinischen Epigraphik, was bisher bemerkt und bekannt gemacht worden ist, verzeichnet.

Saetabis ausdrücklich hervorgehoben 1). Ueber die Schriftformen lässt sich nach den Abbildungen nicht mit Bestimmtheit urtheilen; das der Fulvia, gewiss einer Frau niederen oder mittleren Standes, wohl einer Libertina, fehlende Cognomen weist mit Sicherheit spätestens auf die frühere augustische Zeit, vielleicht noch auf die voraugustische. Auf dem anderen Stein (bei Laborde 1 Tafel 88, 25) hat sich vom lateinischen Text nur die bekannte Schlussformel heic est sit[us] erhalten; darauf folgt der iberische. Auch hier führt der Diphthong in dem heic zwar nicht mit Nothwendigkeit in die voraugustische, aber sicher nicht in eine sehr viel spätere als die augustische Zeit. Eine noch vorhandene Inschrift, ein iberischer Text von nur zwei Zeilen (bei Laborde 1 Tafel 88, 12), befindet sich auf einem kleinen Altar, welcher deutlich die Formen keineswegs alter römischer Zeit zeigt. Auch unter den zahlreichen Töpferstempeln von Tarraco sind einige mit unzweifelhaft iberischer Schrift, auf Scherben, welche sich von denen mit römischen Töpferstempeln durchaus nicht unterscheiden. Also bis auf die Zeit des Augustus etwa wurde in Tarraco neben dem Latein noch iberisch gesprochen und geschrieben; ähnlich ist es ja mit den italischen Dialecten, ähnlich auch mit dem Keltischen gegangen. Daher wird man die Mauerschicht mit den iberischen Buchstaben sehr wohl in die römische Zeit setzen dürfen. Für die Vervollständigung und Erweiterung der ältesten Mauern können sich die römischen Feldherrn ja leicht einheimischer Arbeiter bedient haben. An einem der vorspringenden Thürme sind die die Ecken bildenden Steine noch auf eine eigenthümliche Art verziert worden. Es treten nämlich aus diesen Steinen menschliche Köpfe, je einer an zwei Ecken, an der dritten vorn zwei nebeneinander, aus der Fläche hervor, nicht später eingesetzt, sondern von Anfang an aus dem ganzen Block herausgearbeitet. Die Arbeit scheint roh zu sein; die Köpfe sind so hoch angebracht und außerdem durch das Wetter so angegriffen, dass man nicht einmal erkennt, ob Männer oder Weiber damit gemeint sind. Diese Verzierungen scheinen in dieselbe Zeit zu gehören, wie die Stücke mit den iberischen Buchstaben. An manchen primitiven Mauerbauten haben sich Vorstellungen in Relief, böses abwehrende Zeichen (wie Phallen) gefunden; ähnliche Köpfe sind mir auf alten Mauerbauten, soweit man

<sup>1)</sup> H. n. 19, 2, 10: ab his (nämlich den italienischen Flachsarten) Hispania eiterior habet splendorem lini praecipuum torrentis in quo politur natura, qui adluit Tarraconem (ob der Subi oder der Tulcis gemeint sei, ist unbekannt; s. oben S. 81); et tenuitas mira ibi primum carbasis repertis.

sie in Edward Dodwells bekanntem Werke übersieht, nicht bekannt. Dagegen bietet ein ganz analoges Beispiel, auf welches mich Mommsen aufmerksam macht, der sogenannte Isiskopf in dem Tuffstein der Stadtmauer von Pompeji, neben welchem eine oskische Inschrift eingemauert ist 1). Die ganze Art der Construction, die iberischen Buchstaben und jene eigenthümlichen Sculpturen, alles zusammen macht einen weit roheren und alterthümlicheren Eindruck als die oben (S. 87) beschriebenen Mauern von Sagunt. Wenn diese etwa nach der Mitte des sechsten Jahrhunderts gebaut worden sind, so möchte ich den besprochenen Theil derer von Tarraco noch um wenigstens einige Decennien früher ansetzen. In die spätere Zeit der Republik darf man die Stücke mit den iberischen Buchstaben auch aus dem folgenden Grunde nicht setzen. Zum großen Theil direct auf dem ältesten, sogenannten kyklopischen Mauerbau (so z. B. in den bei Laborde und Albiñana abgebildeten Stücken), da wo er vorhanden auf dem jüngeren, ist nämlich noch eine dritte antike Construction aufgeführt, welche an Ort und Stelle überall ziemlich leicht unterschieden werden kann. Sie besteht aus mäßig großen, in gleichmäßigen horizontalen Schichten übereinander gelegten Steinen, welche an den Kanten sorgfältig behauen, in der Mitte aber unbehauen gelassen sind: die bekannte von den Italienern alla rustica genannte Bauart, wie man sie an den sorgfältigsten Bauten aus der späteren Republik und der früheren Kaiserzeit (bis etwa auf Nero herab) gewohnt ist. An vielen Stellen der Burgmauer erreicht diese Construction die beträchtliche Höhe von ungefähr 30 Fuß; an den Thürmen ist sie noch höher hinauf erhalten. Aber von den Zinnen, welche aller Wahrscheinlichkeit nach diesen Mauerbau krönten (denn wir kennen die Zinnen als eine characteristische Eigenthümlichkeit des römischen Festungsbaues in einer Reihe von Beispielen aus der besten Zeit), habe ich nirgends noch Spuren bemerkt<sup>2</sup>). Vielmehr ist im Mittetalter und in neuester Zeit auf den antiken Bau auch in Tarragona, wie so häufig an anderen Orten, noch eine vierte und oft eine fünfte Schicht von Mauer- und Thurmbauten aufgesetzt worden; Kirchen und Häuser lehnen sich wo es geht an diese sichere Stütze an. Nur der zufällige Umstand, dass die ganze Burgmauer von Tarra-

<sup>1)</sup> Mommsen unterital. Dialecte S. 181 Tafel X 21.

<sup>2)</sup> Die Zinnen an dem Modell von Petit-Radel sind also auf dieses Gelehrten Phantasie zu schieben; die bei Laborde und Albiñana abgebildeten Zinnen sind augenscheinlich mittelalterlichen Ursprungs. Auch von den beiden erkerartigen Vorbauten an dem Thurm in Petit-Radels Modell habe ich nichts gesehn.

gona den modernen, im spanischen Erbfolgekrieg angelegten Befestigungswerken als innerster Kern dient, hat sie überhaupt vor dem Untergang bewahrt. Sonst würde sie gewiss längst, wie die meisten ähnlichen antiken Bauten in Spanien, als Steinbruch benutzt worden und spurlos verschwunden sein. Uebrigens ist es keineswegs geboten, alles was von jener dritten und jüngsten Schicht des alten Mauerbaus erhalten ist in eine und dieselbe Zeit zu setzen. Vielmehr haben gewiss verschiedene Generationen an diesen Befestigungen fortgebaut. Daß sie noch in der im ganzen friedlichen Kaiserzeit Gegenstand besonderer Sorgfalt von Seiten der städtischen Behörden waren und gewiss je nach Bedürfniss erneut und ergänzt wurden, zeigt das Amt eines praef(ectus) murorum col(oniae) Tarr(aconensis) ex d(ecuriorum) d(ecreto), welches C. Calpurnius Flaccus bekleidete nach einer wohl an das Ende des ersten oder schon in das zweite Jahrhundert zu setzenden Inschrift (bei Grut. 382, 7 und Henzen 7152; sie ist nicht mehr erhalten).

Versuchen wir es auch hier die geschichtlichen Folgerungen zu ziehen, welche sich aus den mitgetheilten Beobachtungen ergeben. Es liegt auf der Hand dass die römischen Feldherrn bei ihrem Vordringen gegen die Ebrolinie einen strategisch so wichtigen Punkt wie das feste Tarraco nicht unbeachtet lassen durften. Ein bloßer Thurm auf dem hohen Ufer, wie es deren viele in Hispanien, besonders an der Küste gab, quibus et speculis et propugnaculis adversus latrones utuntur (Livius 22, 19, 6) kann es nicht gewesen sein. Sondern der Ort muss damals schon befestigt gewesen sein: sonst würden ihn die römischen Feldherrn bei seiner notorisch schlechten Rhede gewiss nicht zum Landungsplatz der Truppen gewählt, sondern sich mit dem weit besseren Hafen des freilich beträchtlich nördlicher gelegenen Emporiae oder eines der anderen Landungsplätze an diesem Küstenstrich, von denen Strabo spricht (oben S. 82f.), begnügt haben. Als Operationsbasis für das weitere Vordringen in der Halbinsel konnte nicht ein beliebiger ungedeckter Platz an der Küste, sondern nur eine Festung dienen; dann durfte man über die Unbequemlichkeit einer schlechten Rhede hinwegsehn und sie mit der Zeit künstlich zu überwinden suchen. Aus den sehr kurzen Berichten über die Feldzüge der beiden Brüder Gnaeus und Publius Scipio, welche uns Livius und Polybios geben (beide aus einer gemeinsamen annalistischen Quelle schöpfend). geht hervor, dass Tarraco einer der ersten festen Plätze war, welchen Gnaeus von Emporiae aus, wo er im Jahr 534 gelandet war, in seine

Gewalt brachte, wahrscheinlich in Folge des in unmittelbarer Nähe gewonnenen Sieges über den Hanno bei dem oben erwähnten Hauptort der Kessetaner Kissis oder Kissa<sup>1</sup>). Auf den raschen Angriff des Hasdrubal, der von Neukarthago her über den Ebro bis nahe an Tarraco vordrang, zog sich zwar Gnaeus selbst mit dem Gros der Truppen und der Flotte nach Emporiae zurück, liefs aber in Tarraco, das also schon in seiner Gewalt gewesen sein muss, eine mäßige Besatzung zurück (Livius 21, 61, 2, 4) und nahm von den zunächst wohnenden iberischen Völkern, wie den Ilergeten, Geisseln mit. Kaum ist Scipio fort, so erscheint Hasdrubal von neuem und verwüstet mit Hülfe der treulosen Ilergeten das Gebiet der den Römern treu gebliebenen Stämme (wahrscheinlich darunter gerade das der Kessetaner, welche die Besatzung von Tarraco in der Hand hielt). So sieht sich Gnaeus genöthigt gegen die Ilergeten Ausetaner und Laeetaner mit der gesammten Macht vorzurücken. Die geographischen Anschauungen sind hier vielleicht wieder, wie gewöhnlich in den livianischen Berichten, verkehrt: zuerst griff er wahrscheinlich die Ausetaner (um Vich und Gerona, nicht prope Hiberum, wie Livius fälschlich angiebt) und dann die ihnen zu Hülfe eilenden Laeetaner (an der Küste bis gegen Barcelona), endlich die Ilergeten, den mächtigsten jener Stämme, an, dessen Sitze sich, wie außer Ptolemaeos (2, 6, 68) schon die Namensgleichheit erweist, bis Ilerda erstreckten. Dieses scheint die natürlichste Reihenfolge der Ereignisse zu sein. Ist des Livius Bericht genau, so muss man annehmen, dass der Consul zuerst direct gegen die Ilergeten zog, als den wichtigsten unter den treulosen Stämmen, ohne sich zunächst um die übrigen aufrührerischen Völker in seinem Rücken zu kümmern. Beide Auffassungen haben ihre Berechtigung. Die Stadt der Ilergeten Atanagrum, welche Livius hier nennt, ist sonsther nicht bekannt; wahrscheinlich wurde sie damals von Grund aus zerstört. Die nicht genannte Stadt der Ausetaner, welche im Census des Agrippa als cives Latini aufgeführt waren (Plinius 3, 3, 23), wird zwar auch bei Ptolemaeos unter dem Namen Ausa aufgeführt, scheint sich aber von jenem ersten Schlage, der sie traf, nie recht erholt zu haben. Es sind nur ein Paar ganz unbedeutende Inschriften daselbst gefunden worden und sie sank wahrscheinlich früh zum vicus herab: als solchen erweist sie ihr mittelalterlicher Name Vich d'Osona. Auch in Gerona,

<sup>1)</sup> Livius 21, 60; Polybios 3, 76. Appian Iber. 15 geht hierüber mit ein Paar Worten hinweg. Der kurze hierhergehörige Bericht des Frontin Strateg. 2, 3, 1 lehrt nichts erhebliches.

dem alten Gerunda, dem anderen größeren Ort der Ausetaner, sind nur sehr wenige Inschriften gefunden worden. Nach diesem Feldzuge, den Polybios ganz übergeht, heißet es bei Livius (21, 61, 11) Tarraconem in hiberna reditum est, während Polybios den Hasdrubal nur einmal den Ebro überschreiten und den Gnaeus gleich in Tarraco Winterquartiere beziehen läßet 1). Man sieht übrigens aus diesem einen Beispiel, wie viel noch zu thun bleibt für eine genaue, auf Ortskenntniss und sorgfältige Interpretation gegründete Behandlung der römischen Feldzüge in Spanien; wozu ich hoffe nächstens weitere Beiträge geben zu können. Die Commentare zum Livius, auch der neueste sorgfältige von Weissenborn, enthalten in allem auf spanische Dinge bezüglichem noch viele, an sich sehr verzeihliche Irrthümer.

Die mäßige erste Besatzung der Burg erhielt vielleicht schon den Auftrag vom Feldherrn, den Platz für die Zukunft zu einem großen Waffenplatz einzurichten. Vielleicht gehören die Neubauten der Burgmauer, jene Schicht mit den iberischen Buchstaben, schon in diese erste Zeit. Die Ein- und Umwohner mussten helfen: die iberischen Buchstaben, die rohen ornamentalen Verzierungen erklären sich daraus leicht. Aber vollendet wurde das Werk von den Römern selbst mit größerer technischer Vollkommenheit, vielleicht die Burgmauer, so wie sie vorliegt, erst in weit späterer Zeit. Dagegen eins war schon damals unumgänglich nothwendig: die Rhede, fast eine halbe Stunde Weges von der Burg entfernt, musste auf sichere Weise mit der Burg in Verbindung gebracht werden, sonst konnte die Burg nicht den wichtigen Verkehr mit der Flotte decken. Die Fundamente der Umfassungsmauer der unteren Stadt, welche Pons de Icart sah (oben S. 86), sowie die Wölbungen in den Kellern der Häuser am Hafen können daher ebenfalls schon in jene Zeit gesetzt werden; auch hier wird freilich die spätere Zeit noch vieles hinzugefügt haben.

Schon im nächsten Jahr (535 d. St.) erscheint Tarraco als Stützpunkt aller Operationen gegen den Ebro und über den Ebro hinaus gegen Sagunt und Neukarthago. Gnaeus bricht von Tarraco aus gegen den Hasdrubal auf (Livius 22, 19, 5; Polybios 3, 95). Die Flotte des Publius Scipio wird von den cives und socii von hier aus mit großer Freude begrüßt: procul visa .... portum Tarraconis ex alto tenuit

¹) Polybios 3, 76 am Schluss: ὁ δὲ Γνάιος συνάψας τῷ στόλφ καὶ τοὺς αἰτίους τῶν συμβεβηκότων κατὰ τοὺς παρ' αὐτοῖς ἐθισμοὺς κολάσας, τὸ λοιπὸν ἤδη συναγαγών ἔπὶ ταὐτὸ τὴν τε πεζὴν καὶ τὴν ναυτικὴν στρατιὰν ἔν Ταρράκουν τὴν παραχειμασίαν ἔποιεῖτο κ. τ. ἔ.

(Livius 22, 22, 2; Polybios 3, 97 erwähnt dieses Umstandes nicht). Hier wird der Hafen von Tarraco bei Livius ausdrücklich genannt: dem oben (S. 82) angeführten bestimmten Zeugniss des Strabo gegenüber offenbar ein ungenauer Ausdruck, welchen der in diesen technischen Dingen überall sorgfältigere Polybios (obgleich er die Ereignisse im ganzen kürzer erzählt als Livius) vermieden hat. Acht Jahre später, im J. 543 d. St., fährt C. Claudius Nero mit seinen Truppen direct von Puteoli nach Tarraco (Livius 26, 17, 2; bei Polybios ist die Erzählung hiervon nicht erhalten). Der junge Publius Scipio aber, der spätere Africanus, welcher nach Livius in demselben Jahre das Obercommando übernahm, landete seine Truppen in Emporiae (Livius 26, 19, 11; 20, 1. 4; 41, 1. 2) und marschierte von dort erst nach Tarraco, welches von da an sein Hauptwaffenplatz ist. Von dort aus organisierte er die einheimischen Hülfstruppen; Tarraco blieb wahrscheinlich das Hauptquartier seines Collegen M. Silanus (Polybios 10, 6), während er selbst den kühnen Feldzug gegen Neukarthago ausführte; dorthin kehrte er auch von Neukarthago wieder zurück (Livius 26, 51, 9; Polybios 10, 20 am Schluss) und entsendete von dort aus den C. Laelius mit der Siegesbotschaft von der Einnahme der hispanischen Hauptstadt nach Rom (nach Livius 27, 7, 1. 2); während dies nach einem anderen Bericht (bei Livius 26, 51, 3) und wie an sich wahrscheinlicher ist direct von Neukarthago aus geschah; von Tarraco aus unternimmt er die Expeditionen der folgenden Jahre (Livius 27, 17, 6. 7; 20, 3 vgl. Polybios 10, 40; Livius 28, 4, 4; 13, 4; 16, 10, 15. Hierzu vergleiche man die kurze Recapitulation in der Rede des Q. Fabius Maximus (Livius 28, 42, 3. 4). Als Scipio im J. 548 den Besuch beim Syphax in Africa macht, lässt er den M. Silanus wiederum in Tarraco zurück, aber den L. Marcius, freilich nur einen untergeordneteren Offizier (vgl. Livius 28, 42, 5), in Neukarthago (Livius 28, 17, 11); nach Neukarthago kehrt er zurück und feiert dort die Leichenspiele für seinen Vater und Oheim (Livius 28, 21); dort erkrankte er und von dort aus dämpfte er die Meuterei der Truppen (Livius 28, 24ff.; Polybios 11, 25 ff.) ebenso wie den in seinem Rücken ausgebrochenen Aufstand der Hergeten (Livius 28, 32 ff.; Polybios 11, 31 ff.). Schon damals also war der Schwerpunkt der Operationen und der Sitz der obersten Leitung von Tarraco nach Neukarthago verlegt. Die hier vollständig zusammengestellten Notizen sind für das bisher meines Wissens noch nicht gehörig bestimmte Verhältniss zwischen den beiden Städten Tarraco und Neukarthago von entscheidender Wichtigkeit. Man be-

trachtet nämlich Tarraco, das hispanische Neurom, im Gegensatz zu dem hispanischen Neukarthago, soviel ich sehe, fast allgemein als die älteste Hauptstadt der ganzen neuen Provinz. Zu dieser Annahme verleitete hauptsächlich die bekannte Thatsache, daß später die ganze dießseitige Provinz von Tarraco ihren Namen führte; ferner die missverstandene Angabe beim Plinius (3, 3, 21) colonia Tarraco (Tarracon die Leidener Handschrift), Scipionum opus, sicut Carthago Poenorum nebst des Solinus wohl allein hieraus geschöpfter Notiz (23, 8) Tarraconem Scipiones condiderunt, ideo caput est provinciae Tarraconensis und die daran sich knüpfenden Bestimmungen der Zeit, in welcher Tarraco Colonie wurde.

Bestimmte Zeugnisse über diesen Zeitpunkt liegen nicht vor. Auf der um das J. 746 d. St. in Rom aufgestellten Weltkarte des Agrippa 1), welcher Strabo wie Plinius folgen, muss Tarraco schon als Colonie bezeichnet gewesen sein. Bei Plinius wird sie an der schon angeführten Stelle ausdrücklich so genannt und nur mit Tarraco gelangt man zu der von ihm angegebenen Gesammtzahl von zwölf Colonien der Tarraconensis (3, 3, 19). Bei Strabo findet sich zwar die Bezeichnung ἀποικία 'Ρωμαίων oder ἄποικος, die er z. B. von Corduba und Hispalis gebraucht (3, 2, 1) nicht ausdrücklich hinzugefügt, aber er ist überhaupt in dem Hinzufügen oder Weglassen der politischen Qualität der römischen Städte, die er anführt, so wenig consequent, dass aus seinem Stillschweigen durchaus kein Schluss gemacht werden darf. Die lateinischen Münzen von Tarraco, die wir kennen, sind zum größeren Theil erst nach Augustus Tod geschlagen (Eckhel 1, 57). Auf ihnen erscheint die Bezeichnung C·V·T (und zwar diese allein auf den noch bei Augustus Lebzeiten geschlagenen, auf denen die Caesares gemini Gaius und Lucius und Tiberius als Caesar erscheinen) oder C·V·T·T (diese auf den nach Augustus Tode geschlagenen neben der anderen einfacheren), welche Antonius Augustinus erklärt hat für colonia victrix Tarraco und colonia victrix togata Tarraco. Die ebenfalls von ihm vorgeschlagene Auflösung des ersten T durch Tyrrhenica (nach Ausonius epist. ad Paulinum 24, 88) verwirft er selbst. Aber nach den einleuchtenden Ausführungen über den Begriff von togatus, welche Mommsen 2) gegeben hat, bezeichnet dieses Wort überall wo es in technischem Sinne gebraucht wird durchaus die in Tracht und anderen Aeusserlichkeiten, aber nicht im Rechte den Römern gleichstehenden

<sup>1)</sup> Vgl. Ritschl im Rhein. Museum 1, 1842 S. 511.

<sup>2)</sup> R. G. 1 S. 920 der 4. Aufl.

Nichtrömer, d. h. es giebt den Begriff der Latinität. Grade das beweisen auch die beiden Stellen des Strabo 1), auf welche man sich seit Augustins Vorgang für die Auflösung des T in togata zu berufen pflegt. Da an latinisches Recht bei der Colonie Tarraco unter keinen Umständen gedacht werden kann, so ist diese Auflösung als unhaltbar anzusehn. Mommsen, dem ich auch diese Bemerkung verdanke, macht mich auf die merkwürdige Notiz über Tarracos Ursprung aufmerksam. welche in dem Fragment des Florus orator an poeta<sup>2</sup>) enthalten ist. Dass die Scene des in diesem Fragment geschilderten Gespräches keine andere Stadt war als Tarraco, ist nach Ritschls Bemerkungen 8) unzweifelhaft; die Zeit des Gesprächs ergiebt sich aus der Erwähnung von Traians dacischem Triumph im J. 101. Die civitas generosissimis auspiciis instituta kann in dieser Zeit und in dem Munde eines solchen Schriftstellers wohl nur von einer kaiserlichen Gründung verstanden werden. Hiermit hätten wir also zunächst wenigstens ein indirectes Zeugniss dafür, dass Tarraco vor Caesar noch nicht Colonie war. Gewiss wird damit auch auf ihren Namen Julia angespielt. Dass die Stadt Caesaris vexilla portat (sie trägt des Kaisers Fahnen) heißt wohl nur, sie beherbergt kaiserliche Truppen; wenigstens scheint mir keine Nöthigung darin zu liegen, diess für ein directes Zeugniss für die allerdings, wie wir sehen werden, höchst wahrscheinliche Thatsache anzusehn, dass Caesar der Gründer der Colonie sei. Das Wort Caesar in dem allgemeinen Sinn von Kaiser wird in demselben Fragment noch zwei-

<sup>1) 3, 2, 15</sup> και δή και των Ἰβήρων ὅσοι ταύτης εἰσι τῆς ἰδέας, nämlich durch römische Colonieen latinisiert, τογάτοι λέγονται und 3, 4, 20 wo von dem dritten Legionslegaten des kaiserlichen Legaten in der diesseitigen Provinz gesagt ist συνέχει δὲ τὰ τῶν [τογάτων] ἤδη λεγομένων ὡς ᾶν εἰρηνικῶν καὶ εἰς τὸ ῆμερον καὶ τὸν Ἰταλικὸν τύπον μετακειμένων ἐν τῆ τηβεννικῆ ἐσθῆτι. Das τογάτων fehlt hier zwar in den Hs., ist aber von Coraes unzweifelhaft richtig, nur an der falschen Stelle, ergänzt, von Kramer an der richtigen Stelle in den Text gesetzt worden.

<sup>2)</sup> In der Vorrede zu Jahns Florus S. XLIII Z. 11—17 si quid ad rem pertinet, civitas ipsa generosissimis auspiciis instituta; nam praeter Caesaris vexilla quae portat, triumphos unde nomen accepit, adest etiam peregrina nobilitas. Quippe si vetera templa respicias, hic ille colitur corniger praedo, qui Tyriam virginem portans dum per tota maria lascivit, hic amisit et substitit et eius quam ferebat oblitus subito nostrum litus adamavit. Die überlieferte Schreibung der Worte vexilla quae portat, triumphos unde nomen accepit stellte Mommsen durch richtige Interpungierung in ihr Recht. Ritschl wollte vexilla quae portant triumphos, ohne das missliche dieser Schreibung zu verkennen, welches Schopen mit portendunt zu heben suchte. Auf den Dienst des Jovis und der Europa kommen wir unten zurück.

<sup>8)</sup> Rhein. Museum 1, 1842 S. 309 ff.

98 HÜBNER

mal (S. XLI Z. 14 und S. XLIII Z. 9) gebraucht. Dazu kommt dafs, was bei den sicheren Veteranencolonien nicht fehlt, die vexilla und die Legionsnamen auf den Münzen, auf denen von Tarraco, wie wir gleich sehen werden, sich nicht findet. Welche Legion oder welche Theile einer Legion damals in Tarraco standen wird nachher zu erörtern sein¹). Die Worte triumphos unde nomen accepit können zwar allenfalls für mit dem Namen victrix, über den wir gleich zu reden haben, erklärt gelten, wie Ritschl annahm; aber nahe liegt, worauf natürlich Mommsen gleich verfiel, in dem T des Stadtnamens eine bestimmte Beziehung auf die Triumphe zu erkennen. Danach scheint mir das T mit triumphalis aufgelöst werden zu müssen, welches wir als

<sup>1)</sup> Mommsen glaubt in den Worten Caesaris vexilla portat eine bestimmte Hinweisung zu erkennen darauf dass Augustus eine Militärcolonie nach Tarraco deduciert habe und also als der eigentliche Gründer des Gemeinwesens anzusehen sei. Denn das generosissimis auspiciis instituta werde weiter erläutert durch die origines, und so gut wie die triumphi und die Europafabel daran anknüpften, müsse diess auch von den vexilla gelten. Dass ein solcher innerer Zusammenhang der kaiserlichen Fahnen mit dem Ursprung der Colonie möglich sei, ist gewiss zuzugeben. Allein ich glaube nicht, dass die vexilla Caesaris nothwendig auf die origines bezogen werden müssen, sondern ich sehe darin eine factische Eigenschaft der Stadt und eine Anspielung auf den Namen victrix. Die auspicia generosissima finden hinreichende Erläuterung in der Zurückführung der Colonie auf Caesar, welche ausgedrückt ist in dem Namen Julia, den Tarraco allein geführt hat, ohne dass der Name Augusta auch nur später noch hinzugetreten wäre. Das Fehlen des Namens Augusta würde man zwar daraus erklären können, dass die Deduction nach dem actischen Sieg im J. 723 und vor der Annahme des Namens Augustus im J. 727 stattgefunden hätte; aber dass der Name Julia eben so gut auf Caesar selbst bezogen werden kann ist unzweifelhaft. Die Münzen der sicher von August deducierten Colonien in Hispanien wie Caesaraugusta und Augusta Emerita mit ihren Feldzeichen, das spätere Hinzutreten des Namens Augusta auf den älteren und Juliae genannten, wohin er ebenfalls sicher Veteranen deduciert hat, wie Acci und Ilici, endlich die naheliegende und fast bezeugte Veranlassung für Caesar, die Gemeinde von Tarraco auszuzeichnen, so gut wie die Gemeinden von Neukarthago Acci und Ilici, alles diess macht mir die Gründung der Colonie durch August unwahrscheinlich. Und dass hier die vexilla Caesaris von dem fast hundert Jahre todten divus Augustus und nicht wie an zwei anderen Stellen desselben Gespräches von denen des regierenden Kaisers verstanden werden müssten, bezweifle ich durchaus. Wollte der Schriftsteller die generositas auspiciorum mit der Gründung einer Militärcolonie durch Augustus erläutern, so standen ihm dafür eine Menge von ganz unzweideutigen Wendungen zu Gebot und ich kann nicht glauben, dass er dazu auf den Ausdruck Caesaris vexilla portare versallen wäre. Dass die Stadt wie in der ganzen republicanischen Zeit so auch seit Caesar eine stehende Garnison hatte, wie ich nachher ausführe, kann recht wohl als eine weitere Bestätigung für die auspicia generosissima dienen, zu denen dann noch die peregrina nobilitas, als vor den auspicia der Gründung liegend, hinzutrat.

einen wahrscheinlich auch von Caesar ertheilten Ehrennamen von Isturgi in Baetica kennen<sup>2</sup>). Die colonia triumphalis und das municipium triumphale neben einander erregen keinen Anstofs; ebenso kennen wir nebeneinander Norba, die colonia Caesarina, und Asido, das municipium Caesarinum. Damit hätten wir eine mindestens sehr annehmbare Erklärung des T der Münzen und Inschriften gewonnen.

Die Auflösung von V durch victrix beruht nur auf einer Vermuthung, welche sich auf die Beispiele von Celsa und Osca stützt. Celsa nämlich heifst auf seinen Münzen COL·VIC·IVL·LEP und C· V·I· CELSA (Eckhel 1, 44; ich halte diese Münzen für derselben Stadt angehörig; vgl. C. I. L. 2 S. 409) und Osca VRBS VICTRIX (Eckhel 1. 53). Auf zwei in Tarraco und auf mehreren in Barcino gefundenen Inschriften wird die Stadt so bezeichnet COL·I·V·T·TARRAC. Von den in Tarraco gefundenen steht die eine bei Grut, 111, 3; sie ist dem Genius der Colonie gesetzt von L. Minicius Apronianus, II vir q(uin)q(uennalis). Demselben Mann ist die andere bis jetzt nur bei Albiñana (S. 257) gedruckte Inschrift gesetzt; er heist darin aed(ilis), q(uaestor), II vir et q(uin)q(uennalis), flamen divi Traiani Parthici. Also gehören beide Inschriften in die erste Hälfte des zweiten Jahrhunderts. In dieselbe Zeit gehören die acht oder neun Inschriften von Barcino, welche sämmtlich einem und demselben Manne, dem L. Licinius Secundus, von verschiedenen Dedicanten gesetzt sind 2); erwähnt wird in ihnen das dritte Consulat des L. Licinius Sura im J. 107. Außerdem findet sich auf den Inschriften nur noch die allgemeine Bezeichnung col(onia) Tarrac(onensis), aus der nichts zu lernen ist 8). In jenen Inschriften kommt also noch der Name Julia (denn anders kann das I nicht wohl aufgelöst werden nach der durchstehenden Analogie) hinzu. Dass er gerade auf den Münzen fehlt, kann zufällig sein; auf den Münzen der colonia Iulia Romula, d. i. Hispalis, steht auch nur COL·ROM (Eckhel 1, 28), und auch Plinius (3, 3, 11) spricht nur von Hispal colonia cognomine Romulensis. Dagegen heißen auf ihren Münzen Acci C·IVL·GEM. d. i. colonia Iulia gemella (Eckhel 1, 34), Ilici C·I·IL·A d. i. colonia Iulia Ilici Augusta (Eckhel 1, 51), Neukarthago C·V·I·N·K (oder ähnlich) d. i. colonia victrix Iulia nova Karthago (Eckhel 1, 41).

<sup>1)</sup> Vgl. C. I. L. 2 S. 297.

<sup>2)</sup> Einzelne davon sind oft gedruckt, z. B. bei Grut. 429, 7 und Orelli 3127, vollständig stehn sie noch nirgends.

<sup>3)</sup> So bei Grut. 323, 2. 378, 2. 487, 4; auf einer nicht mehr vorhandenen bei Laborde 1 S. 59 Tafel 88, 10 und auf mehreren noch unedierten.

In wie weit aus den Namen der römischen Gemeinden in Hispanien historische Schlüsse gemacht werden dürfen, muss einer besonderen Untersuchung vorbehalten bleiben. Die angeführten Beispiele genügen zur Erklärung der Namen von Tarraco. Der Name Julia aber genügt so wenig wie nach meiner Meinung jene Florusstelle die Urheberschaft der Colonie sicher zu bestimmen, seit Borghesi nachgewiesen hat 1), dass diesen Namen gleichmäßig Colonieen des Dictators Caesar, der Triumvirn (sofern sie ex lege Iulia deduciert waren) und des August vor dem J. 727 d. St. geführt haben. Mommsen aber hat neuerdings aus des Augustus eigenen Worten 2) den, wie es scheint, unausweichlichen Schluss gezogen, dass er in den Provinzen überhaupt nur Veteranencolonieen, keine Bürgercolonieen, gegründet hat.

Es fragt sich also, zu welcher Art von Colonieen Tarraco gehörte. Da Zeugnisse wiederum nicht vorliegen, so können nur die Münzen und die Inschriften Aufschluss geben. Auf den Münzen von Tarraco finden sich weder Feldzeichen und Legionsnamen, wie auf denen von Corduba Acci und Ilici, noch auch der Pslüger mit den Stieren, wie außer den Feldzeichen und Legionsnamen auf denen von Augusta Emerita und Caesaraugusta; sondern sie zeigen nur den Altar und Tempel des Augustus, die kleineren noch bei Augustus Lebzeiten geschlagenen Stücke einen Stier, der als ein bekanntes Symbol des Ackerbaues den Schluss auf Ackerassignationen an Bürger mindestens sehr nahe legt. Florez, auf welchen man nach den sehr begründeten Lobsprüchen, die ihm ein so vorsichtiger Mann wie Eckhel ertheilt (1, 9f.), bei diesen Untersuchungen Rücksicht nehmen muß, nimmt davon besonders Veranlassung (medallas 2 S. 579 ff. und España sagrada 24 S. 116 ff.) der Colonie Tarraco ein höheres Alter zu vindicieren. Die aus grobem Missverständniss der oben angeführten Pliniusstelle hervorgegangene ältere Ansicht, wonach Tarraco schon seit den Scipionen Colonie gewesen sein soll, verwirft er natürlich. Für älter aber als Caesar und Augustus hält er sie desshalb, weil im bellum Hispaniense (7, 4) unter den dreizehn Legionen, welche Cn. Pompeius in jenem spanischen Feldzug hatte, genannt werde una facta ex coloniis quae fuerunt in his regionibus. Florez meint, wenn es vor Caesar schon Colonieen ge-

<sup>1)</sup> In der Abhandlung sull' iscrizione Perugina della porta Marzia, oeuvres Band 5, an welchem gedruckt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Im Monumentum Ancyranum Lat. 5, 35 colonias in Africa Sicilia Macedonia utraque Hispania Achaia Asia Syria Gallia Narbonensi Pisidia militum deduxi (der Text steht fest durch die griechische Uebersetzung); vgl. S. 82 des Commentars.

geben habe in jenen Gegenden, worunter er ausschliefslich die jenseitige Provinz versteht, so müsse es nothwendig in der zuerst eroberten diesseitigen auch schon Colonieen gegeben und zu diesen müsse Tarraco gehört haben. Dabei übersieht er zweierlei. Einmal, dass hae regiones gar nicht mit Nothwendigkeit von der jenseitigen Provinz allein verstanden zu werden brauchen, und zweitens, dass wir zwei vorcaesarische Colonieen auch in der diesseitigen Provinz kennen, nämlich die colonia Salaria und die colonia Valentia. Warum ich auch Salaria für vorcaesarisch halte (von Valentia ist es hinreichend bezeugt), soll bei anderer Gelegenheit ausgeführt werden. In der jenseitigen Provinz kennen wir von vorcaesarischen Colonieen mindestens drei: Corduba Metellinum Hasta, vielleicht noch eine vierte Urso. Diese reichten also wohl aus, um eine Legion zu stellen. Endlich erinnert mich Mommsen daran, dass coloniae bei einem plebejischen Autor verstanden werden könnte von den fundi der in den pagis und vicis jener Gegenden zerstreut lebenden ausgedienten römischen Bürger. Die Belegstellen für solchen Gebrauch von colonia giebt Forcellini. Zu bemerken ist schließlich noch, dass Tarraco weder auf Münzen noch auf Inschriften jemals den Namen Augusta geführt hat, wie ihn z. B. Ilici, eine caesarische Veteranencolonie wie ich glaube, und Neukarthago geführt haben. Wenn also auch August in Tarraco Bürgern Land assignierte, worauf der Stier der Münzen und, wie wir sehen werden, die Tribus Galeria zu beziehen sind, so deutet doch das Fehlen des Namens Augusta an, dass nicht er der Gründer der Colonie war.

Also die Münzen scheinen zu lehren, das Tarraco nicht zu den von Augustus deducierten Veteranencolonieen gehört hat, der Name Julia also nicht auf ihn zu beziehen ist, sondern auf Caesar. Denn in nachaugustische Zeit wird man schon desshalb nicht hinabgehen dürfen, weil Colonieen der folgenden Julier, des Tiberius und des Gaius Caesar, kaum nachzuweisen sind <sup>1</sup>).

Die Inschriften lehren ebenfalls, das Tarraco keine Veteranencolonie gewesen ist. Die bei weitem größte Anzahl der in Tarraco gefundenen Soldateninschriften gehört der *VII gemina* an, welche bekanntlich von Galba errichtet worden ist und seit Vespasian in der

1

<sup>1)</sup> Zumpt comment. epigr. 1 S. 381 f. Darauf, dass dem M. Magius Maximus, einem Präsecten von Aegypten wahrscheinlich augustischer Zeit, zu Aeclanum die Tarraconenses schlechthin eine Statue gesetzt haben (Henzen 6956a), nicht die coloni Tarraconenses, folgt natürlich nicht, dass es damals noch keine coloni in Tarraco gab. Es werden damit gleichmäsig coloni und incolae umsasst.

Halbinsel stand. Diese kommt also hier gar nicht in Betracht. Von den alten hispanischen Legionen fehlen die I und II, die wir aus den Münzen von Acci kennen, die IV Macedonica, die V alaudae und die VI victrix ganz; nur von der X gemina findet sich der Name und nicht mehr auf einem Fragment (Grut. 572, 8). Als ein hastatus dieser Legion dem Ti. Claudius Candidus die oft behandelte Inschrift Grut. 389, 2 = Orelli 798 setzte, stand sie längst nicht mehr in Hispanien, sondern in Pannonien. Von den übrigen caesarischen und augustischen Legionen findet sich keine Spur. Alles das kann unmöglich dem blossen Zufall zugeschrieben werden. Allein damit ist keineswegs die von Florez aufgestellte Vermuthung, dass Tarraco eine alte Bürgercolonie gewesen sei und nur den Namen Julia von Caesar empfangen habe, als einzige Alternative offen gelassen. Sondern Tarraco wird zu den ziemlich zahlreichen Gemeinden in Hispanien gehören, denen Caesar dafür, dass sie in den beiden Feldzügen gegen den Pompeius und seine Söhne zu ihm gehalten hatten, unter anderen Vergünstigungen verstattete ἀποίχοις τῶν Ῥωμαίων νομίζεσθαι, wie es Dio ausdrückt (43, 39); d. h. er gab ihnen das römische Bürgerrecht, wofern sie es nicht schon hatten, und den Titel von coloniae civium Romanorum. Ebenso hat er es, wie ich glaube, mit Neukarthago und Celsa in der Tarraconensis, mit Hispalis Ucubi und Itucci in Baetica und mit Pax Julia und Scallabis in Lusitanien gemacht. Ich verkenne nicht, dass diese Annahme nur eine Hypothese ist. Man wird vielleicht dennoch geneigt bleiben. Tarraco für eine wirkliche Militärcolonie Caesars zu halten. Allein ehe nicht bestimmtere Anzeichen dafür vorliegen, scheint mir die andere Ansicht den Vorzug zu verdienen.

Es giebt aber bekanntlich noch ein anderes Mittel aus den Inschriften zu einer Anschauung von der politischen Qualität der Gemeinde von Tarraco zu gelangen. Das ist die Feststellung der Tribus, einer oder mehrerer, zu der ihre Mitglieder gehörten. Die mir vollständig vorliegenden Inschriften führen über diesen Punkt zu etwas anderen Resultaten, als sie die verdienstliche Schrift von Grotefend (imperium Romanum tributim discriptum S. 103 f.) enthält. Die größte Anzahl der Inschriften erweist die Galeria als Haupttribus von Tarraco, wie Grotefend richtig angiebt. Nicht einheimischen gehören wahrscheinlich die vereinzelten Beispiele der Aniensis (Grut. 457, 10 ein Militär, und eine unedierte Inschrift ebenfalls eines Militärs), der Arniensis (Grut. 548, 1 auch ein Offizier), der Sergia (Or. 3986) und

der Velina an (Grut. 355, 4); von den Inschriften ausdrücklich als nicht einheimisch bezeichneter Personen sehe ich natürlich ab. Aber zweifelhaft ist, ob nicht zwei Beamte der Colonie, welche zu der in Hispanien ebenfalls sehr verbreiteten Quirina gehörten (Grut. 376, 4 und Henzen 7152), in Tarraco auch ortsangehörig waren. Drei ganz sichere Inschriften, welche Grotefend ohne Grund verdächtigt (Grut. 324, 9. 443, 1. 443, 3), erweisen zwei Brüder L. Numisius L. f. Pal. Montanus und L. Numisius L. f. Pal. Ovinianus, die sich ausdrücklich Tarr(aconenses) nennen, als zur stadtrömischen Palatina gehörig. Ebenso scheint endlich ein Soldat der III Augusta in Lambaese, in der Inschrift bei Renier 721, C. Iulius C. f. Col. Atticus Tar. von Renier richtig als aus Tarraco gebürtig bezeichnet zu sein. Grotefend (S. 149) denkt an Tarsus, dessen Tribus nicht bekannt ist; Tarent und Tarracina kommen nicht in Betracht. Andere Beispiele von Tribus bieten die fast sämmtlich ziemlich späten Grabschriften von Tarraco nicht. In solchen Fällen, steht nun zwar immer die Annahme einer späteren persönlichen Verleihung des Bürgerrechtes frei; das vereinzelte Vorkommen stadtrömischer Tribus an manchen Orten ist überhaupt noch nicht gehörig aufgeklärt. Wahrscheinlicher aber ist mir auch wegen der Quirina doch, dass von Alters her römische Bürger in Tarraco, zu verschiedenen Tribus gehörig, ansässig waren, ehe in späterer, etwa augustischer Zeit eine allgemeinere Bürgerrechtsertheilung geschah. Mommsen erklärt sich, wie er mir mittheilt, das Eintreten ländlicher Tribus anstatt der Galeria dadurch, dass abusiv auch solche, die nur den Incolat, diesen aber vielleicht seit Generationen in Tarraco hatten, Tarraconenses genannt werden. Da Cäsar nach meiner Annahme nicht förmliches Colonialrecht. sondern nur den Ehrentitel colonia ertheilte, so könnten möglicher Weise die alten in Tarraco ansässigen cives Romani als coloni angesehen worden sein, ohne dass man aus ihnen den von August bei der Assignation in die Galeria eingeschriebenen gegenüber ein besonderes Gemeinwesen constituierte. Denn von einer solchen anderswo nicht selten bezeugten doppelten res publica giebt es in Tarraco keine Spuren. Danach wäre Tarraco vielleicht als ein altes castellum civium Romanorum anzusehn, und zwar als eine wirkliche Festung mit stehender Besatzung, ähnlich wie Italica in der ienseitigen Provinz ein conciliabulum civium Romanorum gewesen zu sein scheint. So findet der Ausdruck des Plinius Scipionum opus eine in jeder Beziehung befriedigende Erklärung; so auch erklärt sich vielleicht das Vorkommen der Collina Palatina Quirina bei ihren Einwohnern 1). Italica war in demselben Sinn ein opus des Africanus (nach dem Zeugniss des Appian Iber. 38). Allein ich halte es nicht für wahrscheinlich, dass die Stadtgemeinde von Tarraco damals oder später zum förmlichen foedus zugelassen worden, wie die griechischen und phönikischen Küstenstädte Emporiae Saguntum Malaca Gades 2). Dass Plinius aus dem Census des Agrippa nur ein oppidum foederatorum in der diesseitigen Provinz kennt (wahrscheinlich ist damit Emporiae gemeint), beweist zwar nichts dagegen, weil Tarraco damals schon Colonie war. Die Annahme stützt sich aber wohl nur auf die sehr rhetorische Anrede des Q. Fabius Maximus an den Scipio bei Livius (28, 42, 3): milites per tutissima ad socios et amicos p. R. Tarraconem duxisti. Gemeint sind damit die Ausetaner Ilergeten und andere Stämme, denen Rom das später oft gebrochene Bündniss wohl bewilligen musste. Tarraco wird wohl nur zu den praesidia Romana zu zählen sein, welche O. Fabius in den gleich darauf folgenden Worten erwähnt. Die Absicht der Rede ist ja, den spanischen Feldzug als weit leichter wie den bevorstehenden africanischen zu erweisen.

Das castellum oder praesidium wird, schon seit der Verbindung der Burg mit der Rhede, nach und nach ein oppidum geworden sein. Dass bei Gelegenheit der Feldzüge des Cato, des Ti. Gracchus, im Krieg gegen den Viriatus, bei Scipios Feldzug gegen Numantia, und in den zahlreichen kleineren und größeren Kriegen, welche zu den jährlich wiederkehrenden Aufgaben der römischen Statthalter gehörten, in unseren freilich ungemein dürftigen Berichten Tarraco so selten genannt wird, hat seinen Grund offenbar zum Theil darin, dass sein Besitz trotz des wiederholten Abfalls der umwohnenden Stämme niemals wieder zweifelhaft wurde. Cato z. B. landet wiederum wie Scipio mit seinen Truppen in Emporiae und marschiert erst, da die Stämme zwischen Emporiae und Tarraco und östlich von beiden wieder rebelliert hatten, nach Tarraco, das also wieder ein sicherer Stützpunkt der Operationen ist (Livius 34, 16, 6.10). Desswegen bestellt sich Ti. Gracchus das Heer seines Vorgängers Q. Fulvius Flaccus nach Tarraco (Livius 40, 39, 4): ibi dimitti veteranos supplementaque distribuere et ordinare omnem exercitum sese velle. Auf dem Marsch nach Tarraco hat das Heer des Flaccus noch mit den Keltiberern in einem nicht bezeichneten saltus einen heftigen Strauss zu bestehen, der nur durch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ganz ähnliche Tribusverhältnisse liegen in Hispalis und in Corduba vor; vgl. C. I. L. 2 S. 157 und 307.

<sup>2)</sup> Mommsen R. G. 1 S. 691 der 4. Aufl.

die Bravour der römischen Legionscavallerie gewonnen wird; gelangt dann aber glücklich nach Tarraco und daselbst werden die Veteranen entlassen (40, 40, 14). Auch im sertorianischen Krieg scheint Tarraco treu geblieben zu sein. Strabos Worte wenigstens (3, 4, 10) èv dè ταῖς πόλεσι ταύταις (nämlich Ilerda und Osca) ἐπολέμει τὸ τελευταΐον Σερτώριος καὶ ἐν Καλάγουρι Οὐασκώνων πόλει καὶ τῆς παραλίας έν Ταρράκωνι (womit die Worte Caesars bell. civ. 1.61.3 zu vergleichen sind) beweisen noch nicht, dass er dauernd Herr von Tarraco war, welches die gegen ihn operierenden römischen Heere gewiss nicht entbehren konnten. Wenn Sertorius wirklich in Tarraco sich festsetzen konnte, wie in dem Hafen Dianium (Strabo 3, 4, 6). - dass er die Absicht dazu gehabt, sieht ihm ganz ähnlich - so sind die letzten Feldzüge des Pompeius gegen ihn 1) nicht zu verstehen. Im ersten spanischen Feldzug des Caesar schloss sich Tarraco mit vier anderen Stämmen und Städten (Osca Jacca den Ausetanern und Ilergavonen) erst dann dem Caesar an, als sich seine äußerst bedenkliche Lage etwas gebessert hatte (bell. civ. 1, 60, 2). Wenn Caesar dabei von fünf magnae civitates spricht, so kommt auf Tarraco gewiss nur der geringere Antheil an der Größe. Afranius und Petreius konnten dennoch den Rückzug auf Tarraco wenigstens ins Auge fassen (bell. civ. 1, 73, 2). In Tarraco erwarten dann den Caesar nach der Beendigung des Feldzuges in den beiden Provinzen die Abgesandten totius fere citerioris provinciae (bell. civ. 2, 21, 4); er segelt von Gades direct nach Tarraco, weil Massalia noch nicht gefallen war; also auch wegen seiner militärischen Wichtigkeit, nicht etwa, weil es die Hauptstadt der Provinz schon damals war. Sehr möglich, dass Tarraco selbst unter den civitates quaedam sich befand, welchen damals in Tarraco von Caesar nach seinem eigenen Zeugniss an der angeführten Stelle (bell. civ. 2. 21, 5) privatim ac publice habiti honores; dass also sein Colonietitel und die Beinamen victrix Iulia, vielleicht triumphalis, nicht aber die Zutheilung zur Tribus Galeria, aus dem Jahr 708 stammen 2).

Aber die Hauptstadt der Provinz war Tarraco auch damals nicht, sondern das war Neukarthago; was keine der spanischen oder auch deutschen historischen und geographischen Darstellungen gehörig hervorhebt, da von den alten Geographen keiner es ausdrücklich sagt. Doch finde ich die richtige Ansicht wenigstens kurz ausgesprochen bei

<sup>1)</sup> Vgl. Mommsen R. G. 3 S. 31 der 4. Aufl.

<sup>2)</sup> Damals schrieb Caesar auch wohl jenen Brief von Tarraco aus an den Deiotarus, dessen Cicero in der im folgenden Jahr gehaltenen Rede 14, 38 gedenkt.

Mommsen 1). Sie lässt sich aber nach allen Seiten hin ausführen und begründen. An sich schon musste die reiche Stadt mit der Burg der Barkiden und dem unvergleichlichen Hafen, deren Lage Polybios als Augenzeuge so genau und lebendig beschreibt, daß seine Schilderung noch bis auf den heutigen Tag mit der Localität vollständig übereinstimmt, und der nahen Hauptquelle ihres Reichthums, den Silbergruben, sich weit mehr zur Hauptstadt der ganzen diesseitigen Provinz eignen als das zwar stark befestigte aber hafenlose und weniger volkreiche Tarraco. Auch die Lage Neukarthagos innerhalb der diesseitigen Provinz war weit günstiger für den Verkehr mit der jenseitigen als die Tarracos; dazu kam; dass Neukarthago wie Gades einer der natürlichen Verbindungspunkte mit Africa war. Von hier ging Scipio zum Syphax (oben S. 95) und schiffte sich Sertorius nach Africa ein<sup>2</sup>). Niemals aber ist Neukarthago Hauptstadt der jenseitigen Provinz gewesen, wie A. W. Zumpt anzunehmen scheint<sup>3</sup>). Im Gegentheil, so früh wie von einer jenseitigen Provinz die Rede ist (und es scheint dieser Zeitpunkt von dem der Einnahme Neukarthagos durch Scipio Africanus nicht sehr entfernt zu sein), bildet ihre Grenze der saltus Castulonensis. Dort beginnt die ulterior, wie bei anderer Gelegenheit ausführlicher erwiesen werden soll; ich erinnere hier nur an die relegatio ultra novam Carthaginem, wie sie bei Livius (40, 41, 10) erwähnt wird. Dem widerspricht keineswegs, dass Neukarthago die Hauptstadt der ehemals karthagischen Provinz war, welche die römische ulterior mit umfasste 4); denn von Rom oder Massalia aus sah man diese Länder natürlich anders an, als von Africa aus. Mehr als die gelegentlichen Erwähnungen der Stadt während Caesars erstem (Dio 43, 30) und zweitem spanischen Feldzug (Dio 45, 10 und Cicero ad Attic. 16, 4, 2), beweist, dass Neukarthago die Hauptstadt war, das oben (S. 95) über Scipios Feldzüge bemerkte und ferner die Stellung, welche es im Census und in der Welttafel des Agrippa einnimmt. Nicht nur ist in der Aufzählung der sieben Conventus bei Plinius (3, 3, 18) der von Neukarthago der erste, was nicht auf geographischer noch auf alphabetischer Anordnung beruht, also wohl zurückgeht auf die schrift-

<sup>1)</sup> R. G. 2 S. 5 der 4. Aufl.

<sup>2)</sup> Plutarch im Leben des Sertorius Cap. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Comm. epigr. 1 S. 311 consucrat hoc oppidum Bacticae regionis praesidium esse.

<sup>4)</sup> Mommsen R. G. 1 S. 688 der 4. Aufl.

lichen Ausführungen, welche der Welttafel beigegeben waren 1), sondern auch die Zahl der zu seinem Conventus gehörigen Städte und Stämme übertrifft die aller übrigen Conventus. Denn nach Neukarthago gehören 65 Gemeinden exceptis insularum incolis (Plinius 3, 3, 25), aber auch diese, die drei balearischen Inseln, gehörten mit dazu; nach Caesaraugusta 55, nach Tarraco 43, nach Clunia 39 und nach den drei kleinen westlichen Conventus von Asturica Lucus und Bracara je 22, 16 und 24. Also Tarraco steht der Zahl der Gemeinden nach erst an dritter Stelle; an Größe und Wichtigkeit aber übertrafen die zu ihm gehörenden Gemeinden die des Conventus von Caesaraugusta, daher dieser bei Plinius zu dritt steht; ebenso die übrigen nach der Rangfolge. Auch an Bedeutung übertreffen die nach Neukarthago gehörigen Gemeinden bei weitem die des Conventus von Tarraco, wie ich hier nicht näher ausführen will. Daher denn des Strabo Zeugniss (3, 4, 6), das Neukarthago χρατίστη πολύ τῶν ταύτη πόλεων und μεῖζον ἐμπόριον των μεν έκ θαλάττης τοῖς εν τῆ μεσογαία, των δ' εκείθεν τοῖς ἔξω πᾶσιν gewiss für die republicanische Zeit ganz wörtlich zu nehmen ist; wogegen der späteren Geographen Mela und Ptolemaeos Geringschätzung gegen die Stadt ebenfalls gute Gründe hat. Denn in der nachaugustischen Zeit ist Neukarthago offenbar mehr und mehr gesunken; der Grund davon wird wohl hauptsächlich in der früh eintretenden Erschöpfung seiner Silbergruben zu suchen sein. Zu den ausdrücklichen Zeugnissen dafür, daß in römischer Zeit das Silber hauptsächlich aus einer Reihe von anderen Bergwerken in Hispanien gewonnen wurde, nicht aus den karthagischen<sup>2</sup>), kommt die gewiss nicht zufällige Thatsache, dass wir aus der letzten Zeit der Republik nur Bleibarren aus den karthagischen Bergwerken kennen (C. I. L. 1, 1481), deren Erhaltung in ziemlich beträchtlicher Anzahl (es sind etwa dreifsig von diesen Barren der Roscier auf einmal gefunden worden) die größere Kostbarkeit des Silbers allein nicht genügend erklärt. Daß Neukarthagos Glanzepoche unter der römischen Herrschaft in die Zeit der Republik fällt, zeigen die daselbst gefundenen Inschriften auf das deutlichste. Neukarthago ist der einzige Ort in ganz Spanien, an welchem Inschriften republicanischer Zeit überhaupt in einiger Anzahl vorkommen<sup>3</sup>). Wenigstens ein Paar Inschriften von höheren Magi-

Müllenhoff über die Weltkarte und Chorographie des Kaiser Augustus S. 25 ff.

<sup>2)</sup> Wofür es genügt auf Ukert 2, 1 S. 327 zu verweisen.

<sup>8)</sup> Vgl. C. I. L. 1, 1477—1481 und 1555.

-straten der augustischen Zeit sind darunter 1). Aus Tarraco kenne ich nur ein einziges Fragment (C. I. L. 1, 1481), worin das übliche faciendum coer(avit) vorkommt; diess kann recht wohl noch in augustische Zeit gehören. Deutlicher aber spricht die Masse der simplen Grabschriften von Neukarthago, welche ganz durchgehend das Gepräge wenn nicht republicanischer, so doch der allerersten Kaiserzeit trägt. Proben habe ich an der eben (Anm. 1) angeführten Stelle der Berliner Monatsberichte gegeben; sie ließen sich noch erheblich vermehren. Die überall sonst, und z. B. auch in Tarraco, bis zum Ueberdruss häufigen Grabsteine aus dem zweiten und dritten Jahrhundert fehlen dagegen in Neukarthago fast ganz. Die ganze Masse der in Tarraco gefundenen Inschriften überhaupt übertrifft endlich die von Neukarthago in einem solchen Grade an Zahl und Bedeutung, dass schon diess allein den späteren Vorrang von Tarraco außer allen Zweifel stellt. Auch die viel zahlreicheren römischen Erzmünzen, welche Neukarthago seit August schlug (Eckhel 1, 41 ff.), mit einer ziemlichen Anzahl von Magistratsnamen, gegenüber den weit geringeren Varietäten derer von Tarraco (Eckhel 1, 57), müssen hier angeführt werden. Den Titel Colonie und die Beinamen victrix Iulia erhielt Neukarthago übrigens wahrscheinlich zugleich mit Tarraco von Caesar<sup>2</sup>).

Das Verhältniss zwischen den beiden Städten Neukarthago und Tarraco scheint nach alle dem bisher gesagten ganz analog demjenigen gewesen zu sein, welches in der Kaiserzeit auch in den beiden übrigen Provinzen der Halbinsel zwischen je zwei der bedeutendsten Städte sich findet. Corduba war unzweifelhaft die alte Hauptstadt der ulterior, wahrscheinlich seit ihrer Einrichtung; aber die stärkste Garnison hatte Italica und war mithin auch oft der Sitz der ersten Beamten. Ebenso war in Lusitanien Augusta Emerita seit seiner Gründung durch Augusts Legaten P. Carisius (nach dem J. 729) offiziell und militärisch die Hauptstadt von Lusitanien; aber der Statthalter wohnte oft in dem reichen und anmuthigen Olisipo. Das gleiche Verhältniss des wechselnden Wohnsitzes der obersten Behörden zwischen Neukarthago und Tarraco bezeugt endlich ausdrücklich noch für seine, also die Zeit gleich nach Augustus, Strabo in der Hauptstelle über die letztere Stadt, auf welche sich diese Untersuchung schon öfter beziehen musste (S. 82 und

<sup>1)</sup> Z. B. die des Consuls des J. 734 P. Silius Monatsber, der Berl. Akad. von 1860 S. 447.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dass es in republicanischer Zeit noch ein oppidum war, beweist die dem Genius opidi (so) gesetzte Inschrift C. I. L. 1, 1555.

S. 92). Doch wird sie absichtlich erst hier vollständig angeführt, weil sie jetzt erst zu allseitigem Verständniss gebracht werden kann. Strabo also sagt (3, 4, 7): μεταξύ δὲ τῶν τοῦ Ἰβηρος ἐκβολῶν καὶ τῶν άκρων της Πυρήνης, έφ' ών εδρυται τὰ ἀναθήματα τοῦ Πομπηίου (das war die Grenze der Provinz und der Hauptpass nach Gallien) πρώτη Ταρράκων ἐστὶ πόλις, ἀλίμενος μέν, ἐν κόλπφ δὲ ἱδουμένη (ein Blick auf die Karte zeigt das) καὶ κατεσκευασμένη τοῖς ἄλλοις ἱκανῶς (das geht hauptsächlich auf die Befestigungen), καὶ οὐχ ἦττον εὐανδροῦσα νυνίτῆς Καρχηδόνος (also war Neukarthago früher weit volkreicher). Πρὸς γὰρ τὰς τῶν ἡγεμόνων ἐπιδημίας εὐφυῶς ἔχει (von jeher war es ja militärisch wichtig) καὶ έστιν ώσπες μητρόπολις οὐ τῆς έντὸς Ίβηρος μόνον, ἀλλὰ καὶ τῆς ἐκτὸς τῆς πολλῆς (d. h. der Conventus von Tarraco erstreckte sich über den Hiberus hinaus, wie denn z. B. Sagunt und Valentia zu ihm gehörten). Damit zu verbinden ist die Notiz an jener anderen, für die Provinzialverwaltung von Hispanien so besonders lehrreichen Stelle des Strabo (3, 4, 20): αὐτὸς δὲ ὁ ἡγεμών (der tarraconensischen Provinz) διαχειμάζει μεν εν τοῖς επιθαλαττιαίοις μέρεσι καὶ μάλιστα τῆ Καρχηδόνι καὶ τῆ Ταρράκωνι δικαιοδοτῶν. beiden Stellen geht deutlich der ursprüngliche Vorrang von Neukarthago hervor und zugleich ist darin angedeutet die Veränderung, welche offenbar in der Zeit nach Augustus sich vollzog. Diese spricht Mela, der unter Claudius schrieb, deutlich aus (2, 6, 5 Tarraco urbs est in his oris maritimarum opulentissima), während er Neukarthagos kaum erwähnt (2, 6, 7 verum ab his quae dicta sunt, nämlich Sagunt Valentia llici, ad principia Baeticae praeter Carthaginem, quam dux Poenorum Hasdrubal condidit, nihil referendum est).

Auf dem Feldzug gegen die Asturer und Cantabrer, welchen Augustus zuerst in eigener Person leitete, erkrankte er, wie bekannt, im J. 728 in Tarraco 1), so dass er die Führung des Krieges seinen beiden Legaten P. Carisius und C. Antistius Vetus überlassen musste; zu Ende führte die schwierige Expedition erst mehrere Jahre später (im J. 735) Agrippa. Ueber ein Jahr musste August in Tarraco bleiben: es wird ausdrücklich berichtet (bei Sueton C. 26), dass er sein achtes und neuntes Consulat (in den Jahren 728 und 729) in Tarraco angetreten habe. Erst zu Ansang des J. 730 kehrte er nach Rom zurück. Von diesem langen Ausenthalt des August in ihrer Stadt leiteten

<sup>1)</sup> Dio 53, 25; Velleius 2, 90; Sueton im Leben des August C. 81; Florus 2, 33 [4, 12]; Orosius 6, 21.

wohl die Tarraconenser ihren Anspruch darauf her, ihm noch bei seinen Lebzeiten einen Altar errichten zu dürfen, auf welchem ihm, aber auch hier wohl nur in Verbindung mit der Göttin Roma, als Gott geopfert wurde. Ob sie diess zu allererst im ganzen römischen Reiche oder nach dem Vorgang anderer Städte in anderen Provinzen 1) thaten, welche schon dem Caesar und anderen römischen Statthaltern ähnliche Ehren erzeigt hatten, lässt sich nicht feststellen. Wir kennen die Gestalt dieses Altars aus den unter Tiberius geschlagenen Münzen<sup>2</sup>). Es muss danach ein großer viereckiger Bau gewesen sein, mit dem üblichen architectonischen Schmuck von Stierschädeln und Gewinden von Eichenlaub, ganz ähnlich wie der große Altar des Augustus in Lugudunum<sup>3</sup>). Auf der Vorderseite des Altars erscheinen ein runder Schild und ein Speer aufgehängt; ob sie es in natura waren oder auch nur in Reliefdarstellung, wie der übrige Schmuck des Altars, steht dahin. Sie beziehen sich wohl auf den Feldzug des Kaisers in Hispanien. Oben auf der Fläche des Altars sind einige Palmzweige, auf den kleineren Stücken sogar ein förmlicher kleiner Palmbaum zu sehen. Was es mit diesen für eine Bewandtniss hatte, erfahren wir durch eine zufällig darüber erhaltene Anecdote 4). Dieser Altar diente vielleicht nur einem besonderen Cult der Colonie für den deus Augustus, wie er auf den Münzen heißt. Nach dem Tode des Kaisers erst kam dazu auch ein Tempel 5). Auch der Tempel ist auf den Münzen abgebildet; er zählte acht gewiss korinthische Säulen in der Front und stand auf einer

<sup>1)</sup> Vgl. Eckhel 6, 124 ff. und Nipperdey zu Tacitus Ann. 1, 78.

<sup>2)</sup> Bei Florez medallas 2 Taf. 44 und 45.

<sup>3)</sup> Vgl. Boissieu inscriptions de Lyon S. 82f. und Bernard le temple d'Auguste et la nationalité Gauloise Lyon 1863 Fol. Aber es fehlen in Tarraco die beiden colossalen Säulen mit Victorien darauf, welche in Lugudunum neben dem Altar standen.

<sup>4)</sup> Sie steht bei Quintilian 6, 3, 77 unter den verschiedenen Arten witziger Antworten: Augustus nuntiantibus Tarraconensibus, palmam in ara eius enatam, 'apparet', inquit, 'quam saepe accendatis'.

<sup>5)</sup> Tacitus Ann. 1,78 templum ut in colonia Tarraconensi strueretur Augusto, petentibus Hispanis permissum, datumque in omnes provincias exemplum. Nipperdey erklärt die Hispani für die drei hispanischen Provinzen; allein niemals sind Baetica und Lusitanien bei dem Cult des August in Tarraco betheiligt gewesen so wenig wie Tarraco jemals Hauptstadt aller drei Provinzen war, wohl aber unter den drei Hauptstädten die bedeutendste. Also können unter den Hispani nur Gesandte der citerior verstanden werden. Womit nicht ausgeschlossen ist, daß nicht Corduba und Augusta Emerita Tarracos Beispiel bald befolgt hätten; in Corduba kommen flamines divorum Augustorum provinciae Baeticae (C. I. L. 2, 2220. 2221. 2224), in Emerita ein flamen divi Aug(usti) prov(inciae) Lusitaniae (C. I. L. 2, 473) vor.

hohen Terrasse mit breiter Freitreppe. Auf der anderen Seite der Münzen ist Augustus thronend als Gott vorgestellt, mit Krone und Scepter, auf der ausgestreckten Rechten trägt er zuweilen eine kleine Victoria, häufiger nur, wie so viele Götterbilder, eine Patera. So sah also wohl das Tempelbild aus. Wahrscheinlich trug der gewaltige Unterbau im höchsten Theil der Stadt, auf welchem jetzt die (architectonisch nur bis ins zwölfte Jahrhundert hinaufreichende) Cathedrale steht, auch den Tempel, welcher dem Cult der ganzen Provinz entsprechend groß zu denken ist. Die hervorragendsten Localitäten des heidnischen Cultus sind ja überall später vom christlichen in Beschlag genommen worden; eine Anzahl von Ehrenbasen der Flamines der Provinz, von der Provinz ihnen errichtet, sind in unmittelbarer Nähe der Cathedrale gefunden, andere zu ihren Mauern verwendet worden; viele stecken gewiss noch unsichtbar darin. Das Plateau von Substructionen, welches Pons de Icart beschreibt (F. 167. 227f.), war wohl groß genug, um einen solchen Tempel getragen zu haben. Ob aber einige schöne Fragmente eines Frieses von Sandstein, Gewinde von Eichenlaub zwischen Stierschädeln aufgehängt, dazwischen die Abzeichen der Flamines, Apex und Weihwedel (der Krug und das Messer fehlen nur durch Zufall), welche im Kreuzgang der Cathedrale eingemauert sind 1), in der That zu dem Altar gehört haben, wie Florez (24 S. 145) annimmt, ist schon desshalb zweifelhaft, weil nicht zu erweisen ist, dass Tempel und Altar an einer Stelle der Stadt sich befanden. Sie könnten den Maassen nach zum Fries des großen Tempels selbst gehört haben.

Ein dreifacher Cultus des Augustus und seiner consecrierten Nachfolger lässt sich seitdem in Tarraco aus den überaus zahlreichen und werthvollen Inschriften der Stadt erkennen.

Zuerst der Hauptcultus der ganzen provincia Hispania citerior, welcher hier in weit größerer Vollständigkeit bekannt ist, als meines Wissens in irgend einer anderen römischen Provinzialhauptstadt, und außerdem desshalb besondere Aufmerksamkeit verdient, weil von hier aus datum in omnes provincias exemplum (S. 110 Anm. 5). Der Tempelraum scheint in gemeinschaftlichem Besitz der Provinz gewesen zu sein, deren Vertreter, wahrscheinlich nach den conventus iuridici und den einzelnen Gemeinden geordnet, zu einem concilium in der Hauptstadt der Provinz zusammentraten. Auf den ungefähr sechzig In-

<sup>1)</sup> Abgebildet bei Florez 24 S. 144; Laborde 1 Taf. 52; Albiñana Taf. 3.

schriften von Provinzialflamines in Tarraco, welche vorliegen, erscheint die Provinz selbst in der stehenden Abkürzung P·H·C einige zwanzig mal als Dedicantin der ihren Flamines gesetzten Statuen 1). Zuweilen beginnen die Dedicationen mit jenen drei Buchstaben P·H·C. Daß das concilium der Provinz die beschließende Behörde bei dergleichen Anlässen ist, zeigt eine bisher nicht publicierte Inschrift, welche ich in den Madrider Scheden des Antonius Augustinus (in der öffentlichen Bibliothek Bb 187) fand; ich setze sie her, weil sie auch noch ein anderes merkwürdiges Factum lehrt, daß nämlich ein besonderer Beamter beauftragt wird die ehernen Statuen des göttlichen Hadrian in Tarraco vergolden zu lassen:

CN · N V M I S I O
CN · FIL · SERG
MODESTO
CARTHAG·OMNIB
5 HONORIB·IN·RE·P·SVA
FVNCTO · ELECTO · A
CONCILIO · PROVINC
AD STATVAS·A/RANDAS
DIVI · HADRIANI
10 F L A M · P · H · C
P · H · C

Dem Flamen der Provinz aus dem Conventus von Lucus Augusti C. Virius Fronto (Grut. 325, 5) ist eine Statue gesetzt worden ex decreto concilii p(rovinciae) H(ispaniae) c(iterioris). Sempronia Placida, Flaminica der Provinz aus Pompaelo, erhält eine Statue auf Kosten ihres Mannes Cornelius Valens (Grut. 325, 1 — Henzen 6004) consensu concilii p. H. c. Ebenso Paetinia Paterna Amocensis Cluniensis (d. h. von Amoca, einem sonst nicht bekannten Ort, im Conventus von Clunia) ex gente Cantabrorum, ebenfalls Flaminica der Provinz, durch ihren Gatten L. Antonius Modestus von Intercatia ex gente Vaccaeorum (Grut. 324, 10) consent(iente) p. H. c. Auch einem Senator L. Septimius Mannus, c(larissimus) v(ir), vielleicht einem Wohlthäter der Provinz, setzt das concilium p. H. c. eine Statue (Grut. 467, 4). In der Regel wird bei den einzelnen Flamines die Heimat, aus der sie stammen, angegeben;

<sup>1)</sup> Die Nachweisungen im einzelnen wird der zweite Band des C. I. L. in aller Vollständigkeit bringen; es erscheint für unseren Zweck genügend darauf hier zu verweisen. Ich bemerke ein für alle Mal, das ich für die mitgetheilte Lesung ebenso wie für die Aechtheit der Inschriften einstehe.

ich setzte den Catalog der so inschriftlich bezeugten Städte in die Anmerkung 1). Aus den Inschriften anderer Städte kann dieser Catalog noch um einige Namen vermehrt werden 2). Nur ausnahmsweise (ich zähle sieben Beispiele unter den über sechzig im ganzen) fehlt die Angabe der Heimat ganz. Natürlich war auch Tarraco selbst in erster Linie bei diesem Provinzialcult durch eigene Flamines vertreten. In vier Beispielen ergiebt sich das mit Sicherheit aus der ausdrücklichen Heimatsangabe 3); in zehn anderen mit größerer oder geringerer Sicherheit daraus, dass die betreffenden Flamines vorher municipale Aemter in Tarraco bekleidet haben 4). Dass außer den einzelnen Städten auch die sieben Conventus der Provinz in irgend welcher Weise bei dem Cultus vertreten waren schließe ich nicht sowohl daraus, daß den Genii der einzelnen Conventus Altäre errichtet waren, wahrscheinlich beim Tempel der Roma und der Kaiser 5), und dass dieselben wie in Tarraco selbst 6) so auch in anderen Städten selbständig als Dedicanten von Statuen für Provinzialbeamten auftreten 7), sondern vielmehr daraus, dass bei einer Anzahl der oben (Anm. 1) verzeichneten Heimatsorte der Flamines auch noch ausdrücklich der Conventus, zu dem sie gehörten, hinzugesetzt wird 8). Dieser Zusatz kann un-

<sup>1)</sup> Es sind folgende 33 Städte: Alaba, Amoca, Aquae Flaviae, Attacum, Avobriga, Bergidum Flavium, Bracara Augusta, Caesaraugusta, Calagurris, Cara, Carthago nova, Castulo, Consaburum, Damania, Dianium, die Stadt der Edetaner, Ercavica, Flaviaugusta, Gerunda, Grallia, Guiuntum, Iuliobriga, Lancia, Libisosa, die Stadt der Limici, Palma auf der Balearis maior, Pompaelo, Saetabis, Saguntum, Segobriga, Segontia, Tritium Magallum, Vergilia.

<sup>2)</sup> Vgl. C. I. L. 2, 2427 aus Bracara Augusta; 2637 aus Asturica; 2638 aus Lucus Augusti.

<sup>8)</sup> Grut. 355, 5; 404, 4; 324, 9 vgl. 443, 1; 443, 3.

<sup>4)</sup> Grut. 376, 4; 378, 2; 382, 7 = Henzen 7152; Grut. 430, 4 = Henzen 6942; Grut. 320, 4; 457, 10; Henzen 6763; Grut. 320, 7; 487, 4; Laborde Tafel 88, 11.

<sup>5)</sup> Erhalten sind davon nur zwei, die den Conventus von Asturica (Grut. 110, 6 = Orelli 1688) und Caesaraugusta (Risco España sagrada 30, 30 = Masdeu 19, 241, 1627) gesetzten. Der Conventus von Tarraco erscheint ausserdem bei Grut. 358, 3.

<sup>6)</sup> Der Conventus von Bracara setzt einem Senator .... Aemilianus, c(larissimus) v(ir), die Inschrift, die bei Reinesius 14, 103 aus Bibrans Abschrift in Lindenbrogs Scheden in unbrauchbarer Form steht; eine weit bessere fand ich in A. Augustins Madrider Scheden Bb 187.

<sup>7)</sup> In Sagunt existierte die Inschrift M. Acilio M. F. Quir(ina) Rufo, procur(atori) Caesarum, conventus Tarracon(ensis) Grut. 344, 9 = 344, 7; ähnliche Dedicationen der einzelnen Conventus kommen auch in den übrigen großen Städten der Provinz vor.

<sup>8)</sup> Hier sind die Beweisstücke:

eques Alabensis ex (conventu) Ca[r]thag(iniensi) in einer unedierten von mir selbst abgeschriebenen Inschrift; Hermes I. 8

möglich bezweckt haben, die so bezeichnete Stadt etwa von anderen gleichnamigen ausdrücklich zu unterscheiden<sup>1</sup>), denn selbst der Flamen aus dem kleinsten Neste besafs gewifs so viel Municipalstolz, dafs er in der Gesellschaft seiner Collegen seine Vaterstadt für allgemein bekannt genug gehalten haben wird, um eines solchen distinctiven Zusatzes entbehren zu können. Auf so bekannte Orte wie Aquae Flaviae und Ercavica kann diese Entschuldigung an sich keine Anwendung finden. Hierzu kommen nun noch vier Fälle, in welchen bei dem Flamen oder der Flaminica nur der Conventus, nicht aber der Heimatsort angegeben sind<sup>2</sup>). Die in den beigebrachten Beispielen genannten Städte Clunia, Lucus und Bracara Augusta sind zugleich die Hauptorte des betreffenden Conventus. Wo also Heimatsort und Ort des Conventus zusammenfielen führte man den ersteren als selbstverständlich nicht mit an. Das Gewicht lag mithin auf der Zugehörigkeit zum Conventus; möglich daß da, wo er in der Heimatsangabe fehlt, die gemeinsame Aufstellung der Statuen der Flamines aus einem Convent den Zusatz überflüssig machte. Daher auch vielleicht das gänzliche Fehlen der Heimatsangabe in einzelnen Fällen. Endlich fällt noch ein äußerlicher Umstand ins Gewicht.

Amocensis Cluniensis ex gente Cantabro[r(um)] Grut. 324, 10;
Aquifl(aviensis) ex convent(u) Bracaraug(ustano) Grut. 379, 6;
ex convent(u) Carthag(iniensi) Attac(ensis) Grut. 349, 3;
ex convent(u) Caesar(augustano) Ercavic(ensis) Grut. 382, 9;
ex [conventu] Caesaraug(ustano) Karensis Grut. 324, 12;
Segobrig(ensis) ex (conventu) Carthag(iniensi) in einer unedierten ebenfalls von mir abgeschriebenen Inschrift.

- 1) Das könnte höchstens auf die Stadt Segobriga Anwendung finden, deren es allerdings notorisch mehrere gab; aber gleichnamige Städte, die in den hispanischen Provinzen sehr häufig sind, werden in der Regel durch andere und bestimmtere Zusätze unterschieden. Leicht konnte es ja kommen, dass in einem so umfangreichen Conventus, wie z. B. der von Neukarthago war, mehrere Städte desselben Namens lagen.
  - 2) Aurelia Marcellina ex [conventu] Cluniensi, flaminica [p. H. c.] Grut. 325, 8;
    - L. Virius Fronto flam[en] ex [conventu] Lucens(i) Grut. 325, 5 vgl. 325, 4 die Inschrift seiner Tochter, worin er ausdrücklich flamen p. H. c. genannt ist;
    - M. Ulpius Reburrus ex [conventu] Bracar(augustano), flamen p. H. c. Grut. 325, 6;

Pomponia Maximina ex (conventu) Bracaraug(ustano) flam(inica), die Gattin des eben angeführten Ulpius Reburrus, bei Laborde Tafel 88, 26. Diese letzte Inschrift, welche in mehreren sicheren Abschriften vorliegt, beweist unwiderleglich, dass in den drei zuerst genannten sämmtlich nicht mehr vorhandenen vor dem Namen der Stadt das Zeichen 5 für den Conventus ausgefallen ist. Vgl. unten S. 115 Anm. 2.

auf den ich früher bei anderer Gelegenheit schon hingewiesen habe 1). Für das Wort Conventus findet sich nämlich in diesen Inschriften der Flamines eine besondere nur in Tarraco vorkommende littera singularis  $\mathcal{G}$  angewendet, von sehr zweifelhafter Bedeutung, vielleicht das C mit dem Differenzierungsstrich, ähnlich dem älteren  $\mathcal{G}^2$ ). Dass Flamines der Provinz zugleich auch sacerdotes ihres Conventus gewesen sind 3), wird kaum auf einem zufälligen Zusammentressen beruhen. Denn auch in anderen spanischen Gemeinden scheint nicht selten das Flamonium der Roma und des Kaisers für die Gemeinde zu dem für den Conventus, das für den Conventus zu dem für die Provinz geführt zu haben. Allein als seste Regel läst sich das nicht erweisen.

Aber als feste Regel galt offenbar, dass wer das Flamonium für seine Heimat in der Hauptstadt bekleiden sollte zuvor in jener die Municipalämter bekleidet haben musste. Denn auf der größeren Hälfte der Inschriften von Flamines, abgesehen von den nicht vollständig erhaltenen, sindet sich der ausdrückliche Zusatz omnibus honoribus in re publica sua functus 1), und zwar meist mit seststehenden Abkürzungen geschrieben. In sechs von den Fällen, in welchen dieser Zusatz sehlt, wird der Flamen ausdrücklich bezeichnet als gewesener Duovir oder dreimaliger Duovir, oder vollständiger als gewesener Aedil und Duovir, oder als Quästor Duovir und Quinquennalis, oder als Aedil Quästor und Duovir. Alle sechs betreffen übrigens Flamines von Tarraco selbst 5). In dreizehn anderen Fällen sind die Flamines Männer,

<sup>1)</sup> Monatsber. der Berl. Akad. von 1861 S. 824.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In drei Fällen ist das Zeichen ganz sicher: in den von mir gesehenen Inschriften des L. Caecilius L. C(aecilii) Charitonis fil(ius) Gallaecianus, eques Alabensis ex 9 Ca[r]thag(iniensi) und der Val(eria) G. V(alerii) Fidi fil(ia) Fida, Segobrig(ensis) ex 9 Carthag(iniensi) flaminica, die noch unediert ist, und in der S.114 Anm. 2 angeführten der Pomponia Maximina. Danach ist es mit Sicherheit anzunehmen in den drei anderen S. 114 Anm. 2 angeführten Inschriften und in der der Postumia Nepotiana ex (...) Caesaruug(ustano) Karensis Grut. 324, 12. Das gäbe also sieben Beispiele unter im ganzen elf, in welchen der Conventus überhaupt angeführt wird.

<sup>3)</sup> C. Iunius . . . Maro Aemilius Paternus aus Lancia, sacerdos Rom(ae) et Aug(usti) convent(us) Asturum, nachher flamen Augustalis p. H. c. Henzen 6467; M. Flavius Sabinus, sacerdos convent(us) Bracari, flamen p. H. c. Grut. 411, 9 = 412, 1 = Orelli 2165; Memmius Barbarus, sacerdos Romae et Aug(usti) ad Lucum Aug(usti), flamen provinciae Hispaniae citerioris C. I. L. 2, 2638.

<sup>4)</sup> Wo jemand zwei Gemeinden angehört omnibus honoribus in utraque re publica oder in rebus publicis suis functus Henzen 6990; Monatsber. der Berl. Ak. von 1861 S. 960; Grut. 387, 1 — Orelli 168.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Laborde Tafel 88, 11; Grut. 352, 2; 376, 4; 457, 10; 487, 4; 404, 4.

welche durch die Offizierstellen, die sie bekleidet hatten, oder durch kaiserliche Gnade zum Ritterrang gelangten 1); in sechs Fällen tritt zu der Bezeichnung omnibus honoribus in republica sua functus der Ritterrang noch hinzu 2); in fünf unter diesen neunzehn Fällen wird die Aufnahme in den Ritterstand durch den Kaiser ausdrücklich hinzugefügt 3). Die wenigen sicheren Fälle, in welchen keines von beiden angegeben ist, weder der Ritterrang noch die vorherige Bekleidung der Gemeindeämter in der Heimat 4) beruhen augenscheinlich nur auf abgekürzter Fassung der Inschriften. In einem Fall lässt sich das bestimmt nachweisen 5).

Hieraus folgt also, dass der schon erworbene Ritterrang die Bedingung alle Gemeindeämter in der Heimat bekleidet zu haben ersetzte und dass häusig beides vereint geltend gemacht wurde, um das Flamonium zu erlangen. Denn dass der Ritterrang erst nach Erlangung des Flamoniums ertheilt worden sei geht aus den Inschriften nicht hervor. Natürlich werden die angesehensten und reichsten Männer nur zu der Würde gelangt sein. Ueber die Art der Wahl und die Zeiten, wann des concilium zusammentrat, erfahren wir leider nichts aus den Inschriften. Wahrscheinlich wohnten die Flamines nicht dauernd in Tarraco, sondern kamen nur zu den Festversammlungen aus ihrer Heimat dahin. Merkwürdig ist, dass aus dem dritten und vierten Jahrhundert gar keine Inschriften dieser Flamines mit den z. B. in Africa üblichen Rangbezeichnungen v(ir) e(gregius), v(ir) p(erfectissimus) in Tarraco sich erhalten haben.

Die vollständige Amtsbezeichnung der Flamines ist flamen Romae

<sup>1)</sup> Laborde Tafel 88, 24; Grut. 402, 5; 404, 4; 457, 10; 481, 1; 382, 7 — Henzen 7152; Grut. 430, 4 — Henzen 6492; Henzen 6763; Grut. 375, 3 — 415, 8; dazu drei unedierte Inschriften.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Grut. 382, 9; Henzen 6467; Grut. 443, 1 vgl. 324, 9; Grut. 443, 3; Florez 24, 177; und eine unedierte Inschrift.

<sup>8)</sup> equo publico donatus Grut. 404, 4, der Mann war zugleich flamen divi Titi; atlectus in equite a T(ito) imp(eratore) Grut. 481, 1; equo publico per Traian[um Aug. donatus] Grut. 402, 5; equo publico donatus ab imp. Hadriano Aug. Grut. 443, 1 und ebenso in einer unedierten Inschrift; equo publico donatus a divo Hadriano Florez 24, 177.

<sup>4)</sup> Ich zähle deren neun, abgesehen von den unvollständig erhaltenen, nämlich Grut. 320, 4. 5. 7; 324, 6. 7; 325, 5; 411, 9 — Orelli 2165; Villanueva 20, 88, 13; und eine unedierte.

<sup>5)</sup> Bei der unedierten Inschrift des L. Valerius Propinquus aus Dianium, welche durch eine in Dianium selbst erhaltene vollständigere desselben Mannes Grut. 479, 2 ergänzt wird.

divorum et Augusti, beziehentlich Augustorum, provinciae Hispaniae citerioris 1). Dafür findet sich einmal flam(en) Romae et divorum August(orum) (Grut. 320, 2), so dass also der regierende Kaiser scheinbar weggelassen ist; einmal flamen Romae et Aug(usti) mit Weglassung der divi (Henzen 6942); zweimal flamen divor(um) et Augustorum mit Weglassung der Roma?); zweimal flam(en) divor(um) Aug(ustorum) (Henzen 6763 und in einer unedierten Inschrift); zweimal flamen Augustalis (Henzen 6467 wo die Worte ausgeschrieben sind; Grut. 430, 4 flam. Aug.). In einer einzigen Inschrift (Grut. 478, 2 = Orelli 155) findet sich die Bezeichnung sacerdos Romae et Aug(usti) p. H. c. und zwar so. dass man p. H. c. nicht von dem Priestertitel trennen kann. Es heisst darin von C. Valerius Arabinus des Flavianus Sohn aus Bergidum Flavium, der als omnibus honoribus in r. p. sua functus bezeichnet wird, ob curam tabulari censualis fideliter administratam statuam inter flaminales viros positam exornandum (so) universi censuere. Die Lesung steht nach der besten Ueberlieferung fest; gemeint ist wohl nicht statua posita exornandum, sondern vielmehr statuam — positam exornandam. Denn statua posita exornare wäre doch ein wunderlicher Ausdruck für statuam ponere. Hatte Arabinus als Flamen das tabularium censuale zu verwalten gehabt, so konnten seine Collegen die ihm schon bei Lebzeiten, wie den meisten von ihnen, gesetzte Statue noch auszuschmücken beschließen, etwa mit einem goldenen Kranze. Mit dem allgemeineren Ausdruck sacerdotium wird daher auch hier wohl das Flamonium der Provinz gemeint sein. Ueber die Einrichtung des gemeinsamen tabularium censuale wüssten wir gern näheres. Nirgends aber fehlt in der Titulatur der Zusatz p. H. c. Am gewöhnlichsten ist die abgekürzte Bezeichnung flamen p. H. c., von der ich gegen vierzig Beispiele zähle. Da über die Amtsdauer der Flamines nirgends eine Angabe gemacht ist, auch nirgends ein wiederholtes Flamonium erwähnt wird, so ist das Amt des Flamen und der Flaminica für lebenslänglich zu halten, wie es auch das Vorbild der großen römischen Flamines empfiehlt<sup>3</sup>). Nur die einzige Aemilia Paterna aus Aeso, dem heutigen Isona, wird auf der ihr in Tarraco gesetzten Inschrift 4) flaminica perpetua p(rovinciae)

<sup>1)</sup> Grut. 320, 2. 4; 7; Villanueva 20, 88, 13; Henzen 6990; dazu drei unedierte Inschriften.

<sup>2)</sup> Grut. 376, 4; Laborde Tafel 88, 11.

<sup>3)</sup> Marquardt 4, 271.

<sup>4)</sup> Grut. 324, 1; die Inschrift ist am Schluss unvollständig, es fehlt der Name des Dedicanten.

H(ispaniae) cit(erioris) genannt, auf der in ihrer Heimat ihr gesetzten 1) flaminica perpetua schlechthin. Die Bezeichnung perpetua wird sich wohl darauf beziehen, daß die Gattin ausnahmsweise auch nach dem Tode ihres Gatten den Titel, wenn auch vielleicht nicht mehr die Functionen einer Flaminica der Provinz behielt; worüber wahrscheinlich das Concilium der Provinz besonders zu beschließen hatte. Vielleicht lässt sich mit der gleichen Auffassung des Zusatzes perpetuus bei den Flamines manche Dunkelheit in Bezug auf dieses Priesterthum auch in anderen Provinzen, z. B. in Africa, beseitigen. Mit dem lebenslänglichen Flamonium verbindet sich sehr wohl die einmal vorkommende Bezeichnung flamen designatus 2). Der designierte Flamen starb bevor er sein Amt angetreten hatte; desswegen setzt ihm auch nicht die Provinz, sondern r(es) p(ublica) s(ua), die Stadt Flaviaugusta, die Statue.

Dass dem Flamen durchaus, wie in Rom, seine Gattin als Flaminica zur Seite stand, kann für unsere Provinz wenigstens nicht bezweifelt werden. Unter den sieben Inschriften von Flaminicae der Provinz, welche vorliegen, werden auf vieren die Gatten derselben ausdrücklich bezeichnet als Flamines der Provinz<sup>8</sup>). Auf einer, der schon angeführten der Aemilia Paterna aus Aeso (Grut. 324, 1) wird der Gatte überhaupt nicht genannt; warum, ist soeben aus dem Titel perpetua, welchen sie führt, gefolgert worden. Auf den beiden anderen 4) werden die Gatten zwar namentlich bezeichnet, aber ihr Titel ist weggelassen. Desswegen wohl, weil es selbstverständlich war, dass der Gatte einer Flaminica selbst Flamen sei. Die Inschriften dieser beiden Männer sind leider nicht mehr erhalten. Drei von den sieben Inschriften der Flaminicae sind, wie unter denen der Flamines die Mehrzahl, als gesetzt von der p. H. c. ausdrücklich bezeichnet 5). Zwei sind, wie schon gesagt, von den Gatten gesetzt (s. Anm. 3 und 4). aber nach Einholung der Zustimmung von Seiten der Provinz. Bei einer (Grut. 324, 1) fehlt der Schluss, bei einer anderen ist er unvollständig erhalten (Grut. 325, 8 = 372, 3). Doch scheinen die

<sup>1)</sup> Monatsber. der Berl. Akad. von 1861 S. 969.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Grut. 324, 3.

<sup>3)</sup> Grut. 324, 12; 325, 8 = 372, 3; Laborde Tafel 88, 26; und eine unedierte Inschrift.

<sup>4)</sup> Grut. 324, 10 der Gattin gesetzt vom Gatten consentiente p. H. c.: Henzen 6004 ebenfalls vom Gatten der Gattin gesetzt consensu concilü p. H. c.

<sup>5)</sup> Die unedierte der Valeria Fida, die schon angeführt worden ist S. 115 Anm. 2 und zwei andere ebenfalls vollständig erhaltene Laborde Tafel 88, 26 und Grut. 324, 12.

Dedicierenden hier die cives Tarrac[onenses] zu sein, was nichts auffallendes hat. So erscheinen also die Flaminicae, wie zu erwarten, als den Flamines an Würde kaum nachstehend.

Das ist die erste Art, in welcher zuerst Augustus und dann seine sämmtlichen Nachfolger (mit Ausschluss wie immer derer die nicht consecriert und derer die aus dem Himmel wieder ausgestoßen worden) in Tarraco von der ganzen Provinz verehrt worden ist, zugleich mit der Stadtgöttin Roma, wie er es selbst angeordnet hatte.

Außer diesem Provinzialhauptcultus aber hatte die Colonie noch ihren besonderen Cultus des Kaisers mit eigenen Flamines und Flaminicae. Nur einmal (Grut. 430, 1) findet sich ein solcher Flamen ausdrücklich bezeichnet als flamen Romae et Aug(usti), wenn diese Inschrift nicht einen Fehler enthält: öfter ist der besondere Kaiser genannt. welchem der Flamen zugetheilt war: flamen divi Aug(usti) (Grut. 489, 11), flamen divi Titi (Grut. 404, 4; derselbe Mann war nachher auch flamen p. H. c.); oder es steht flamen allein unter den Municipalämtern, so dass über den Sinn kein Zweifel ist (Grut. 325, 9 und in einer unedierten Inschrift); einmal findet sich die Bezeichnung flamen perp(etuus) (Grut. 402, 5; auch dieser Mann war nachher flamen p. H. c.). Das constante Fehlen der Beziehung dieses Flamoniums auf die Provinz macht es unzweifelhaft, dass damit überall das besondere der Colonie gemeint ist. Eine Flaminica wenigstens ist bezeugt, Popilia Secunda (Grut. 323, 10), und diese heifst ausdrücklich flaminica col(oniae) Tarraconensis. Die in dieser Inschrift genannte Tochter der Popilia Secunda, Fulvia Celera, heisst in einer anderen ihr von einem ihrer Freigelassenen gesetzten Inschrift (Grut. 319, 5) flam(inica) perp(etua) Concord(iae) Aug(ustae). Auch die Concordia Augusta wird wohl zugleich mit dem Kaiser und den übrigen divi durch ein besonderes Flamonium geehrt worden sein. Zufolge einer testamentarischen Verfügung derselben Fulvia Celera ist die Statue des Flamen der Provinz für Tarraco C. Vibius Latro (Grut. 487, 4) gesetzt worden. Sie befindet sich in einem kleinen Ort Salau in der Nähe von Tarraco; also gehört sie nicht zu den offiziellen Statuen beim Tempel des August, sondern ist eine private Dedication. Daher darf die Concordia Augusta auch nicht mit dem Provinzialcult in Verbindung gebracht werden. Eine Claudia Persina wird sacer [dos . . . . . . ] genannt (in einer Inschrift bei Masdeu 19, 346, 1739); auch sie war wohl eine Flaminica der Colonie. Ob dieser besondere Cult der Colonie sich an den Altar geknüpft hat, den, wie wir oben sahen, die Bürger von Tarraco dem Augustus

schon bei seinen Lebzeiten, wahrscheinlich bei oder nach seinem Aufenthalt daselbst, errichtet hatten (S. 110 Anm. 4), oder ob diese ara ähnlich wie die ara der tres Galliae in Lugudunum und die der tres Daciae in Sarmizegetusa von Anfang an für den Provinzialcult bestimmt war, will ich nicht entscheiden. Gewiss aber ist der besondere Cult der Colonie von dem der Provinz zu unterscheiden. Denn dass jener in diesen aufgegangen sei ist durch die ganz getrennte Titulatur der Priesterthümer widerlegt und an sich unwahrscheinlich, weil es wohl keine Colonie, ja kaum eine größere Gemeinde auf der Halbinsel gegeben hat, welche nicht einen solchen besonderen Cult des kaiserlichen Hauses von Gemeinde wegen gehabt hätte; wofür ich die Belege hier nicht anführen will. Nur dass die Roma hier wiederum mit dem Kaiser vereint erscheint (Grut. 430, 1) ist auffällig und soviel ich sehe auch in anderen Colonieen und Municipien ohne Beispiel; auch begreiflich. Da ich die Inschrift selbst abgeschrieben habe und an der Lesung kein Zweifel ist, so bliebe nur die Annahme übrig, dass der Steinmetz sich versehn und p. H. c. nach Aug(usti) ausgelassen habe. Das ist also die zweite Art des Kaisercultus in Tarraco.

Drittens endlich fehlte es auch in Tarraco nicht an dem üblichen Augustalencolleg, das aus Libertinen bestand, während der Cultus für die Colonie natürlich nur ihren freigeborenen Bürgern oblag. In etwa zwanzig Inschriften finden sich dafür die Bezeichnungen sevir magister Larum Augustalis (so ausgeschrieben Grut. 462, 5; ferner Grut. 406, 4; 410, 6 — Orelii 2424), sevir Aug(ustalis) mag(ister) Lar(um) (Grut. 499, 8), sevir August(alis) et magister (Florez 24, 194), sevir magister (Grut. 377, 1), sevir Augustorum (Grut. 432, 6) oder Augustalis (Florez 24, 192 und in sieben anderen Inschriften), sevir Tarrac(onensis) (Monatsber. der Berl. Akad. von 1861 S. 239 und in einer unedierten Inschrift), endlich sevir schlechthin (Orelli 3917; Florez 24, 194). Auch in Tarraco bildeten also hauptsächlich die Laren der Kaiser den Mittelpunkt des Augustalencultus.

Für den hauptstädtischen Character Tarracos sprechen außer der ansehnlichen Reihe von Ehrenbasen der Kaiser vom divus Augustus an bis auf Leo und Anthemius (468 bis 472 n. Chr.) 1) und der Inschriften von Provinzialstatthaltern, kaiserlichen Legaten der Provinz und iuridici, so wie der späteren Präsides, von verschiedenen Procuratoren und ihren Unterbeamten, dem Personal der Steuereinnehmer bei den

<sup>1)</sup> Monatsber. der Berl. Akad. von 1860 S. 238.

vigesimae libertatis (Grut. 591, 2. 4) und hereditatium (Grut. 590, 9), besonders noch eine Anzahl von Statuen, welche verdienten Bürgern, die aber nicht Flamines der Provinz waren, von der Provinz oder von ihren Heimatsgemeinden gesetzt worden sind. So von der Provinz dem C. Annius Flavus aus Juliobriga ob causas utilitatesque publicas fideliter et constanter defensas (Grut. 354, 4) und dem Q. Caecilius Rufinus aus Sagunt ob legationem qua gratuita aput maximum principem Hadrianum Aug(ustum) func(tus) est (Grut. 378, 4); und von den Bürgern von Ilerda ihrem Mitbürger M. Fabius Paulinus ob plurimas liberalitates in rem publicam suam und zwar, wie hier ausdrücklich bemerkt wird, loco a provincia impetrato (Grut. 407, 6). Also befanden sich diese Statuen in dem Bezirk des großen Tempels. Die kleine Marmortafel, welche die Bürger von Subur, einem Ort in Tarracos Nähe, dem L. Furius Faventinus aufstellten (Grut. 414, 3), wird dagegen wohl nicht zu jenen Ehrenbezeugungen für um die ganze Provinz verdiente Männer zu rechnen sein. Im übrigen fehlt es wohl nur aus Zufall an Fremden in den Inschriften von Tarraco. Ein griechischer Erzieher (Grut. 660, 5), eine Frau aus Cirta (Ponz 13, 186) und eine aus Calagurris (in einer unedierten Inschrift), ein Mann aus Rom (Grut. 914, 11) sind allein ausdrücklich als Fremde bezeichnet.

Die Gemeindeverfassung von Tarraco ist die übliche; Aedilen, Quästoren, Duovirn und in den Schatzungsjahren Quinquennalen, der ordo und alle anderen Besonderheiten dieser bekannten Verfassung sind in zahlreichen Beispielen vertreten. Auch besondere Pontifices der Colonie, verschieden von den Flamines, fehlen nicht. Doch ist mir kein Beispiel eines Augur bekannt, welche in Neukarthago vorkommen. Auch das kann wohl darauf bezogen werden, das Tarracos Blüthe erst von August an datiert.

Dass Tarraco, obgleich nicht Colonie im alten Sinne, doch von jeher ein praesidium und auch seit Caesar und August eine förmliche Festung war kann nicht bezweiselt werden. Was die Scipionen schon begonnen zu haben scheinen, das vollständige Hereinziehen der unteren Stadt mit dem Hasen in die Umfassungsmauern, ist, nach dem Character der in diesen Theilen der Stadt gemachten Ausgrabungen zu schließen, in augustischer Zeit vollendet worden. Aber auch die Burgmauern sind, wie oben bemerkt, den Anforderungen der Zeit entsprechend ergänzt und vollendet worden. Die Mauern standen unter der Aussicht eines besonderen Offiziers, des praesectus murorum (oben S. 92). Eine Anzahl der noch erhaltenen, in ihren Fundamenten und den Haupt-

umfassungsmauern antiken Gebäude, die in engerem Zusammenhang mit den Thoren, Mauern und Thürmen der Burg stehen, werden zu den militärischen Etablissements zu rechnen sein. So der sogenannte Thurm des Pilatus 1), ein fester Quaderbau, in welchem die Localtradition (Albiñana S. 107) durchaus den Palast erkennen will, in welchem August krank gelegen habe und von welchem aus er der Annahme der spanischen Kirche zufolge das Edict zu der Reichsschatzung um die Zeit der Geburt Christi erlassen haben soll. Wahrscheinlich schon seit dem Beginn des siebenten Jahrhunderts war Tarraco mit Emporiae und weiter mit Massalia durch eine Militärstraße verbunden<sup>2</sup>). Etwas später, wahrscheinlich nachdem Pompeius auf dem Pyrenäenpass im Gebiet der Cerretaner an der Grenze von Gallien sein ruhmrediges Tropäum aufgestellt hatte, ward von da die Strafse nach Ilerda gebaut 3). Die Verbindung von Tarraco mit Ilerda und Caesaraugusta und weiter mit Pompaelo und den Vasconen stellte höchst wahrscheinlich Augustus her4), veranlasst durch den cantabrischen Feldzug; ebenso wie er die Strasse von Ilerda weiter südlich nach Castulo und Corduba und so bis an den Ocean nach Gades führte und nach seinem Namen via Augusta nannte. Durch diese Verbindung mit Gallien einerseits und mit der ulterior andererseits war Tarraco auch strategisch in der Lage, die Hauptstadt der ganzen citerior zu werden; wofür Neukarthago zu weit abseits lag. Ueber die Garnison selbst geben die Inschriften für die spätere Zeit, seit dem Ende des ersten Jahrhunderts, ausreichenden Aufschluss. Mir scheint aus ihnen hervorzugehn, dass eine beträchtliche Abtheilung der VII gemina, jener von Galba in Hispanien selbst zuerst ausgehobenen Legion, in Tarraco feste Standquartiere hatte; eine Ansicht, welche auch Borghesi (oeuvres 4 S. 220) ausgesprochen hat. Nicht bloss die große Zahl von Inschriften einzelner Offiziere und Soldaten dieser Legion, die in Tarraco gefunden worden ist, weist darauf hin, sondern mehr noch die laterculi an den von bestimmten Chargen, wie den cornicularii commentarienses speculatores, einzelnen

Abgebildet bei Laborde Tafel 50 bis 52, am genauesten beschrieben von Pons de Icart F. 164 ff. Danach Florez 24 S. 227 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. den in jene Zeit zu setzenden Meilenstein des M'. Sergius M'. f. C. I. L. 1, 1486.

<sup>\*)</sup> C. I. L. 1, 1484. 1485.

<sup>4)</sup> Vgl. Strabo 3, 4, 10 διέχει δὲ ἡ Ἰλέρδα ... Ταρράκωνος ... [σταδίους] περὶ τετρακοσίους ἐξήκοντα ... und ἡ ἐκ Ταρράκωνος ἐπὶ τοὺς ἐσχάτους ἐπὶ τῷ ἀκεανῷ Οὐάσκωνας τοὺς κατὰ Πομπέλωνα καὶ τὴν ἐπ' αὐτῷ τῷ ἀκεανῷ Οἰασῶνα πόλιν ὁδός ἐστι σταδίων δισχιλίων τετρακοσίων.

Statthaltern oder ihren Collegen gesetzten Ehrenbasen 1). Bezeichnend ist in den sämmtlichen Militärinschriften der siebenten Legion in Tarraco das Vorwiegen der zur besonderen Dienstleistung beim Statthalter befehligten equites singulares, frumentarii, cornicularii und optiones, so wie besonders der beneficiarii. Ein besonderer campus für diese Truppen wird in einer dem Mars Campestris von einem Centurio der siebenten Legion im J. 182 gesetzten Inschrift erwähnt (Grut. 571, 2 = Orelli 3496). Dennoch aber hat sich meines Wissens niemals in Tarraco ein Ziegelstein mit dem Stempel der Legion gefunden. Eigene Ziegeleien hatte die Legion nur in dem Hauptquartier, das von ihr bis heute seinen Namen führt, Leon in Altcastilien, und in Italica. Auch keine Inschrift mit dem Namen eines Legaten der Legion ist bis jetzt in Tarraco zum Vorschein gekommen. Ich bin danach geneigt die vexilla Caesaris in der oben behandelten Florusstelle (S. 97 Anm. 2) sehr wörtlich zu verstehen, nämlich von der vexillatio der siebenten Legion, welche in Tarraco zur Garnison gehörte. Dass es für die Zeit vor Galba an Zeugnissen über die hier stationierten Truppen fehlt, ist auch bereits bemerkt worden (S. 102). Die Erwähnungen von anderen Legionen (wie z. B. eines hastatus der XXII primigenia in einer unedierten Inschrift) oder Hülfstruppen sind zu vereinzelt, als dass daraus auf ihren Aufenthalt geschlossen werden könnte. Man möchte aber hieraus wenigstens den Schluss ziehen dass die Garnison in der Zeit von Caesars Tod bis auf Vespasian oft gewechselt hat; sonst bleibt das gänzliche Fehlen von Militärinschriften aus dem ersten Jahrhundert auffällig, da doch z. B. von den Inschriften der Flamines und den Kaiserund Legateninschriften ein beträchtlicher Theil noch in das erste Jahrhundert gehört. Neben den vexillarii der siebenten Legion aber scheint noch eine eigene Provinzial - oder Localmiliz zur Garnison von Tarraco gehört zu haben. Zum Schutz der Küsten sind einige Cohorten tirones ausgehoben worden, deren Präfect in Tarraco stand<sup>2</sup>), während ihre Operationsbasis die Küste des ganzen Conventus gewesen zu sein scheint. Daher setzt dem einen dieser Präfecten der Conventus von

<sup>1)</sup> Laborde Tafel 88, 18; Grut. 520, 5.

<sup>2)</sup> Die Belege dafür sind in den folgenden Inschriften enthalten: praef(ectus) orae maritumae cohortis I et II Grut. 395, 9. 10; praef(ectus) chor(tis) novae tironum, praef(ectus) orae maritumae Grut. 358, 3;

praef(ectus) chor(tis) novae tironum orae maritumae Grut. 430, 1; praef(ectus) chort(is) 1 et orae marit(umae) Grut. 379, 3; praef(ectus) orae maritumae Henzen 6763; ebenso Laborde Tafel 88, 11.

Tarraco eine Statue (Grut. 358, 3), einem anderen ein Bürger von Barcino (Grut. 379, 3). Aehnlicher Art mögen die beiden cohortes colonicae gewesen sein, welche Caesar in Corduba verwendete 1); auch in Castulo scheint es eine solche Miliz gegeben zu haben (C. I. L. 2, 3272). Vielleicht kann auch der Tribun einer cohors maritima in Corduba (C. I. L. 2, 2224) hierhergezogen werden. Die Angriffe, gegen welche diese Truppen die Küsten um Tarraco zu schützen hatten, werden wohl hauptsächlich von nordafricanischen Piraten ausgegangen sein. Dass von dort her während der Kaiserzeit wiederholte kriegerische Einfälle in die hispanischen Provinzen gemacht worden sind, erweisen die Inschriften weit vollständiger als einige vereinzelte Notizen bei den Schriftstellern.

Unter den Gebäuden von Tarraco scheint der große Tempel der Provinz immer das hervorragendste gewesen zu sein<sup>2</sup>). Trotz eines eigenen curator templi, den wir bestellt finden 3), musste schon Hadrian den Tempel wieder herstellen 4), als er zu Tarraco einen Winter zubrachte (wahrscheinlich den Winter des J. 121 auf 122) und Abgesandte der ganzen Provinz dort um sich versammelte, um über die Aushebung und Grenzbestimmungen zu entscheiden. Auch entging er daselbst einem Attentat auf sein Leben, dessen Urheber ein Wahnsinniger war. Als ein Anzeichen seiner künftigen Erhebung auf den Kaiserthron wird ferner von Septimius Severus berichtet, er habe als Prätor in Tarraco einmal geträumt, er würde den Tempel des Augustus, der schon wankte, wieder herstellen<sup>5</sup>). Vielleicht in Verbindung mit dem Tempel stand ein Triumphbogen des Kaisers mit Reliefdarstellungen seines Sieges über die Cantabrer. Ein Stück dieser Reliefs, das sich erhalten hat, habe ich anderswo beschrieben 6). Von den anderen Tempeln war der berühmteste der des Jupiter, das vetus templum Iovis. aus welchem die Gemeinde von Tarraco dem Galba einen goldenen

<sup>1)</sup> Bell. civ. 2, 19, 2; doch vgl. oben S. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ein prachtvolles Fragment eines korinthischen Frieses von 3' 3" Höhe aus weißem Marmor ist abgebildet bei Albiñana S. 60 Tafel 2; auch Stücke der colossalen cannelierten Säulen des Tempels sind gefunden worden.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Grut. 382, 7 — Henzen 7152. Er ist auch der *praefectus murorum* (oben S.121), ein Flamen der Provinz; also kann unter dem Tempel nur der der Provinz verstanden werden.

<sup>4)</sup> Spartian im L. des Hadrian C. 12 sumptu suo aedem Augusti restituit, Worte die wie ein Stück der Dedicationsinschrift klingen.

<sup>5)</sup> Spartian im L. des Severus C. 3.

<sup>6)</sup> Antike Bildwerke in Madrid u. s. w. S. 287, vgl. Pons de Icart F. 180f.

Kranz weihete, den er beim Einschmelzen für nicht vollwichtig erfand 1). Warum dieser Tempel ausdrücklich der alte genannt wird, lehrt das Fragment des Florus (oben S. 97): Zeus sollte auf seinem Ritt mit der Europa unter anderem auch in Tarraco gelandet sein 2), daher die vetus religio und die peregrina nobilitas der Stadt. Auf den Inschriften kommt Jupiter mehrere Male vor. In einer ganzen Reihe der christlichen Kirchen der Stadt hat Pons de Icart (F. 218ff.) aus den Ruinen selbst und durch urkundliche Nachrichten antike Tempelbauten nachgewiesen. Außerdem lehren die Inschriften noch ein templum Minervae Augustae kennen<sup>3</sup>). Vom Circus und Amphitheater sind noch erhebliche Reste übrig. Der Circus lag auffälliger Weise in der oberen Stadt, quer über die ganze Breite der Burg beinahe von Mauer zu Mauer reichend, unterhalb des großen Tempels 4): die Anlage an dieser Stelle, während man dazu gewöhnlich den freien Raum außerhalb der Mauern benutzte, geschah gewiss mit besonderer Absicht und mit großen Kosten. Wenn die pompa circensis aus dem großen Tempel, wie ich mir denke, in den tiefer liegenden Circus sich herab bewegte, so muss das einen prachtvollen Anblick gegeben haben. Mehrere Inschriften von Wagenlenkern 5) bezeugen die Frequenz der Circusspiele von Tarraco. Das Amphitheater lag unten am Meer, bei der alten Kirche Nuestra Señora del Milagro; jetzt gehört die Ruine zum Gefängniss der Galeerensträflinge 6). Wo das Theater lag, ist nicht bekannt; dass es ein steinernes Theater gab, beweisen die Sitzstusen desselben, die sich bei dem castillo del Patriarca, einem der Thürme an der südwestlichen Seite der Stadtmauer, gefunden haben 7); dort in der Nähe, am Abhang des Burgfelsens, wird es also zu suchen sein. Die Vertreter der verschiedenen Gemeinden beim Cult der Kaiser

<sup>1)</sup> Sueton im L. des Galba C. 12 quodque oblatam a Tarraconensibus e vetere templo Iovis coronam auream librarum quindecim conflasset ac tres uncias, quae ponderi deerant, iussisset exigi. Auch das C. 8 beschriebene Prodigium geschah wohl im Tempel zu Tarraco.

<sup>2)</sup> Vgl. Ritschl a. a. O. S. 310.

<sup>3)</sup> Monatsber. der Berl. Akad. von 1860 S. 238.

<sup>4)</sup> Pons F. 211f.; Florez 24 S. 223 ff. der ihn nach einem freilich nicht sehr vollkommenen Plan auf 1500 F. Länge zu 300 F. Breite angiebt; Laborde hat keine neue Aufnahme; Albiñana S. 110. 119 wiederholt nur den Plan von Florez.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Grut. 339, 4; 340, 4.

<sup>•)</sup> Pons F. 215 der es fälschlich für das Theater hielt; Florez 24 S. 228 der es richtig bestimmte, aber den Irrthum des Pons nicht bemerkte; Laborde Tafel 53; Albiñana S. 124 ff.

<sup>7)</sup> Monatsber. der Berl. Akad. von 1860 S. 239.

hatten darin ihre festen Plätze, wie im Amphitheater von Lugudunum Vertreter der gallischen Stämme 1). Das Forum der Colonie wird in zwei Inschriften erwähnt (Grut. 443, 1; 893, 8); wo es lag geht aus ihnen nicht hervor (vgl. Pons F. 167). Auch an Wasserleitungen fehlte es nicht. Pons beschreibt ein verzweigtes System antiker Canäle (F. 211 ff.); ein großer Aquäduct, zwei Reihen schlanker Pfeiler und Bogen übereinander, bekannt unter dem Namen puente de las Ferreras, ist eine Stunde nördlich von Tarragona an der Strasse nach Valls erhalten 2). Der sorgfältige Quaderbau weist in die augustische Zeit, in welche ich auch den berühmteren und noch weit gewaltigeren römischen Aquaduct von Segovia setzen zu müssen glaube 3). In den Umgebungen der Stadt sind die römischen Steinbrüche kenntlich (Albiñana S. 172 ff.). Jetzt dient der mittlere Theil der Stadt, das Plateau zwischen Hafen und Burg, als Steinbruch für den Molo; dabei kommen zahlreiche römische Wohnhäuser und die üblichen kleinen Antiquitäten zu Tage. Den Weinbau von Tarraco, welchen die römischen Soldaten wie überall so auch hier gewiss früh eingeführt haben, preisen Plinius und die Dichter 4); von der Flachsproduction ist schon oben (S. 90) gesprochen worden 5). Besonders groß muss der Verbrauch an Töpfergeschirr in Tarraco gewesen sein, nach den Massen von rothen Scherben mit etwa 500 Stempeln römischer Töpfer zu schließen, die daselbst zum Vorschein gekommen sind. Ein Theil dieses Geschirrs scheint in Tarraco selbst fabriciert worden zu sein; es kommen wenigstens einige Stempel mit iberischen Buchstaben vor. Viel Geschirr ist aus Italien, z. B. aus Arretium in Eturien, importiert worden 6). Wie sich von diesem Geschirr das berühmtere von Sagunt 7) unterschied, ist unbekannt. In der Technik sind die Scherben

<sup>1)</sup> Annali dell' instituto von 1856 S. 72.

<sup>2)</sup> Florez S. 230f.; Laborde Tafel 55. 56; Albiñana S. 166ff.

<sup>8)</sup> C. I. L. 2 S. 379.

<sup>4)</sup> Plinius h. n. 14, 8, 71 Hispaniarum Laletana [vina] copia nobilitantur, elegantia vero Tarraconensia atque Lauronensia et Baliarica ex insulis conferuntur Italiae primis; Martial 13, 118 Tarraco Campano tantum cessura Lyaeo Haec genuit Tuscis aemula vina cadis; Silius 3, 369 dat Tarraco pubem Vitifera et Latio tantum cessura Lyaeo und 15, 177 hospita Tarraco Baccho; Florus S. XLIII Z. 10 Italiae vites affectat mit Ritschls Anmerkung.

<sup>5)</sup> Vgl. Plinius h. n. 19, 2, 10 die bereits oben S. 90 Anm. 1 angeführte Stelle. Das Leinen von Tarraco scheint danach wie die Wollenstoffe von Saetabis einen Hauptexportartikel nach Italien gebildet zu haben.

<sup>6)</sup> Vgl. Monatsber. der Berl. Akad. von 1860 S. 240 f.

<sup>7)</sup> Plinius h. n. 35, 12, 160 und Martial 4, 46, 16. 14, 108.

von Tarraco durchaus nicht verschieden von denen, welche man jetzt noch in Sagunt findet, so sehr sich auch die Localantiquare bemühen einen solchen Unterschied herauszufinden; doch ist es leicht möglich dass ein ächtes Specimen von Saguntiner Geschirr bis jetzt überhaupt noch nicht zum Vorschein gekommen oder unter den vorhandenen Scherben nicht erkannt worden ist. In den Inschriften treten Gewerbe und Handwerke nicht besonders hervor 1), doch fehlen wenigstens nicht die alten Collegien der fabri und centonarii. So erwuchs die Stadt, von dem glücklichsten Klima begünstigt 2); von ihrem Reichthum zeugen die Häuser, Villen und Gräber, besonders ein großes freistehendes Grabdenkmal wohl noch aus augustischer oder wenig späterer Zeit, an der Strafse nach Barcino, das vom Volk der Thurm der Scipionen getauft worden ist 3), ferner ein Ehrenbogen aus traianischer oder hadrianischer Zeit über derselben Strasse nach testamentarischer Bestimmung eines Privatmannes L. Licinius Sura errichtet, die torre d' En Barra 4), und eine Reihe von zerstreuten Resten römischer Wohnsitze in der weiteren Umgebung der Stadt, welche Pons (F. 318 ff.) sorgfältig gesammelt hat (vgl. Albiñana S. 176). Ueber die an Zahl und Werth nicht unbedeutenden Kunstwerke, welche das römische Tarraco schmückten, habe ich anderswo eingehend berichtet 5).

So ungefähr gestaltet sich unsere Anschauung von Tarraco nach den Zeugnissen der Schriftsteller, den erhaltenen Denkmälern, den Münzen und den Inschriften.

<sup>1)</sup> Grut. 633, 6; 645, 12; 499, 9; Monatsber. der Berl. Akad. von 1860 S. 237. 238.

<sup>2)</sup> Martial 1, 49, 21 aprica Tarraconis litora; Florus S. XLIII Z. 7 caelum peculiariter temperatum miscet vices et notam veris totus annus imitatur.

Pons F. 280f.; Florez S. 235f.; Laborde Tafel 47; Albiñana S. 182 Tafel
 Die Inschrift ist leider verwittert.

<sup>4)</sup> Pons F. 312f.; Florez S. 231; Laborde Tafel 46; Albiñana S. 185 Tafel 24.

<sup>5)</sup> Antike Bildwerke in Madrid u. s. w. S. 283 ff.; dazu vgl. Pons F. 175 ff.

E. HÜBNER.

# MISCELLEN.

## PLINIUS UND CATULLUS.

Plinius leitet bekanntlich das seiner Naturgeschichte vorgesetzte Zueignungsschreiben an Titus Vespasianus mit einem catullischen Citat ein: namque tu solebas putare esse aliquid meas nugas, ut obicere moliar Catullum conterraneum meum . . . . ille enim, ut scis, permutatis prioribus Saetabis duriusculum se fecit. Dass dies so, wie es jetzt bei Sillig und von Jan gedruckt steht, sinnlos ist, wird keiner längeren Auseinandersetzung bedürfen; dass insbesondere die Saetaba, die aus Catulls zwölftem Gedicht genommen seien, desshalb priora heißen, ne cum simili furto carmine XXV exagitato confundantur, ist eine jener Interpretationen, an denen die gesunde Vernunft durchaus unbetheiligt ist. Es ist aber nicht nöthig dabei zu verweilen; denn gerade die anstößigsten Worte in jener Lesung sind nicht handschriftliche Ueberlieferung. Diese ist vielmehr im Wesentlichen correct und es handelt sich nur darum sie wieder in ihr Recht einzusetzen. Alle in Betracht kommenden Handschriften nehmlich haben statt obicere moliar vielmehr obicere molliam, Barbarus, Rhenanus, Dalechamp sei es nach ihren Handschriften, sei es nach einer nahe liegenden kaum als Conjectur zu bezeichnenden Aenderung obiter emolliam; Saetabis aber ist ein verkehrter Einfall Alciats für das handschriftlich allein beglaubigte syllabis. Demnach ist zu schreiben:

Libros naturalis historiae . . . . licentiore epistula narrare constitui tibi, iucundissime imperator: sit enim haec tui praefatio verissima, dum maximi consenescit in patre.

namque tu solebas

nugas esse aliquid meas putare

ut obiter emolliam Catullum conterraneum meum (adgnoscis et hoc castrense vocabulum): ille enim, ut scis, permutatis prioribus syllabis duriusculum se fecit quam volebat existimari a Veranniolis suis et Fabullis.

Catullus schrieb bekanntlich meās esse aliquid putare nugas, indem er in der Basis seiner Hendekasyllaben unbedenklich den Iambus wie den Trochäus zuliefs. Daran aber nahmen die Späteren Anstofs; in Domitians Zeit scheint es festgestanden zu haben, dass der Hendekasyllabus mit einer Doppellänge beginnen müsse (L. Müller de re metr. p. 162). So erklärt es sich leicht, warum Plinius sich beiläufig bemüssigt fand jenem 'harten' Vers seines Landsmannes durch Versetzung der ersten Silben eine Verbesserung angedeihen zu lassen; die Herstellung der von ihm beabsichtigten Wortfolge, die in den Handschriften schwankt, verdanke ich Haupt. — Wenn endlich der jüngere Plinius von einem seiner Freunde schreibt (ep. 1, 16, 5): facit versus, quales Catullus aut Calvus: quantum illis leporis dulcedinis amaritudinis amoris! inserit sane, sed data opera, mollibus levibusque duriusculos quosdam: et hoc quasi Catullus aut Calvus, so hat bereits L. Müller (a. a. O.) mit Recht hervorgehoben, dass mit den nach dem Vorgang Catulls absichtlich eingemischten 'harten' Versen vermuthlich zunächst solche mit einem Trochäus oder Iambus beginnenden Hendekasyllaben gemeint sind. Wir sehen nun, dass dem Neffen, als er jene Worte schrieb, eben jene Ramlerische Leistung seines Oheims in dem wohlbekannten Dedicationsschreiben im Sinne gelegen hat. TH. M.

## ZU LIVIUS.

Livius giebt im Allgemeinen bei den Schatzungen, die er berichtet, die Ziffer des Lustrum nicht an; eine Ausnahme machen, so weit die uns erhaltenen Bücher reichen, nur die folgenden zwei Stellen:

- 3, 24 bei dem J. 295: census ... perficitur idque lustrum ab origine urbis decimum conditum ferunt.
- 10, 47 bei dem J. 461: lustrum conditum eo anno est a P. Cornelio Arvina C. Marcio Rutilo censoribus . . . censores vicesimi sexti a primis censoribus, lustrum undevicesimum fuit.

Die bereits in einer Anzahl jüngerer Handschriften begegnende und in neuerer Zeit von Huschke (Serv. Tull. S. 520) wieder in Schutz genommene Verbesserung lustrum inde vicesimum fuit ist zweifellos richtig, wenn gleich sie weder von Hertz noch von Madvig aufgenommen worden ist. Zunächst ist das Lustrum des Jahres 461 den Fasten zufolge nicht das einundzwanzigste, sondern das dreißigste, wenn von Anfang an, und das zwanzigste, wenn von der Einsetzung der Censur 311 gezählt wird; denn das Lustrum von 311 folgt unmittelbar auf das des J. 295 und ist das elfte. Livius kann aber auch Hermes I.

weder den Ausgangspunkt der Zählung unbezeichnet lassen, da er ihn sowohl in der Parallelstelle 3, 24 wie in der Stelle selbst für die Censoren ausdrücklich angiebt, noch ist es wahrscheinlich, dass er rein willkürlich hier die Lustrenziffer beigefügt hat, während er sie sonst regelmäßig weglässt. Vielmehr wird man annehmen müssen, daß er, vermuthlich nach dem Vorgang älterer Annalisten, die Lustrenziffern von zehn zu zehn angemerkt hat, ähnlich wie in den capitolinischen Fasten die Jahreszahl ab urbe condita bei jedem zehnten Jahr angemerkt wird. Dieser Annahme steht wenigstens nichts im Wege. Denn das Fehlen des zwanzigsten Lustrums, das die capitolinischen Fasten bei dem J. 391 verzeichnen, erklärt sich daraus, dass Livius diese Censoren überhaupt aufzuführen vergessen hat. Das vierzigste Lustrum, das des J. 520, fällt in das verlorene zwanzigste Buch der livianischen Annalen. Ueber den Census des funfzigsten Lustrums berichtet Livius zwar im vierzigsten Buch ausführlich, das Lustrum desselben aber, das in der capitolinischen Tafel unter 575 verzeichnet steht, muss er seiner Weise gemäß (C. I. L. I p. 566) unter dem J. 576 gemeldet haben, in dem es stattfand; und diese Notiz ist mit dem Anfang des einundvierzigsten Buches untergegangen. Endlich über das sechzigste Lustrum des J. 629, das letzte decennale, das in den Bereich der livianischen Annalen fällt, handelte Livius in dem sechzigsten Buch, das ebenfalls verloren ist. TH. M.

#### ZU VEGETIUS.

In dem uralten Palimpsest der Verrinen Vat. Reg. 2077, dessen zweite Schrift in das siebente Jahrhundert gehört (vgl. Rossi inscr. Christ. I p. LVIII sq.), findet sich von dieser nach Hieronymus und Gennadius de viris ill. (f. 1—78 r.) ein Stück de duobus testibus. Incipit de Enoc et Helia (f. 78 r. v.); die von Rossi a. a. O. erörterte ratio Paschae; der verkürzte Prosper mit seinen Anhängen, wie sie bei Roncalli p. 705—734 aus dieser Handschrift abgedruckt sind; f. 99 eine Welt- und Windtafel; f. 99 v.—100 v. Auszüge aus Vegetius; f. 101 r. nomina heresum. Die bisher meines Wissens unberücksichtigt gebliebenen Auszüge aus Vegetius sind ohne Zweifel das älteste Stück handschriftlicher Ueberlieferung, das wir von diesem Schriftsteller besitzen, und insofern beachtenswerth. Die Ueberschrift lautet: Ex libro quarto Publi Vegati (so) Renati de re militari in titulo XXXVIIII post praecepta belli naualis, quae incipiunt a titulo supra scripti libri XXXI, inter cetera et ad locum. Es folgt nun wortgetreu aus Buch 5 Kap. 8

-11 nach unserer Zählung die Stelle igitur uentorum (p. 138, 1 der Zweibrücker Ausgabe) bis usus intellegit (p. 141, 2). Dann weiter: item ex superioribus libris eiusdem operis inter cetera et ad locum zunächst apud Romanos in legione erant — equites DCCXXX, ein freier Auszug aus 2, 6, und ohne Absatz der Anfang von 2, 2: legiones ergo proprie Romanorum sunt, Macedones vero Greci Dardani — sena millia armatorum. — Der Text dieser Auszüge (E), so kurz sie sind, erweist die Handschrift, aus der sie genommen wurden, wenn nicht als die Quelle der sämmtlichen auf uns gekommenen Vegetiushandschriften, doch mindestens als die interpolationsfreie Grundlage derjenigen zwar interpolirten, aber sehr alten Recension, die am besten der von Dr. Zangemeister in Rom aufgefundene und verglichene Codex Vat. Pal. 909 (P) aus dem zehnten Jahrh. vertritt. Mit diesem stimmen die Excerpte zunächst in Buchtheilung und Capitelzählung; denn l. 4. c. 21 der Handschrift P entspricht dem Anfang des 5. Buchs in der Vulgatausgabe und ist in P überschrieben praecepta belli navalis. Es ist nur ein Schreibfehler der Excerpte, dass sie B. 5 K. 8 bezeichnet als 4, 39 und nicht, wie in P, als 4, 38; denn B. 5, 9 ist in E wie in P bezeichnet mit XXXVIIII. Auch die Schreibung uegati statt uegeti wiederholt sich in einer der Subscriptionen des Palatinus. Mit diesem stimmen die Excerpte ferner in eigenthümlichen Fehlern, von denen, wie es scheint, die übrigen Handschriften frei sind:

- p. 139, 22 taurus a verdorben in taurura P, taurora E
  - 140, 2 ist das richtige temptantur in P in tempestantur, in den Excerpten in testantur verdorben.

Beide Texte stimmen aber ebenso im unzweifelhaft ganz oder nahezu Richtigen; so

- 139, 10 ist zu lesen Pachone decurso; pachnitae decurso E, pagnite decurso P, phaenitae decursu die Vulg.
- 140, 2 urbium EP statt des sinnlosen gentium
- 140, 23 aut ineptum uidetur (uideatur) aut longum EP, longum est die Vulgata und so ja wohl auch die übrigen Handschriften.

Der Unterschied von E und P zeigt sich zunächst darin, dass von den massenhaften und zahllosen Interpolationen, die P überall entstellen, in E keine Spur erscheint: ich erwähne nur

- 138, 16 notus] auster quod latini euroaustrum uocant P corus] austroafricus P
  - 18 subuesp.] id est corus setzt P hinzu
  - 20 sive fauonius] id est corus P

- 139, 11 iuniarum] maiarum P
  - 30 natalem uero] octavo igitur kalendas ianuarias P, d. h. der Schreiber dachte an den natalis Christi, wo Vegetius vom natalis navigationis spricht!
- 140, 8 privatarum mercium] prius commercium.
- Wo, abgesehen von diesen Interpolationen, E und P abweichen, steht in der Regel der erstere Text dem Original näher.
  - 138, 5 ist zu lesen: experimentum posterioris aetatis duodecim comprehendit mit E, nur dass hier potioris steht; non solum (statt experimentum) posterioris aetatis (XII fehlt) comprehendit P, experimento posterior aetas XII comprehendit die Vulgata.
    - 6 quorum uocabula ad summouendam dubitationem E und so, nur horum, die Vulg.; uocabula ad diluendam uero dub. P
    - 13 caecias sine euroborus E; celcias sine roborus quod latini nolturnum dicunt P; xaixíac die Vulg.
  - 139, 21 ist aeduli (statt haedi) und V id. easdem statt des unlateinischen eiusdem in E richtig überliefert.

Der umgekehrte Fall tritt ein

139, 28 wo zu lesen ist mit P und Stewechius: uentorum imbri uel niuibus geminata saeuitia; imbrium nubibus E.

Aufmerksamkeit verdient bei dem hohen Alter der vaticanischen Excerpten noch eine eigenthümliche Reihe von Fehlern in denselben:

| falsche Lesung in E |                  | richtige Lesung |
|---------------------|------------------|-----------------|
| 138, 4 quartos      | IIII             | quattuor        |
| 5 potioris          | postioris        | posterioris     |
| 8. 24 et            | et               | etiam           |
| pertulimu <b>s</b>  | ptulimu <b>s</b> | protulimus      |
| 13. 16. 19 iungit   | iungit'          | iungitur        |
| 30 interdo (*do)    | īdo              | secundo         |
| 139, 8 sed (s')     | 3                | sunt            |
| 17 peraptior        |                  | propior         |
| 26 plixa            | plixa            | prolixa         |
| 29 pelagorum        | pelagos'         | pelago sed      |
| 140, 5 industriarum | industrias'      | industria sed   |
| 10 quomodo (q̈m)    | qā <b></b> m     | quemadmodum     |
| 22 nuncupatur (-t') | nuncupar         | nuncuparunt     |
| 141, 2 ratiorum     | ratios'          | ratio sed       |

Es kann niemand entgehen, dass diese zum Theil sehr seltsamen und den Sinn gänzlich aufhebenden und dennoch gleichförmigen Schreibfehler sich, zumal in einer Handschrift des siebenten Jahrhunderts, lediglich durch die Voraussetzung erklären, daß die dem Schreiber vorliegende Handschrift des Vegetius mit denjenigen Abkürzungen geschrieben war, die uns aus dem Gaius und den vaticanischen Fragmenten geläufig sind; hier ist allerdings nichts leichter als die in der zweiten Columne stehenden Zeichen mit denjenigen zu verwechseln, die nach diesem Abkürzungssystem den im Codex befindlichen Lesungen entsprechen würden und die, wo es nöthig schien, in Klammern beigefügt sind. Indess ist mir kein zweites Beispiel dafür bekannt, dass die 'notae iuris' außerhalb ihres eigentlichen Kreises und für andere, wenn gleich ebenfalls fachwissenschaftliche Schriften verwendet worden sind. Als eine weiterc Analogie zwischen diesen Auszügen und der juristischen Litteratur kann übrigens noch die Formel inter cetera et ad locum angeführt werden; dieselbe findet sich sehr häufig in der Consultatio veteris iuris consulti da, wo nicht das ganze Gesetz, sondern nur die unter den übrigen zur Sache gehörigen Worte desselben angeführt werden, während ich mich nicht erinnere ihr anderswo begegnet zu sein. TH. M.

### ZU DEN LATEINISCHEN KATALEKTEN.

Unter den mit Marinis Nachlass aus der Barberinischen Bibliothek in die Vaticanische gekommenen Papieren befindet sich ein Doppelblatt (jetzt eingeheftet in cod. Vat. 9135 als f. 262. 263) mit Auszügen aus der von Cuiacius benutzten jetzt verschollenen Katalektenhandschrift von Dijon, wovon das Verzeichnis bereits im C. I. L. I p. 412 mitgetheilt ist. Hier sollen die abweichenden Lesungen der in unseren Sammlungen gedruckten Epigramme so wie das eine hier sich vorfindende meines Wissens noch nicht gedruckte Fragment mitgetheilt werden; nicht als wenn auf dieses oder jene irgendwie Gewicht zu legen wäre, sondern damit künftigen Sammlern der lateinischen Katalekten unnütze Bemühung erspart werde.

Incerti auctoris.

- 1. De Isidiae nauigio (abgedruckt im C. I. L. I, 412)
- 2. De lauacro (Burmannn 3, 50).
  - Z. 6 semper cui 9 leni
- 3. De uinalibus (Burmann 1, 25)
  - Z. 4 per nostra rura liaeus 8 tremuit strepuit

- 4. De Cythera (Burmann 3, 276)
  - Z. 4 agnosco] aspicio 8 agens, Rand agunt limite 11 quae, Rand quam
- 5. De cereo (Burmann 5, 190)
- 6. De aquila (Burmann 5, 147)
  - Z. 1 sinuatur (nicht iuratur) 2 florum similique
- 7. De Marte [uel ad] (Burmann 1, 26)
  - Z. 2fg. fehlen. Darunter [versus Rophalitus.]
- 8. De Baccho [vel ad Bac.] (Burmann 1, 21)
  Wie es in den Anmerkungen Burmanns gegeben ist.
- 9. De hyppopotamo.
  - Ut quae fecundo nutritur bellua Nilo Quaeque necat morsu quaeque sub ore fremit \*
- 10. Ad Maximum (Burmann 5, 191)
- 11. De Dulcio (Burmann 5, 192).

TH. M.

### DIE HISTORIA PAPIRII DES HENOCH VON ASCULUM.

Auf der Vallicelliana in Rom findet sich eine Papierhandschrift aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrh., bezeichnet G. 47. Der im inneren Deckel verzeichneten Notiz zufolge (Io. de Reate prothonotario et correctori apostolico, qui bibliothecam hanc et aureos pro fabrica quingentos sacratissimo Fontis Palumbe loco legavit, fratres aeterne memoriae causa posuere) stammt diese Handschrift aus Rieti; und ihr ganzer Inhalt zeigt, dass sie eben daselbst entstanden und längere Zeit hindurch verblieben ist. Diesen Inhalt vollständig zu verzeichnen ist übrigens nicht erforderlich: es finden sich Gedichte neuerer Italiener neben einigen virgilischen Katalekten, auch eine Canson de M. F. P.; Auszüge aus Gellius und Livius, Miscellen von Guarinus. Karolus Arretinus, Philelphus, Poggio, Laur. Valla; Auszüge aus den älteren Inschriftensammlungen von Signorili, Poggio, Cyriacus von Ancona, größtentheils stadtrömische Steine enthaltend, aber auch Inschriften aus Ariminum, dem Orient und Kleinasien, darunter einzelne griechische; endlich eine wie es scheint originale Sammlung der Inschriften von Rieti (von Muratori angeführt unter dem Namen der schedae Vallicellianae), welche auch die von Papst Pius II († 1464) seinen Aeltern Silvius und Victoria Piccolomini gesetzten Grabschriften enthält. Dazu kommen andere Notizen mannichfaltigster Art, unter denen ich der Zeitbestimmung wegen eine Bulle vom J. 1476 (f. 6) erwähne. Um

diese Zeit etwa muss die Handschrift geschrieben sein; wenigstens deutet nichts auf eine spätere Entstehungszeit hin. — Hier nun finden sich, unmittelbar hinter der Reatiner Inschriftensammlung und gleich dieser im Text mit Kapitälchen geschrieben, die folgenden Auszüge:

f. 39 r. Ex historia Papirii inventa ab Enoc in Datia de situ Reatino.

Subacto agro Reatino Romani Picenis bellum intulerunt.

f. 39 v. Ex eadem hystoria Papirii.

Velinus fluvius Reatinum agrum secat, qui paludem in Subluco a Romanis effectam ingreditur, dehinc septem meatibus sulfureas petit aquas.

(folgen Auszüge mit der Ueberschrift: *Plinius naturalis hystoriae libro secundo cap. de miraculis aquarum*, d. i. Plin. 2, 103, 227. 226 sehr zerrüttet).

f. 40 r. Ex eadem hystoria Papirii.

Romam rerum caput a puella 1) Graia istic combusta, cui nomen erat Rhomi, dictam putant.

Hieran schließen sich die falsche Inschrift divo Iulio Caesari urbis et orbis hero, aus dieser Handschrift herausgegeben von Mur. 221, 4, und weitere Auszüge aus Plinius naturalis hystoriae 2, 103, 230 und 3, 12, 109. Dann folgt, ohne Ueberschrift, der Anfang der bekannten Mummiusinschrift von Rieti:

#### sancte

de decuma victor tibei Lucius Munius (so) donum

was desshalb hervorzuheben ist, weil diese Inschrift hier mit am frühesten auftritt: sie wurde von Pomponius Laetus copirt und ist nur durch ihn erhalten, begegnet übrigens wohl zuerst vereinzelt in dem Siliuscommentar des Petrus Marsus, des Schülers des Laetus (zuerst gedruckt 1483), und dann bei Jucundus. — Was nun folgt, hat auf Rieti keinen bestimmten Bezug weiter und gehört wohl nicht zu der eben erörterten Sammlung.

Es ist auf den ersten Blick klar, dass dieser Papirius seinen Platz finden muss nicht neben dem von Henoch von Asculum entdeckten Porphyrio und Apicius, sondern neben dem Fenestella und Messalla Corvinus; so ist die palus in Subluco a Romanis effecta offenbar gemacht nach der zuletzt angeführten Pliniusstelle, in der unsere Hand-

<sup>1)</sup> pulla die Handschrift.

schrift statt qui nomen dedere Sublaqueo liest cui nomen dedere Subluco und aus der auch die sulfureae aquae genommen sind. Immer aber verdienen dergleichen Fälschungen des funfzehnten Jahrhunderts, wenigstens wenn sie auf bestimmte Namen alter Schriftsteller und sogar bekannter Handschriftensucher gestellt sind, eine gewisse Beachtung, da für die litterarische Thätigkeit dieser Zeit daraus sich Anknüpfungspunkte ergeben können.

TH. M.

### RÖMISCHE SIEGEL.

Unter den antiken Glaspasten des Berliner Museums befindet sich eine von Tölken 1) nur kurz erwähnte, welche durch die auf ihr befindliche lateinische Inschrift besondere Aufmerksamkeit verdient. Zu Grunde liegt der bildlichen Vorstellung auf ihr unzweifelhaft ein griechisches Werk der besten Zeit; an der Aechtheit ist, nach dem Urtheil von Kennern, nicht zu zweifeln, doch hat der Glasfluss, wie nicht selten, beim Guss oder durch den Gebrauch gelitten. Der hier beigefügte möglichst treue Holzschnitt giebt sie in natürlicher Größe wieder.



Sie zeigt einen schönen behelmten Kopf der Pallas; unter dem Helmbusch erkennt man, besonders aus der Vergleichung mit ähnlichen Gemmen (wie der bei Tölken unter N. 290 beschriebenen), die ruhende Sphinx und vorn an der Rundung über der Stirn die Vordertheile von vier galoppierenden Rossen; das lange Haar kommt auf dem Nacken unter dem Halsstück des Helmes hervor. Durch die Inschrift, welche offenbar später auf dem frei bleibenden Umkreis eingegraben worden ist und schöne gleichmäßig vertiefte Schriftzüge zeigt, erweist sie sich als das Siegel eines römischen Besitzers. Nachdem die moderne Fassung, welche einen Theil der Buchstaben verdeckte, entfernt

<sup>1)</sup> In seinem Verzeichniss der antiken vertieft geschnittenen Steine der K. Preufsischen Gemmensammlung, Berlin 1835, S. 121 N. 291.

worden, liefs sich die Lesung ohne Mühe mit vollkommener Sicherheit feststellen. Die Inschrift beginnt rechts unten vor dem Profil und läuft links herum bis über und hinter den Helmbusch; grade oben über demselben ist ein größerer Raum freigelassen, vielleicht aus Rücksicht auf die Symmetrie, die freilich damit nicht vollständig erreicht wird, vielleicht weil der Helmbusch an dieser Stelle etwas weit hinaufreichte. Die Inschrift lautet

### SOC · SAL · E · SCR

Die Schriftzüge sind die besten, etwa aus der Mitte oder dem Ende des siebenten Jahrhunderts der Stadt, wie sie zahlreiche Münzen aus dieser Zeit zeigen. Die Punkte, rund und sorgfältig angegeben, stehen nach bekannter Regel nur zwischen den einzelnen Wörtern, nicht auch am Schluss, und auf der Mitte der Zeile. Nach E hat nie ein anderer Buchstab noch gestanden, wie man des Raumes wegen vermuthen könnte. E selbst, was auch Tölken las, ist ganz sicher; so lange die Paste gefasst war, konnte man es eher für ein F halten. Sicher ist auch SCR, ohne dazwischenstehende Punkte, nicht SPR, wie Tölken selbst zweifelnd las. Bestimmte Kriterien der republicanischen Zeit sind das noch sehr eckig geformte S, das etwas kleinere O, das in beiden Fällen weit vorgebeugte und ebenfalls noch fast eckige C, das E mit drei ganz gleich langen Schenkeln. Dagegen ist das L deutlich rechtwinklig; wonach die Schrift nicht viel über die Mitte des siebenten Jahrhunderts hinaufgerückt werden darf. Archaismen der Sprache liegen zwar nicht vor, aber der paläographische Character im Ganzen lässt keinen Zweisel darüber, dass die Inschrift noch als republicanisch und mithin als ein Supplement zum ersten Band des corpus inscriptionum Latinarum anzusehen ist.

In ihrem ersten und wichtigeren Theil lässt sich die Inschrift mit Sicherheit, in dem zweiten und weniger wichtigen nur mit annähernder Wahrscheinlichkeit erklären. Die abgekürzten Worte SOC·SAL bedeuten nämlich offenbar socii salarii; also eine Genossenschaft von Salinenbesitzern, wie eine ähnliche erst jüngst aus der nach anderen unzureichenden Versuchen von Ritschl und Gildemeister 1) erschöpfend behandelten dreisprachigen Inschrift aus Sardinien bekannt geworden ist. Dort weiht ein phönikischer Sklav der Genossenschaft, der neben seinem einheimischen auch den griechischen Namen Cleon führte, Cleon salari(orum) soc(iorum) s(ervus), dem Aesculapius Merre einen

<sup>1)</sup> Im Rhein. Museum 20, 1865 S. 3 ff.

Altar. Solchen socii salarii also hat das Siegel unzweiselhaft einmal gedient. Wo sie ihre Salinen gehabt, könnte vielleicht, wenn er bekannt wäre, der Fundort des Siegels lehren. Es stammt aus dem Besitz des früheren preußischen Generalconsuls in Rom Bartholdy, also wohl auch aus dem römischen Kunsthandel. Dadurch wird nur wahrscheinlich gemacht, daß es in Italien und in nicht allzu großer Entfernung von Rom gefunden worden ist. Bei so kleinen Denkmälern, wie geschnittene Steine und Pasten sind, ist aber Verschleppung schon im Alterthum so leicht möglich, daß der Fundort allein nur in besonderen Fällen für die Herkunft entscheidet.

Was den zweiten Theil der Inschrift anlangt, so wird man das einzelne E unter allen Umständen nur für die Abkürzung eines Eigennamens, etwa *Eclectus*, halten können. Die Möglichkeit der Verbindung eines in dieser Weise abgekürzten Eigennamens mit den socii salarii und mit den darauf folgenden drei Buchstaben SCR hat Mommsen in den folgenden Bemerkungen eingehend erörtert, welche dadurch veranlasst worden sind, dass ich die Paste in einer der Sitzungen der hiesigen archäologischen Gesellschaft vorlegte.

"Es ist eine bekannte Eigenthümlichkeit der römischen Stempelinschriften, dass sie theils den Geschäftsherrn nennen, theils denjenigen Meister, unter dessen Augen die Arbeit ausgeführt wird. So ist auf den Soldatenziegeln nichts gewöhnlicher, als dass zuerst der Name der militärischen Abtheilung, für die sie gemacht wurden, und dann derjenige des principalis verzeichnet ist, der das Geschäft leitete. Ebenso findet sich auf den Privatziegeln außerordentlich häufig der Name des Fabrikbesitzers (hier oft auch der der Fabrik) und der des Arbeiters, z. B.: ex figlinis Tonneianis Flavi Apri op(us) dol(iare) Alli Rufi. Ebenso auf den Bleiröhren, z. B. auf zwei vielleicht noch ungedruckten von Ostia, die ich Marinis und Borghesis handschriftlichem Verzeichniss der Bleiröhren n. 32 a.b entnehme: impp(eratorum) L. Septimi Severi et M. Aur(elii) Antonini et Getae Caesar(is); sub cur(a) rat(ionalis), proc(uratione) Venusti Augg(ustorum) lib(erti); ex off(icina) T. Flavi Tiridatis lib(erti) und: impp(eratorum) M. Aureli Antonini P. Septimi Getae Augg(ustorum); sub cura rat(ionalis) et Victoris proc(uratoris) Augg(ustorum) lib(erti); ex off(icina) Epicteti lib(erti). Aehnliches begegnet vielfach. Auf Siegelringen, wozu im Allgemeinen auch die Bäckerstempel zu rechnen sind, ist eine solche Doppelbezeichnung zwar meines Wissens noch nicht gefunden worden; wenn auch Stempel wie z. B. der larinatische I. N. 6310, 82: Epaphroditus actor Aemil(iae)

C. f. Cariclae nahe daran grenzen. Es ist auch im Allgemeinen begreiflich, dass Doppelbezeichnungen dieser Art weniger für Siegel passen als für Fabrikzeichen; aber für Briefe, die im Namen einer Gesellschaft geschrieben wurden, ist sie doch durchaus angemessen, und ein solcher Fall scheint hier vorzuliegen. Auch ist es dann in der Ordnung, dass der Name des Schreibers nur mit dem Anfangsbuchstaben notirt ward, während der der Gesellschaft in einer für jeden verständlichen Weise bezeichnet ist; es wiederholt sich dies auf den Ziegelstempeln, dass die Truppenkörper oft ausführlich, die Arbeitmeister nur mit den Anfangsbuchstaben bezeichnet werden und erklärt sich auch leicht, theils weil iener an sich ansehnlicher war, theils weil das, was nur für einen engeren Kreis Bedeutung hat, wie z. B. hier der Name des Schreibers, auf Inschriften überhaupt oft in einer nur den Betheiligten verständlichen Weise ausgedrückt wird. Aufzulösen ist übrigens nicht seriba, was nur von den bei einem Gemeinwesen beschäftigten Schreibern gebraucht wird, sondern entweder E(clectus) scr(ipsit), oder auch E(clecti) scr(iptoris); welche Bezeichnung auch Cicero unbedenklich von Sklaven braucht. Denn der Besitzer des Ringes war wohl ohne Zweifel ein Sklave der Salzgesellschaft, der in deren Bureau (scriptura: Cicero Verr. 2, 70, 170 und sonst) unter dem beikommenden Director (magister) beschäftigt war. Dass in scr., so wie es hier am Schluss der Inschrift steht, etwas anderes stecken könnte als das, was jedem auch in alter Zeit zunächst einfallen musste, ein Derivat von scribere, dünkt mir wenig wahrscheinlich."

Zu weiterer Bestätigung des gesagten dient die ebenfalls noch unedierte Inschrift eines Siegelrings, welcher einer römischen Colonie in Hispanien gedient zu haben scheint. Dieser Siegelring, ganz von Gold (auch die Siegelfläche, wie nicht selten vorkommt), ist in Zaragossa gefunden worden, aber nicht mehr erhalten. Einer der dortigen Antiquare aus dem Anfang des siebzehnten Jahrhunderts, Juan Francisco Andrés de Uztarroz, hat einen kleinen Kupferstich danach machen lassen, den ich unter seinen Papieren auf der Bibliothek der Akademie der Geschichte in Madrid (H 4) fand. Die Siegelfläche zeigt den lorbeerbekränzten Kopf höchst wahrscheinlich des Augustus, vielleicht des Tiberius, rechtshin, ganz ähnlich wie er auf zahlreichen Münzen sich findet. Darüber steht die Inschrift, links beginnend und linksläufig, so daß kein Zweifel bleibt, wo zu lesen angefangen werden müsse; denn der Raum unten und zu beiden Seiten des Kopfes bleibt frei. Sie lautet

### CCA PAC GAL

So mit den angegebenen Zwischenräumen. Dem A fehlt, wenigstens in der Abbildung, der Mittelstrich; woraus nicht geschlossen werden darf, dass die Inschrift jünger sein müsse, als der Kopf des Augustus oder des Tiberius, vorausgesetzt dass diese Porträts gleichzeitige sind. Doch ist auch nicht grade ausgeschlossen, dass die Schrift jünger sein könne als das Bild, also als der Anfang des ersten Jahrhunderts. Das Bild des Gründers der Colonie (denn Caesaraugusta war eine der Militärcolonieen des Augustus in Hispanien) oder der seines Nachfolgers konnte ja auch noch in der Folgezeit als das Siegel der Gemeinde gebraucht werden, so gut wie die Nachfolger des Augustus mit dessen von Dioscurides geschnittenem Gemmenbild zu siegeln psiegten (Plinius h. n. 37, 4, 8). Aber wahrscheinlicher ist es doch, dass Bild und Schrift gleichzeitig sind und beide in die erste Zeit der Colonie gehören. Die Buchstaben CCA können nämlich auf einem in Zaragossa gefundenen Denkmal nur bedeuten c(oloniae) C(aesar)A(ugustae) oder c(olonorum) C(aesar)A(ugustanorum); denn sie bilden die solenne Bezeichnung der Colonie auch auf den Münzen (Eckhel 1 S. 36 ff.) Auch hier also ist die Deutung des ersten Theils der Inschrift so sicher, wie auf dem Siegel der Salzgenossenschaft. Der zweite Theil bleibt aber wiederum unsicher; nur dass man auch in diesem Fall ausschließlich an abgekürzte Namen etwa eines Sclaven Pac(cius) Gal(lii) oder dgl. denken darf. Denn Paccius ist als Cognomen im Libertinenstande aus republicanischer Zeit bezeugt (C. I. L. 1, 1065 = Henzen 6363. 7284); Pacatus, woran man vielleicht allein noch denken könnte, kommt überhaupt erst in weit späterer Zeit und nicht bei Sklaven vor. Gallius, das nächstliegende Gentile, ist zwar selten, aber doch hinreichend bezeugt (durch Grut. 129, 14; 543, 2. 3; 786, 10), hauptsächlich im cisalvinischen Gallien. Denn an die Namen eines Freien, eines Paccius Gallus, kann desshalb nicht gedacht werden, weil das Pränomen fehlt. Die Verbindung von Nomen und Cognomen gehört in dieser Zeit ausschliefslich in den nicht offiziellen Sprachgebrauch; daher auch die Beamten der Colonie auf den Münzen derselben sämmtlich entweder mit Pränomen und Nomen oder mit Pränomen und Cognomen oder endlich, wo sie vorhanden, mit den tria nomina bezeichnet werden. Uebrigens ist unter den ziemlich zahlreichen Duovirn und einigen praefecti pro duoviris, welche Florez aus den Münzen zusamméngestellt hat, kein ähnlich genannter. Also ein Beamter der Colonie kann in ienen abgekürzten Namen nicht gesucht werden. Auf in Zaragossa gefundenen Bleiröhren (C. I. L. 2, 2992) kommt neben dem Namen des Aedilen M. Julius Antonianus (der wahrscheinlich ins erste Jahrhundert gehört wegen seiner an den bekannten Sohn des Triumvirn Julius Antonius erinnernden Namen) ein Sklav Artemas, c(olonorum) c(oloniae) s(ervus), vor. Paccius wird nicht grade ein Sklav der Colonie gewesen sein, da er sich als solcher nicht bezeichnet; doch muss er in irgend welcher Thätigkeit für die Colonie gedacht werden, da er auf dem Siegel neben ihren Namen den seinigen setzte.

Mit diesen beiden Siegelaufschriften aus der republicanischen und der ersten Kaiserzeit verbinde ich eine zwar im wesentlichen verschiedene, aber doch auch wieder ähnliche aus dem Ende des dritten Jahrhunderts. Dieselbe steht auf einem Bronzering von ziemlich plumper Arbeit, der im Jahr 1851 in Peñaflor am Guadalquivir zwischen Cordova und Sevilla gefunden und in den Besitz des Herrn Luis Benite, eines Alterthumsfreundes in dem nahe gelegenen Ort Lora del Rio gelangt, von diesem dann an einen höheren Beamten in Tarragona, den Herrn Mariano Castillo, überlassen worden ist. Dem letzteren verdanke ich den Abdruck der Inschrift, der mir vorliegt, und der nicht den geringsten Zweifel an ihrer Aechtheit aufkommen lässt. Die Schrift ist nicht besonders sorgfältig und gleichmäßig, aber vollkommen deutlich, und lautet

A V G G N N E T co

Die beiden C am Schluss sind wegen Mangels an Raum auf der kreisrunden Siegelfläche etwas klein ausgefallen und schräg nach oben hin gestellt worden. Die Inschrift Augg. nn. et CC. kann nichts anderes bedeuten als Augustorum nostrorum et Caesarum. Unter den zwei Augusti und zwei Caesares sind höchst wahrscheinlich Diocletian und Maximian nebst Constantius und Galerius zu verstehen. Denn obgleich die Verbindung zweier Augusti und zweier Caesares auch später noch, unter Constantius und Constantin dem Großen, wieder vorgekommen ist, so denkt man doch zunächst bei zwei Augusti und zwei Caesares immer an den ersten und berühmtesten Fall der Art. Demnach gehört das Siegel zwischen die Jahre 292 und 306; zu dieser Zeit passt auch durchaus der Character der Schrift, nicht zur constantinischen. Für das Siegel des Statthalters der Provinz Baetica wird man den unscheinbaren Bronzering nicht leicht halten; er wird von irgend einem der zahlreichen Unterbeamten desselben geführt worden sein,

der nicht einmal seinen Namen oder sein Amt dabei näher anzugeben gehabt hat.

E. H.

### ZU SOPHOCLES.

Oed. Tyr. 108-111:

ΟΙ. οἱ δ' εἰσὶ ποῦ γῆς; ποῦ τόδ' εὑρεθήσεται ἔχνος παλαιᾶς δυστέκμαρτον αἰτίας;

ΚΡ. ἐν τῆδ' ἔφασκε γῆ· τὸ δὲ ζητούμενον άλωτόν · ἐκφεύγει δὲ τὰμελούμενον.

Zu dieser Stelle bemerkt Meineke anal. Soph. S. 221:

'non satis intelligitur quo τόδε, quod versu primo legitur, referri possit: nullum enim adhuc sceleris vestigium commemoratum erat. Scribendum opinor ποῦ ποθ' εὐρεθήσεται, quod in oratione concitata tam aptum est quam τόδε h. l. ineptum'.

Ich finde dies Bedenken durchaus gerechtfertigt, nach der gewöhnlichen Auffassung der Stelle, allein einer Aenderung bedarf es zur Beseitigung desselben, wie mir scheint, nicht. Man setze einfach das Fragezeichen dahin, wohin es gehört:

οί δ' εἰσὶ ποῦ γης; ποῦ τόδ' εύρεθήσεται; Ἰγνος παλαιᾶς δυστέκμαρτον αἰτίας.

Dadurch wird zugleich ein ferneres Bedenken Meineke's gegen die Richtigkeit von ἐκφεύγει, für das er ἐκφεύγειν wünschte, gehoben, und Rede und Gegenrede, beide einen allgemeinen Gedanken enthaltend, entsprechen sich durch ihre gleichmäsige Bildung auf das schönste.

C. SINTENIS.

### ZU DIONYSIOS VON HALICARNASS.

Dionysios arch. rom. 1, 67. In den Jahrbüchern für Philol. Bd. 89, 5, 338 führt Jos. Klein aus schol. Bernens. Verg. Georg. 1, 498 folgende Worte an: 'indigetes a Latinis qui a Graecis ennichi dicuntur', die er nach Dionysius 1, 67: τοὺς δὲ θεοὺς τούτους 'Ρωμαῖοι μὲν Πενάτας καλοῦσιν, οἱ δὲ ἔξερμηνεύοντες εἰς τῆν Ἑλλάδα γλῶσσαν τοὔνομα οἱ μὲν Πατρφίους ἀποφαίνουσιν, οἱ δὲ Γενεθλίους εἰσὶ δ' οἱ Κτησίους, ἄλλοι δὲ Μυχίους, οἱ δὲ Ἑραείους, verbessert 'qui a Graecis

mychii (oder μύχιοι) dicuntur. Ich vermisse in dieser im Wesentlichen gewiss richtigen Verbesserung die Berücksichtigung der Sylbe en — und vermuthe vielmehr ἐμμύχιοι, gebildet wie ἐγχώςιοι ἐντόπιοι (Θεοί) und schlage darum bei Dionysios vor ἄλλοι δ' Ἐμμυχίους.

C. S.

### ZU DIODOR.

Diodorus Siculus 14, 62. Ἰμίλκων δὲ τοῖς ἀπὸ τῶν πολεμίων σκύλοις κοσμήσας τὰς ναῦς κατέπλευσεν εἰς τὸν μέγαν λιμένα τῶν Συρακοσίων, καὶ πολλὴν τοῖς ἐν τῷ πόλει κατάπληξιν ἐπέστησε. διακόσιαι μὲν γὰρ καὶ ὀκτώ μακραὶ ναῦς εἰσέπλεον ἐν τάξει τὰς εἰρεσίας ποιούμεναι καὶ τοῖς ἐκ τοῦ πολέμου λαφύροις πολυτελῶς κεκοσμημέναι, μετὰ δὲ ταῦτα αἱ φορτηγοὶ ναῦς εἰσθεόμεναι μὲν ὑπὲρ τὰς χιλίας, φέρουσαι δὲ πλείους τῶν πεντακοσίων, αἱ δὲ πᾶσαι σχεδὸν δισχίλιαι.

Dass εἰσθεόμεναι corrupt sei, ist allgemein anerkannt. Der jüngste Verbesserungsvorschlag von Emperius (opusc. 320) ἱστίοις χράμεναι und ἐρετεκαὶ statt φέρουσαι kann keine Wahrscheinlichkeit beanspruchen, eben so wenig die ältern Versuche Wesseling's, die diesem selbst nicht genügten. 'Haeret altissima menda' bemerkt er, 'palmam aliis relinquo'. Ich glaube sie durch folgende leichte Aenderung beanspruchen zu dürfen: αἱ φορτηγοὶ ναῦς εἰσέθεον, κεναὶ μὲν ὑπὲρ τὰς χιλίας, φέρουσαι δὲ —.

### PLUTARCH UND CLEMENS VON ALEXANDRIA.

In der bekannten Erzählung der von Alexander den Indischen Gymnosophisten vorgelegten Fragen lautet bei Plutarch im Leben des Alex. 64 die dritte: ποῖόν ἐστι ζῷον πανουργότατον, und die Antwort: ὅ μέχρι νῦν ἄνθρωπος οὖκ ἔγνωκεν, bei Clemens dagegen, der Strom. VI, 758 die Stelle mit einigen Veränderungen ausgeschrieben hat, also: ποῖόν ἐστι τῶν ζῷων πανουργότατον, ὁ μέχρι νῦν οὖκ ἐγνώσθη, ἄνθρωπος. Da es als ausgemacht gelten darf, dass betreffs der Antwort eine Uebereinstimmung beider Schriftsteller herbeigeführt werden müsse, fragt es sich, ob der Gedanke in der Form des Clemens, oder in der des Plutarch sich mehr empfiehlt. Th. Döh-

ner, der in seinen quaest. Plut. 3, 44 f. diese Frage behandelt, ist der Meinung, die Antwort bei Plutarch sei ohne alle Pointe ('ecquid facetiarum in hac brevitate'), ja er geht so weit zu behaupten, 'omnium ineptiarum ineptissimam obtrudi Plutarcho', und will alles Ernstes bei Plutarch aus Clemens emendirt wissen: ὅ μέχρι νῦν, ἐἶπεν, οὖκ ἔγνα΄σθη, ἄνθρωπος. Ich finde in diesem Urtheil nur eine neue Bestätigung der alten Wahrheit, dass in Geschmacksfragen die Ansichten auseinandergehen, den Gedanken bei Plutarch vortrefflich und durchaus characteristisch, bei Clemens gesucht und unnatürlich. Aber hat denn Clemens wirklich so geschrieben? ich glaube — unbekümmert um Pseudo-Callisthenes, der in Fragen dieser Art gar keine Auctorität hat — ne in, sondern οὖκ ἔγνωσται. Also nicht Plutarch ist aus Clemens zu emendiren sondern umgekehrt, Clemens aus Plutarch.

C. S.

### ZU JULIANS REDEN.

Julian fragm. or. 299. Von den Göttern sagt Julian: μεγάλας ἡμῖν μετὰ τὴν τελευτὴν ἐλπίδας ἐπαγγέλλονται· πειστέον δὲ αὐτοῖς πάντως, ἀψευδεῖν γὰρ εἰώθασιν, οὐχ ὑπὲρ ἐκείνων μόνον, ἀλλὰ καὶ τῶν ἐν τῷ βίῳ τῷδε. οἱ δὲ διὰ περιουσίαν δυνάμεως οἶοἱ τε ὄντες καὶ τῆς ἐν τῷ βίῳ τούτῳ γενέσθαι ταραχῆς καὶ τὸ ἄτακτον αὐτοῦ καὶ τὸ ἀλλόκοτον ἐπανορθοῦν, ἄρ' οὐκ ἐν ἐκείνῳ μᾶλλον, ὅπου διήρηται τὰ μαχόμενα, χωρισθείσης τῆς μὲν ἀθανάτου ψυχῆς, τῆς δὲ γενομένου τοῦ νεκροῦ σώματος, ἱκανοὶ παρασχεῖν ἔσονται ταῦθ' ὅσαπερ ἐπηγγείλαντο τοῖς ἀνθρώποις;

Zerbst.

## NICHT HIERARCHEN, SONDERN HIPPARCHEN.

Aus der Inschrift C. I. G. 1570 waren Ἱεράρχαι als Beamte des Amphiaraeion bei Oropos bekannt. Auch für Athen glaubte Rangabé Beamte desselben Namens auf der von ihm unter n. 454 herausgegebenen Urkunde (vgl. auch Ἐρημ. ἀρχ. 223) nachweisen zu können und ein Sachkenner, wie Keil, nahm daran keinen Anstoſs (Zur Sylloge inscriptionum Boeoticarum 1864. S. 518). Damit nun dieser offenbare Irrthum sich nicht weiter verbreite, theile ich nachstehend eine Velsensche Abschrift der fraglichen Urkunde mit, nach deren Einsicht ein Zweiſel nicht wohl mehr bestehen kann.

```
I Ω N A N T I ≤ O E N O Y T E I
        EIPENEPEIAHOITAMI
     N T H ≤ 0 E O Y O I E P I H P E M A

∧ O N T O ≤ E P E M E ∧ H O H ≤ A N
     \Omega N I \Gamma \Gamma A P X \Omega N O \Gamma \Omega \leq A N O I
     ₹TONTE ₹ITONKOMI ₹ΩN
    APATOYAHMOYTONO+EIA
     NAYTOL
                KAITAAAAPAN
  IATEA
            Y < I N P P A T T O N T E <
10 YN+EPONT/ +IΛΟΤΙΜΩ≤ΥΓ
    ΝΙΓΓΕΩΝΤΥΧΕΙΑΓΑΘΕΙΔΕ
    OAITOFSIPPE SINEPAIN
    ITOY \leq TAMIA \leq T\OmegaNTH\leq \ThetaEOY
 : OY ≤ ETIH TEMAXOYAPXONTO
15 A I ≤ TE + A N Ω ≤ A I A Y T O Y ≤ X P Y
  I ≤ T E + A N Ω I A P E T H ≤
                             NEKAY
    I A O T I M I A ≤ H
                      EXONTE ≤ △ I
    VOA SINEI STELOA SILLE
  ΑΙΤΟΝΔΗΜΟΝΤΟΝΑΘΗΝΑΙΩΝ
20 A Γ P A Y A I Δ E T O Δ E T O Y H + I ≤ M A
  A I T O N S T E + A N O N K A I T A O N O M
  T A T Ω N T A M I Ω N E N ≤ T H Λ H I Λ I Θ
  N E I K A I ≤ T H ≤ A I E N A K P O □ O Λ E
  TOΔEANAΛΩMATOEI≤THN≤TH
25 HNKAITHNANAFPA+HNOTIA
    NHTAI∆OYNAITOY≤I ┌ ┌ A P
             'spatium X ordinum'
```

KTH ≤ A NTAMIA I ≤ I ≤ O O - - D. h.

ίων Αντισθένου Τει[θρά]είπεν επειδή οι ταμί[αι] [τω]ν της θεού οἱ ἐπὶ Ἡγεμά[χου] έπεμελήθησαν [μετ]-[ἄρχ]οντος [ὰ τ]ῶν ἱππάρχων, ὅπως ὰν οἱ ἱ[ππ]ε[ί]ς τόν τε σίτον χομίσων[ται] [π]αρά τοῦ δήμου τὸν ὀφειλ[όμε]-[νο]ν αὐτοῖ[ς], καὶ τάλλα πάν[τα δ]ιατελ[ο]ῦσιν πράττοντες [τα υνφέροντ[α] φιλοτίμως ύ[πὲρ  $[\tilde{\omega}] \nu$   $i\pi\pi\epsilon\omega\nu$ ,  $\tau\dot{\nu}\chi\eta$   $d\gamma\alpha\vartheta\tilde{\eta}$   $\delta\epsilon[\delta\dot{\phi}]$ τοῖς ἱππε[ῦ]σιν ἐπαιν[έσ]-[α]ι τούς ταμίας τῶν τῆς θεοῦ [τ]ούς ἐπὶ Ἡγεμάχου ἄρχοντο[ς κ]αὐτοὺς χου[σῶ]αì στεφανῶσαι στεφάνω άρετης [έν]εκα [καὶ] [φ]ιλοτιμίας,  $\tilde{\eta}[\varsigma]$  έχοντες  $\delta\iota[\alpha\tau]$ -[ελ]οῦσιν είς τε τοὺς ἱππεῖ[ς x]αὶ τὸν δῆμον τὸν Αθηναίων. [αν]αγράψαι δὲ τόδε τὸ ψήφισμα [x]αὶ τὸν στέφανον καὶ τὰ ὀνόμ[α]τα τῶν ταμιῶν ἐν στήλη λιθ[ί]καὶ στῆσαι ἐν ἀκροπόλε[ι]. νŋ τὸ δὲ ἀνάλωμα τὸ εἰς τὴν στή[λ]ην καὶ τὴν ἀναγραφήν, ὅ τι ἀ[ν γ]-[έ]νηται, δοῦναι τοὺς ἱππάρ[χο]- $[v\varsigma].$ 

Die Buchstaben nach dem Absatze rechts scheinen Ueberbleibsel des Verzeichnisses der Namen der Schatzmeister, welches nach Z. 21. 22 des Beschlusses auf der Urkunde anzubringen war. Man sieht, daß sich die 'Hierarchen', wie das auch ganz in der Ordnung ist, in Hipparchen verwandeln. Die bekränzten Schatzmeister sind die vom Jahre des Archon Hegemachos, Ol. 120, 1. Da diese bis Ende Hekatombaeon des folgenden Jahres im Amte waren, so muss die Urkunde aus den späteren Monaten von Ol. 120, 2 herrühren.

### METRISCHE INSCHRIFTEN AUS CAMPANIEN.

#### 1. GRABSCHRIFT EINES SCHULMEISTERS VON CAPUA.

Unter den Architectur- und Sculpturfragmenten, welche den Hof vor der Galleria lapidaria im Nationalmuseum zu Neapel schmücken, befanden sich bis vor Kurzem auch ein paar Inschriftsteine. Von diesen fiel mir im November vorigen Jahres ein stattliches Grabmonument, etwa 7' hoch nach Art der capuanischen in die Augen. Es sind große massige Cippen, das untere Ende roh und bestimmt eingegraben zu werden, die Rückseite unbearbeitet; unten in einer Nische der Todte, an dem Fries die Inschrift, darüber der Giebel mit einfacher architectonischer Eintheilung und einer Blume in der Mitte. Auch die Steinart begrenzt diese Species von den Grabcippen des übrigen Campaniens; sie sind aus einem eigenthümlichen, wenn auch nicht gerade feinen, so doch festen Travertin, der am Tifata gebrochen wurde, gefertigt. Kenner unterscheiden denselben leicht: zum Beispiel erklärte Fiorelli mir sofort, der betreffende Stein müsse aus Capua stammen. Um dies vorauszunehmen, führt die Formel der Inschrift ossa hic sita sunt zu demselben Resultat. Das Inventar des Museums hätte die Provenienzfrage ohne Weiteres entscheiden müssen, wenn nicht von der gegenwärtigen, ebenso genialen als gewissenhaften Verwaltung Fiorellis die früheren ganz verschieden gewesen wären. Nach dem Inventar ist der Stein am 9. Nov. 1852 ins Museum geschafft nebst mehreren anderen unzweifelhaft aus Capua stammenden.

Auf demselben sind im Hochrelief ausgehauen ein älterer Mann auf einem erhöhten Thron sitzend, zu seiner Rechten ein Knabe, zur Linken ein Mädchen. Weiter bemerkt das Inventar con iscrizione poco intelligibile di 7 versi. Die poca intelligibiltà wird denn auch wol der Grund gewesen sein, warum die Gelehrten Neapels, welche in jener Zeit über die Schätze des Museums verfügten und sich veranlasst sahen jeden neu acquirirten Columbarienstein mit erdrückender Breite zu publiciren, ein Monument wie das vorliegende der Vergessenheit anheimfallen ließen. Ich habe die Inschrift mehr als vier Wochen hindurch täglich gesehen, auch unter wechselnder Beleuchtung, nachdem ihr Fiorelli einen würdigeren Platz zu Füßen des farnesischen Stiers angewiesen hatte. Bei meiner Abreise von Neapel war dieselbe bis auf ein paar Stellen entziffert, deren es hier an einer Anzahl Papierabdrücke, besonders durch die Unterstützung Dr. Studemunds, Herr werden zu

gelang. Die Buchstaben der 1. Zeile sind  $2\frac{1}{2}$ , die der folgenden  $1\frac{1}{2}$  Centimeter hoch und sehr verwischt, namentlich an den Enden der Zeilen. Die unten gegebene Inschrift ist vollständig, wenigstens nirgends sonst am Stein eine sichere Spur von Buchstaben zu erkennen. Punkte kommen nur an ein paar Stellen, wie es scheint, ziemlich willkürlich vor. Die Inschrift ist correct eingehauen ohne Fehler und ohne Buchstabenverbindungen. Für die Restitution und Erklärung erscheint es angemessen überall anzugeben, wo eine andere Deutung eines Zeichens möglich ist; die nicht bezeichneten Buchstaben gelten mir als unzweifelhaft sicher.

QVICVMDVM·HABERET·CLAVSAMINCASTELLOANI

LAM·MORTALEMADSYPEROSLICITYME...INITAMADDIEMIII

PVDENSQVEVIXITOMNITEMPOREAVRVNCVSERATFVSIVSERATNOMINE

MAGISTERLVDILITTERARICHILOCALVSSVMMAQVOMCASTITATEII

DISCIPVLOSSVOSIDEMQVETESTAMENTASCRIPSITCVMFIDENEC

14. 16. 17. 18. 19.

QVOIQVAMIIIIN...VIT·LAESITNEMINEMITA...CVCVIIRITVITAM

20. 21.

FIDVSSINEMETVEIVSOSSANVNCHICSITASVNTPOSITA.. RISVIRO

- Z. 1. 1. der obere Theil durch ein Loch ausgefallen, aber sicher. 2. CAST sicher; es folgen drei Langbuchstaben, dann ein runder, der zu weit herumgeht um C sein zu können. Hinter O ist die Schrift zusammengedrängt. AN sicher; hierauf ein entstellter Buchstabe wie T, selbst D oder blosses I. Vielleicht erklärt sich seine Verzerrung aus der Darauffolge anderer kleinerer Buchstaben. Solche können recht wol dagestanden haben (vgl. Ende von Z. 3) sowol über als unter der Zeile; doch kann ich ihr Vorhandensein nicht bestimmt behaupten.
- Z. 2. 3. kaum D. 4. vielleicht B; folgen drei Buchst., kaum vier. —
   5. 6. DRB oder E. 7. V möglich; doch scheinen zwei Buchstaben, von denen der zweite E, sicherer, also IE. 8. drei Langbuchst., der erste kann DBP sein.
- Z. 3. 9. von X ziemlich sichere Spuren, nicht CS. 10. Das F etwas höher als die folgenden Buchst. 11. Lesung für mich sicher, nur muss ich bemerken dass der Steinmetz hier am Ende der Zeile aus der graden Linie gefallen und die drei letzten Buchst. verzerrt hat. Möglich zu lesen NOMINEET.
- Z. 4. 12. etwas verwischt, aber sicher.
- Z. 5. 13. verwischt, indess ziemlich sicher.
- Z. 6. 14. Die ersten drei Buchstaben scheinen ENS, dann kann

aber kaum noch ein Buchstabe vor dem folgenden N stehen. — 15. ganz unklar: drei Buchst.; der erste scheint ein Langbuchst. T, E, L, der zweite z. B. V, I, S, der dritte I, L, A, C, S. Doch ist die Auflösung durch zwei Buchst. nicht ausgeschlossen 1). — 16. von T und A sind die oberen Hälften ausgefallen. Der Rest dieser Zeile ist sehr verwischt. — 17. zwei Buchst., der zweite C oder E, der erste kann D, O u. s. w. sein. — 18. möglich S. — 19. ganz entstellt, zwei einfache Lang – oder ein Doppelbuchst. Auch das folgende R verwischt. Der Schluss der Zeile beschädigt aber sicher.

Z. 7. 20. auch C oder L. — 21. unklar. Das Folgende verzogen, aber scheint mir sicher.

Quicum, dum haberet clausam in castello an[imu]lam mortalem, ad superos licitum e[st, f]initam ad diem<sup>2</sup>) [pie] pudensque<sup>3</sup>) vixit omni tempore.

Auruncus erat, Fusius erat nomine,

5 magister ludi litterari Chilocalus, summa quom castitate in discipulos suos. idemque testamenta scripsit cum fide 4),

<sup>1)</sup> Fiorelli schreibt mir am 24. Jan. 1866: ho riscontrato attentamente e con ogni diligenza la lezione dell' epigrafe capuana da voi per la prima volta proposta, e segnatamente in quei luoghi, che mi avete indicati. Parmi che nel primo verso siavi solo ANI ed in seguito altra lettera che potrebbe ritenersi per un C più piccolo, e scritto nella parte superiore del rigo; in quanto alla V non ho potuto trovarla, quantunque alcune lesioni della pietra facessero supporre un resto di leggenda. Nel verso 6 è molto chiaro NECAVIT preceduto da tre lettere, che sembrano ENS, e manca affatto lo spazio per una quarta: nè queste tre lettere sono tanto certe, che non vi si possa ultresì vedere HIC o altra parola di tre sole lettere. Doch möchte das NECAVIT nicht so sicher sein, wie F. annimmt, und ich glaube vorläufig an NOCVIT festhalten zu dürfen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) [So scheinen diese beiden Zeilen gelesen werden zu müssen: 'der, mit dem ich habe auf Erden leben dürfen so lange er in der Burg des Körpers den sterblichen Hauch beschlossen trug, lebte bis zu dem vorbestimmten Tage' u. s. w. Freilich bleibt das Fehlen von agere oder dgl. nach licitum est sehr anstößig und es möchte in finitam ad diem doch wohl noch etwas anderes stecken. Bei dem seltsamen castellum ist wohl zunächst an das castellum aquae gedacht, so daß die Brust den Hauch bewahrt wie das Reservoir des Aquaeducts das Wasser. Hadrians animula hospes corporis sagt dasselbe, freilich mit einer Eleganz, zu der unser Philocalus — denn so hieß er doch wohl — seine Schüler nicht gebracht zu haben scheint. TH. M.]

<sup>3) [</sup>pudens qui würde besser sein. Th. M.]

<sup>4) [</sup>Vergleiche den libr(arius), qui testamenta scripsit annos XIV sine iurisconsult(o) bei Henzen 7236. TH. M.]

nec quoiquam [lite] n[oc]uit 1), laesit neminem. ita decucurrit vitam fidus sine metu;

10 eius ossa nunc hic sita sunt. posit A.. ris viro.

In metrischer Beziehung sind die Verse gar nicht übel; wenn gleich das ērat v. 4 hart neben dem richtigen ĕrat und der Trochaeus im 5. Fuß V. 5 Chilocalus vor strengen Richtern keine Gnade finden werden. Die Lesung ist in beiden Fällen sicher. So auch nach Allem die Kürzung von posit V. 10 (vgl. Corssen Aussprache 1, 357. 355).

Im Einzelnen mag noch auf Folgendes aufmerksam gemach<sup>t</sup> werden.

- V. 1. Qui auf das Bild des Verstorbenen unten hinweisend, der in seiner Thätigkeit als Schulmeister dargestellt zu denken ist: denn sowol der Knabe, der sich zum Lehrer hinwendet, als dieser selbst halten etwas in der Hand, das wie Schreibtafeln aussieht; das Mädchen tritt mehr zurück. An Kinder des Chilocalus zu denken erscheint schon desshalb unstatthaft, weil gar kein Wort auf solche hinweist.
- V. 2. Die Lesung bis licitum sicher, ebenso nachher initam; die eingeschobenen Buchst. est f entsprechen genau den Spuren, wie sie sich aus den Papierabdrücken ergeben. Jedenfalls habe ich trotz einer großen Anzahl stets wiederholter Versuche keine andere Lesung finden können.
- V. 3. *pie* scheint die einzig statthafte Auflösung der Buchstabenspuren am Ende der zweiten Zeile.
- V. 4. Es ist bezeichnend dass der Mann Aurunker genannt wird. Das Gebiet derselben war um die Zeit, in welche unsere Inschrift fällt, latinisirt; aber das Stammesbewusstsein mag dennoch sich behauptet haben, wie ja z. B. auch die Pompejaner in der bekannten Mauerinschrift sich als Campaner bezeichnen <sup>2</sup>).
- V. 5. Als Schulmeister hiefs er "Lippenschön"; das Wort Chilocalus kommt meines Wissens sonst nicht vor<sup>3</sup>).
- V. 8. Die Lesung lite nocuit ist zwar nicht durch den Stein vor andern besonders sicher gestellt, aber die einzige von den sich mir dar-

<sup>1) [</sup>Vielleicht, da'die Spuren des Steins auf ENS NECAVIT führen, eher nec quoiquam [iu]s negavit; wie Plautus sagt: ius petis, ius erat. TH. M.]

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) [Eher möchte bei dem 'Aurunker' eine Reminiscenz aus Virgil oder Livius vorliegen, die für den *magister ludi litterarii* sich recht wohl schickt. TH. M.]

<sup>8) [</sup>Das Wort ist falsch gebildet; es müsste zalozeilýs heißen. R. H.]

bietenden, welche dem Zusammenhang entspricht. Der Schulmeister wäre demnach für Testamente, Eingaben usw. eine Vertrauensperson für die Schriftunkundigen gewesen, wie im südlichen Italien die öffentlichen Schreiber es heut noch sind; an eine offizielle Stellung darf man nicht denken.

V. 10. Dass ein Eigenname dagestanden, ergiebt sich aus den sicheren Buchstaben POSIT ..... VIRO. Die Schrift ist sehr undeutlich und welcher Name hier gestanden haben mag, wird sich schwerlich entscheiden lassen.

Was endlich die Zeit der Abfassung betrifft, so sprechen palaeographische Gründe für den Ausgang der Republik. Die Schrift ist correct, aber nicht elegant. Von characteristischen Buchstabenformen sind hervorzuheben das O kreisrund und etwas kleiner als die übrigen Buchstaben, das R mit gradem Schwanz, endlich das unvollkommen gerundete S  $^{1}$ ).

### 2. GEBET FÜR DEN KAISER UND SEIN HAUS.

Die folgende Inschrift ist schon von Manutius quaest. epist. 3 p. 48°), später von Muratori CXVI, 4 u. A. veröffentlicht worden. Beide gehen auf verschiedene Abschriften zurück, auf eine dritte endlich aus dem codex Redii stammende die Handschrift des Gudius. Diese drei Recensionen finden sich gegenübergestellt bei Mommsen I. N. falsae vel suspectae 274. Seit Mommsens Sammlung ist die Inschrift wieder ans Tageslicht getreten und hat damit alle Zweifel an ihrer Authenticität ohne Weiteres beseitigt. Sie befand sich, wie auch bei Redi richtig angegeben war, zu Acerra und gelangte in den Besitz des Doctor Gaetano Caporale, aus diesem in das Nationalmuseum von Neapel. Die Schrift des früheren Besitzers dell' aria dell' acqua e di alcuni monumenti Acerrani sunti storico-medico-archeologici, in welcher sie S. 13 fg. stehen soll, ist mir nicht zu Gesicht gekommen. Zuletzt ist sie von Minervini Bull. Nap. N. S. 5, 155 behandelt worden.

Die Schrift steht auf einer von einem Rande umgebenen Marmorplatte, jetzt etwa 0,8 M. lang, 0,5 M. hoch. An der rechten Seite sowie

<sup>1) [</sup>Sollte die Inschrift wirklich so alt sein? Wenigstens die Sprachformen, wie *quoiquam*, beweisen in metrischen Inschriften für das Alter nichts (vgl. C. I. L. I n. 1012). TH. M.

<sup>2) [</sup>Danach bei Grut. 50, 6; beide setzen sie irrthümlich nach Tarraco. E. H.]

unten sind Stücke abgebrochen. Aber fast noch mehr hat die Schrift dadurch gelitten dass der Stein, als Thürschwelle oder zu ähnlichem Gebrauch verwandt, ganz abgescheuert ist. Die Buchstaben der ersten Zeile sind 4, die der folgenden durchschnittlich 3 Centimeter hoch. Der Schriftcharacter schön, der ersten Kaiserzeit angemessen. Seit ihrem ersten Bekanntwerden hat die Inschrift noch weiter gelitten und daher dürfen jene früheren Copien zur Ergänzung der heute noch sichtbaren Buchstabenspuren verwandt werden. Dass aber dies nur mit großer Vorsicht geschehen kann, erhellt zur Genüge aus den beständigen Abweichungen der Abschreiber unter einander. Die ergänzten Buchstaben sind punctirt.

TEMPLVM HOC · SACRATVM · HER

QVOD GERMANICI · AVGVSTI · NOMEN · FELIX ·

REMANEAT · STIRPIS · SVAE · LAETETVR · V

PARENS · NAM · QVOM · TE · CAESAR · TEM

5 EXPOSCET · DEVM · CAELOQVE · REPETES · SED

MVNDVM · REGES · SINT · HEI TVA · QVEI · SORTE · TE

HVIC IMPERENT · REGANTQVE · NOS · FELICIBV

VOTEIS · SVEIS ·

10 XIII·MILITA IMP CAESARIS

Es wird von Nutzen sein diese Ergänzung des Textes aus den älteren Abschriften im Einzelnen zu begründen.

- Z. 1. Man. Mur. übereinst.; Redi herculi durch Conjectur.
- Z. 2. Man. fängt erst mit augusti an. Redi quod, Mur. uoe. VO sicher, davor Spuren eines O oder Q, dahinter ein Langbuchstabe. Redi germ, was den Raum nicht füllt; Mur. nur die beiden sichern zu Anfang CE. Für das volle germanici reicht der Raum grade aus.
- Z.3. Am Schluss Man. und Redi richtig laetetur. Mur. laetatu u: das u, welches er angiebt, ist zum Theil noch erhalten.
- Z. 4. stimmt.
- Z. 5. Man. irrig exposce und reperies. Am Schluss Redi sem, Mur. sel: die Spuren führen auf sed.
- Z. 6. Man. unvollständig tu . . ei . . sorte, auch Redi ei und Mur. heic1).

<sup>1) [</sup>Accursius, aus dem Mauratori schöpft, liest richtig hei. Th. M.]

Redi allein hat die beiden Buchstaben am Schluss bewahrt, die aber nicht mit ihm als fe, sondern als te anzusehen sind 1).

- Z. 7. Man. und Mur. felicibus, Redi nur felici: erstere Lesart scheint sicher.
- Z. 8. alle drei voteis sueis ohne etwas von folgenden Buchstaben anzugeben. Auch lassen sich keine Spuren solcher auf dem Stein erkennen. Dies Factum berechtigt zu dem Schluss, daß auch wirklich Nichts dagestanden hat; denn im Vergleich zu dem Rest des Steins wäre es unbegreiflich wie zwei Drittel einer Zeile spurlos hätten verschwinden können.
- Z. 9. Man. und Mur. aurelius, Redi aufidius. Welcher von diesen beiden Namen dastand, ist nicht mehr zu ermitteln. pal sicher (oder fal? I. N. 3569). Man. rufus, Mur. ru, Redi unrichtig furius. rufus scheint sicher, wie auch primopilaris.
- Z. 10. XIII milita allen dreien gemeinsam. Man. militaris sec, Redi militans, Mur. militans st.
- Z. 11. alle drei imp. caesaris

Der Text des Herrn Minervini stimmt mit dem unsrigen im Wesentlichen überein: er liest Z. 2 GER . . . . , Z. 6 gegen den Stein HEI[C], am Schluss mit Redi FE, Z. 9 AVRELIVS<sup>2</sup>).

Das die vorliegende Inschrift metrisch sei, erhellt auf den ersten Blick. Das Metrum ergiebt sich aus der Restitution und diese wird wiederum durch das Metrum bestätigt. Die Ergänzung des HER Z. 1. in HERCVLI ist sicher. Dem Raum, welchen diese vier Buchstaben der ersten Zeile einnehmen, entsprechen für die folgenden Zeilen sechs. Diesem Schema gemäß ergänzend gelangt man zu Senaren, dem gewöhnlichen Maß, an welches hier zunächst zu denken wäre. Wollte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) [In Accursius Abschrift folgt zwar auf sorte Bruchzeichen, aber am Rande steht te. TH. M.]

<sup>2)</sup> Herr Minervini führt fort riserbandoci di parlar più ampiamente della epigrafe acerrana in altra occasione, ci contentiamo di avvertire che essa sembra metrica, e di proporne per ora i seguenti supplementi:

Templum hoc sacratum Her[culi]: quod Germ[anici]
Augusti nomen felix [nobis] remaneat.
Stirpis suae laetetur [gloria] parens;
Nam quom te Caesar te M[undus] exposeet deum,
Caeloque repete[n]s sed[em hanc] mundum reges,
Sint het[c] tua quei sorte fe[lici] huic imperent,
Regantque nos felicibus voteis sueis.

man hingegen das verlorene Stück als größer ansehen, so wäre Z. 1 zu ergänzen HERCVLI VICTORI und man käme auf ein System von iambischen Tetrametern. Die weitere Ausführung eines solchen wäre aber nur möglich, indem man entweder die bestimmende Rücksicht auf schickliche Ausfüllung des gegebenen Raums, wie sie als Grundsatz der epigraphischen Kritik feststeht, oder aber die im Vorhandenen ungezwungen sich darbietende Verbindung von Versfüßen und Versabschnitten gänzlich aus den Augen ließe. Wir bleiben bei der einfachsten Annahme stehen und restituiren:

Templum hoc sacratum Her[culi]; quod Germanici Augusti nomen felix [semper] remaneat, stirpis suae laetetur v[iribus] parens.

nam quom te, Caesar, tem[pus iam] exposcet deum, caeloque repetes sed[em, tum] mundum reges.

sint hei, tua quei sorte te[rrae] huic imperent regantque nos, felicibu[s] . . . . . voteis sueis.

L. Au . . . ius L. f. Pal. Rufus primopilaris [leg.]

XIII milita[vit . . . . . . auspiciis]

imp. Caesaris . . . .

Diese Supplemente machen keinen Anspruch darauf sicher, sondern nur möglich zu sein: für den eigentlichen Sinn sind sie von untergeordneter Bedeutung. Der Hiatus vor Herculi v. 1 und die Verschleifung in Hercli sind nicht zu vermeiden. Statt viribus v. 3 vielleicht besser virtutei. Die größte Schwierigkeit der Ergänzung macht der letzte Vers. Außer dem s ist noch Raum da für mehrere Buchstaben: ich sehe aber nicht recht, was sich, da nach allem der Vers mit voteis sueis schließen soll, hier herein setzen ließe.

Man wird demnach etwa so übersetzen: "Dieser Tempel ist dem Hercules geweiht. Möge des Augustus Germanicus Namen immerdar gesegnet bleiben und der Vater an der Kraft seines Stammes sich erfreuen. Denn wenn dich, Caesar, die Zeit einst als Gott abrufen und du im Himmel deinen Sitz wieder einnehmen wirst, dann wirst du das Weltall lenken. Möge dann denen, welche nach deinem hohen Rathschluss diese Erde beherrschen und uns regieren sollen, glückliche Erfüllung der für sie erhobenen Gebete bescheert sein"1).

<sup>1) [</sup>Die erste Zeile wird nach Haupts Ergänzung so herzustellen sein: Templum hoc sacratum heroum, quoi Germanici. In dem Folgenden wird Z. 5 für

Die Inschrift in ihrer äußeren Form steht, soweit ich sehe, einzig da. Sie gehört in die zahlreiche Klasse von Weihinschriften für das Wehl des Kaisers. Bei den Soldaten war bekanntlich Hercules, auch mit dem Beisatz Victor oder Invictus, besonders beliebt. Der Stein stammt aus Acerra, das etwa zwei Meilen von Neapel, halbwegs zwischen diesem und Capua lag. Von Denkmälern dieser Stadt ist außer I. N. 3549 Nichts erhalten. Doch wissen wir aus Frontin p. 229, daß Augustus eine Colonie dorthin führte.

Die Verschrobenheit des Ausdrucks wie der Satzfügung in unserer Inschrift erklärt sich zum Theil aus ihrer Beziehung. Der erste Kaiser, welcher den Namen Germanicus führt, ist Caligula (Tiberius nur vor der Thronbesteigung Eckhel VI 199), dann Claudius und Nero, die Flavier erst seit Domitian. Nun ist aus der Schrift sowol als den Formen mit ei deutlich dass das Monument nicht in die letzte Hälfte des ersten Jahrhunderts gehört, sondern in die erste. Dem Inhalt nach kann nur an Claudius gedacht werden. Um den alten guten Kaiser ist es dem Weihenden nicht so sehr zu thun, als wie's nachher werden soll. Denn wer der Nachfolger? Britannicus oder Nero? Man kann den Plural auf beide beziehen; aber in dieser Scheu Namen zu nennen spiegelt sich doch die ganze Unsicherheit der Lage, in welcher die römische Welt in den letzten Regierungsjahren des Claudius schwebte. Es braucht endlich kaum hervorgehoben zu werden, dass diese Inschrift für die Characteristik der Kaiseradulation von außergewöhnlichem Interesse ist 1).

tum etwa qua zu setzen und die Inschrift so zu fassen sein: cum tu, Caesar, in caelo mundum gubernare incipies, liberi tui tua vice terram regant. Z. 7 schlägt Haupt vor felicibu[s ex] voteis sueis. TH. M.]

<sup>1) [</sup>Die archaischen Formen dieser Inschrift möchten wohl auf alle Fälle bloß zum poetischen Colorit gehören und zur Zeitbestimmung nicht brauchbar sein; aber daß die Legion ohne Beinamen erscheint, räth allerdings nicht bis in das zweite Jahrhundert hinabzugehen. Unter den Kaisern des ersten kann meines Erachtens die Inschrift nur dem Domitian beigelegt werden. Denn einmal führen den Namen Germanicus zwar auch Caligula, Claudius, Nero und Traian, aber Domitian allein denselben nicht als Ehrentitel, sondern als zweiten Namen — man braucht dafür nur an die Kalendae Germanicae zu erinnern. Germanicus oder Germanicus Augustus heißt er bei Zeitgenessen nicht selten, zum Beispiel bei Silius 3, 607 und selbst in schlichter Prosa bei Quintilian 10, 1, 91. Zweitens passt auf ihn allein die Art der Adulation; denn von ihm ist es bekannt, daße er sich dominus et deus noster nennen ließ, unde institutum posthac, ut ne scripto quidem ac sermone cuiusquam appellaretur aliter (Sueton Dom. 13). Die vollständige Parallele zu unserem Gedicht giebt das Epigramm Martials 6, 3:

### 3. WEIHINSCHRIFT AN DIE DIANA VON TIFATA.

Eines der gefeiertsten Heiligthümer des Alterthums im südlichen Italien war der Tempel der Diana vom Berge Tifata unweit Capua. Sulla wandte demselben seine volle Gunst zu, Augustus und seine Nachfolger bestätigten die Schenkungen (I. N. 3575. Vell. 2, 25). Wie das bei derartigen Wallfartsorten zu gehen pflegt, entstand im Lauf der Zeit um den Tempel eine Ortschaft, die von eigenen Magistraten verwaltet wurde (I. N. 3920. 3633. 3634). Der Tempel nahm die Stelle der alten Benedictinerkirche S. Angelo in Formis ein, welche

Nascere Dardanio promissum nomen Iulo vera deum suboles, nascere, magne puer, cui pater alternas post saecula tradat habenas quique regas orbem cum seniore senex.

und nicht minder die Ansprache, die bei Silius (3, 611 fg.) Jupiter an Domitian richtet:
nam te longe manent nostri consortia mundi

tunc (nunc?), o nate deum divosque dature, beatas imperio terras patrio rege: tarda senectam hospitia excipient caeli solioque Quirinus concedet mediumque parens fraterque locabunt: siderei iuxta radiabunt tempora nati.

Entsprechend zeigen uns die Münzen den einzigen bald nach der Geburt gestorbenen Sohn Domitians als divus Caesar imp. Domitiani f. auf der Weltkugel sitzend und um ihn die sieben Planeten (Eckhel 6, 401). - Dazu kann vielleicht noch als drittes Argument hinzugefügt werden, dass der Name Germanicus auf unserem Stein allem Anschein nach nicht bloß zufällig beschädigt, sondern absichtlich getilgt ist. Aber auch wenn dies nicht der Fall sein sollte, scheint mir die Beziehung der Inschrift auf Domitian außer Zweifel. - Sie kann nicht vor das J. 83 fallen, in dem Domitian den Namen Germanicus annahm (Cohen méd. des emp. 1, 416, 253), um ihn nicht wieder abzulegen. Demnach bezieht sie sich nicht unmittelbar auf den oben erwähnten Sohn Domitians; denn wenn dessen Geburt auch vielleicht in das zweite Consulat, das Domitian als Kaiser führte oder übernahm, also in das J. 82 oder 83 fallen mag (Sueton Dom. 3; vgl. Eckhel 6, 400), so war er doch schon todt, als sein Vater den Namen Germanicus annahm; wenigstens heisst auf den Münzen, die den divus Caesar feiern, die zugleich genannte Mutter Domitia durchaus bloss Gemahlin des Domitianus, nicht des Domitianus Germanicus. Auch scheint dieser Sohn nur ganz kurze Zeit gelebt zu haben, vielleicht selbst vor der Namengebung gestorben zu sein, da er nirgends, selbst auf den Münzen nicht, mit Namen genannt wird. Es ist aber auch nicht erforderlich, dass der Kaiser, dem diese Inschrift gesetzt ward, damals lebende Söhne hatte; wenn man erwarten durfte, dass ihm solche noch geboren werden könnten, wie dies bei Domitian allerdings der Fall war, so ist die unbestimmte Hinweisung auf die künftig herrschenden Kinder in unserm Gedicht ebenso gerechtfertigt wie der Ausdruck divos daturus bei Silius Italicus. Sonach ist unsere Inschrift zwischen 83 und 96 n. Chr. gesetzt. Th. M.]

etwa 3 Miglien von Alt-Capua entfernt am Fuss des Tifata in der Ebene gelegen ist. Diese Annahme, welche von jeher bei den italienischen Topographen anerkannt gewesen, wird durch monumentale Ueberreste und Inschriftenfunde (namentlich I. N. 3565. 3576) gestützt, sowie auch durch die Thatsache, dass das Christenthum, seit es herrschende und Staatsreligion geworden, auch örtlich die Erbschaft ihrer Vorgängerin angetreten hat. Neuere Ausgrabungen, welche der Oberst Novi 1856 fg. hier anstellen ließ, haben dieselbe weiter bestätigt (Minervini Bull. Nap. N. S. V 41 fg. 62 VIII 4), unter anderem auch folgende Inschrift, welche hart neben der Kirche gefunden ward. Wenn ich solche hier von Neuem veröffentliche, so geschieht dies nicht so sehr um den ungenügenden Text Minervinis zu ergänzen, als um ihr eine weitere Verbreitung zu verschaffen.

Es ist eine schlanke hohe Basis aus Travertin, gegenwärtig im Nationalmuseum von Neapel. Die Inschrift enthält 22 Zeilen, von denen je zwei einen Hexameter bilden; 14 Zeilen sind noch lesbar, von den folgenden nur hie und da ein Buchstabe. Die Schrift ist lang gezogen, oberstächlich eingehauen und gehört in die Zeit der Decadenz.

INCOLA TIFATAE NATIBVS · INCLVTA VIRGO HAEC · LATONA · TVIS · STATV IT · MIrACVLA · TEMPLIS· 5 CVNCTIS · NOTVS · HOMO · SIL **VARVM · CVLTOR · ET · IPSE·** LAVDIBVS · INMENSIS · VITAE · **OVI · SERVAT · HONOREM·** DELMATIVS · SIGNO · PRISCO DE NOMINE · LAETVS · 10 CREDO · OVIDEM · DONVM · NVL LIS · HOC · ANTEA · NATVM COLLIBVS · AVT · SILVIS · TAN **TVMCAPVTEXPLICATVMBRIS** 19 QVAE VERVM . . . . . . . VM ?

Herr Minervini hat von V. 14 nur die Buchstaben licatum pri lesen können. Doch ist, obgleich von ein oder zwei Buchstaben die untere Hälfte abgesprungen, die Lesung ganz sicher bis auf die beiden letzten.

Statt umbris ist nämlich vielleicht zu lesen umbrae, das dann von tantum abhängig wäre.

Es handelt sich hier um die Stiftung eines Hirschgeweihs (Eberkopfes?) in dem Dianatempel (vgl. die Inschriften aus Leon Ann. dell' I. 1864 S. 218). Dasselbe wird V. 4 miracula genannt und V. 11fg. weiter angepriesen. Diese Verse in einer allerdings sehr corrumpirten Sprache werden wol so zu verstehen sein: "ich glaube gewiss daß nirgends in Berg oder Wald ein Weihethier älter zu finden sei als dies; solchen Kopf breitet es im Walde aus (so groß ist sein Geweih.)"

Interessant wird die Inschrift besonders durch den Weihenden, der nach V. 5 fg. eine hervorragende Persönlichkeit gewesen sein muß. Des Namens Delmatius kennen wir zwei: den Bruder Constantins des Großen und seinen Sohn, der 335 vom Oheim zum Caesar erklärt, 337 oder 38 auf desselben Anstiften getödtet wurde. — Minervini meinte anfangs, der V. 5 fg. bezeichnete Mann und der Delmatius V. 9 könnten nicht dieselbe Person sein; es sei ja ganz unpassend wenn einer der Art sich selber lobe; also ein Freigelassener des Delmatius, der früher Laetus geheißen, habe für seinen Herrn die Inschrift gemacht. Später ist er von der Bescheidenheit und dem Freigelassenen zurückgekommen und deutet signum als Name (Or. 2780): allora si direbbe che pose quel monumento un personaggio, che all'antico nome di Laetus aggiunse il soprannome Delmatius 1) und folglich hieß der Bruder Constan-

<sup>1) [</sup>Meiner Meinung nach, die ich mit Erlaubniss des Einsenders hier beifüge, ist die zweite Erklärung Minervinis die richtige, also zu lesen: Delmatius signo, prisco de nomine Laetus. Dass man im Lateinischen signare mit Beifügung des Eigennamens so brauchen könne wie wir sagen 'sich schreiben', bezweisle ich, da der entsprechende Gebrauch durch Unterschrift des Namens einen Act zu bekräftigen bekanntlich unrömisch ist. Andrerseits ist signum im Gegensatz zu nomen technisch, wie besonders die bekannte Stelle im Leben der Gordiane c. 4 zeigt: filium Gordianum nomine Antonini signo inlustravit, so dass schon darum eine andere Deutung nicht zulässig erscheint; und wenn der Gegensatz des signum gegen das nomen priscum so ausdrücklich und so scharf hier zuerst erscheint, so ist er doch der Sache nach längst bekannt. Denn wie nomen der Familienname ist, den man von Rechtswegen führt, so ist signum — im besseren Latein (so z. B. bei Tacitus ann. 1, 41) vocabulum - derjenige, der einem nach freier Wahl, sei es bei der Geburt, sei es später beigelegt wird (z. B. vita Aurel. 6: huic signum exercitus adposuerat 'manu ad ferrum'). Es kommt hinzu, dass die signa, wie sie auf den Inschriften vom dritten Jahrhundert an erscheinen, in der großen Mehrzahl durchgängig auf ius endigten - so z. B. Acacius (Mur. 126, 1), Concordius, Florentius, Leontius, Olympius (Mur. a. a. O.), Sapricius (Hübner de sen. pop. q. R. actis p. 57), um nur solche Beispiele anzuführen, wo der Beiname ausdrücklich als signum bezeichnet wird. Es genügt in dieser Hinsicht auf die sehr befriedigende Auseinandersetzung Borghesis (opp. 3, 501 fg.) zu verweisen. Sonach passt

tins ursprünglich Fl. Julius Laetus. Ob der gelehrte Neapolitaner uns wol erlaubt zu übersetzen "Delmatius schreib ich mich meines alten Namens froh"? Wiewol das Geschlecht hier als alt bezeichnet wird, so sind doch meines Wissens keine Glieder desselben außer den Genannten bekannt. Und da auch der Vater nach unsern Quellen zu wenig hervortritt um die Bezeichnungen V. 5 fg. als angemessen erscheinen zu lassen, wird man nach Allem den Caesar Delmatius als Weihenden ansehen dürfen.

Rom.

H. NISSEN.

es sehr gut, dass unser Laetus als signum die Benennung Delmatius führt. Ist dies richtig, so kann dieser Laetus Delmatius jeder andere eher gewesen sein als der Bruder oder der Nesse des Constantin, denn diese führten den Namen ehen nicht als signum, sondern als nomen, wie die Münzen und Inschriften zeigen; und in der That sagt unsere Zeitschrift auch nicht mehr von ihm, als dass er in Campanien als Waidmann berühmt war. TH. M.]

## ZU DEN SCRIPTORES HISTORIAE AUGUSTAE.

Mehreren Lesarten der Vaticanischen Hs. haben wir in unserer Ausgabe ein Fragezeichen beigefügt; wie sich aus erneuter Einsicht der Hs. durch K. Zangemeister ergiebt, an folgenden Stellen mit Unrecht:

I 38, 1 fehlt in P wirklich per; hierauf prios vor der Correctur der ersten Hand, nicht, wie Peter angiebt, prorios. 48, 6 ab eo mansit in P 54, 1 & uano cuidam 60, 25 res & hispania 77, 19 habeat suos 79, 7 & ait percutite 83, 9 tuum 89, 27 narbana 89, 28 eius et lucilla 100, 16 statuas undique gladiatoris 110, 15 cardus. Aber am Rande der Handschrift — und darauf scheint Salmasius' Angabe sich zu beziehen — von erster Hand (was Jordan — und Peter — nicht angeben) pertinax dimidiatas | lactucas et cardos (sic) conui | uiis apponebat 133, 26 septizonium 133, 27 eius denique 181, 23 est appellatus 183, 9 coactus 190, 24 il-162, 28 caedes lius ausgekratzt. 211, 16 adulteriis 262, 8 privatis; auf der nächsten Seite (5) scheint es heißen zu müssen 'ac tantum amicos'. II 124. 10 domiciani fuerant: weil ich ein? gesetzt hatte, sagt Peter nicht, dass fuerant in P steht, obgleich er domiciani angiebt: nämlich weil ich hierzu ausdrücklich ein sic gesetzt hatte.

Dagegen haben sich unsere Zweifel als begründet erwiesen an folgenden Stellen:

I 13, 7 post hec in P 63, 28 deinde sibi 64, 7 dedit populo

100, 12 exaudi caesar delatores 65, 21 et uitio 87, 8 elatus est ad leonem steht nur einmal, nicht wie Jordan - und Peter - angeben, zweimal in der Handschrift. 110, 6 emancipatis demg: ib. 20 ist in unserer Ausgabe nicht angegeben, dass brittanias in B steht; ich erwähne dies nicht desswegen, weil auch Peter es nicht angiebt, sondern weil es die handschriftliche Lesart auch bei Solin und 126, 14 dein 131, 78 plurimos Martianus Capella ist. 141. 16 heraclitum ad optinendam 163, 1 facte cedes 168, 21 & maxime praetorianum 171, 5 ioco. quod dictum 172, 6 & fratrem 203, 1 iussit. iussit & 172, 7 pro presagio 198, 30 unus fehlt. cursorem jussit & 203, 16 et fehlt 212, 2 subsericae 251, 29 quod 255, 21 & campo mit einer Rasur über p. & ille 256, 15 quosq; 260, 18 est hic iuquid (d von erster Hand in t corrigirt). 260, 19 adere: von erster, nicht, wie Peter sagt, von dritter Hand eu zugefügt. 260, 23 plurimis ictib; confuderunt, von zweiter, nicht, wie Peter II 1, 17 praecepit neusagt, von erster Hand corr. in confoderunt. troque, nicht, wie Jordan - und Peter - angeben, utroqu scheint eher a als & hinter ante ausgekratzt; gleich darauf rührt refectisque von Mommsen, nicht von Peter her. 131,30 meruit fehlt.

Außerdem fehlt II 7, 3 in P se. 6, 16 hat in P von erster Hand generam und nicht, wie Peter angiebt, generem gestanden. 47, 16 in tribunali "oces et ut (et oder wenigstens t von zweiter Hand); dazu am Rande von zweiter Hand... cquest'e 106, 24 p-dam suum (der Verbindungsstrich von zweiter Hand).

Um noch ein Paar Kleinigkeiten zu erwähnen I 99, 17 ist Alexandriam völlig sinnlos und wahrscheinlich durch das vorhergehende Alexandrina in den Text gekommen. Ebenso scheint nothwendig 111, 17 für Cornificiam gelesen werden zu müssen Cornificium.

Wenn man uns vorwirft den Bambergensis ungenau benutzt zu haben, so haben wir diesen Vorwurf verdient, weil wir nicht gesagt haben, dass verbesserte Schreibsehler nur da angegeben sind, wo die Correctur in beiden Handschriften geschehen ist, also einen Schluss auf den Archetypus erlaubt: ein Verfahren, das bei zwei aus derselben Handschrift abgeschriebenen Exemplaren gewiss hinlänglich gerechtfertigt ist.

Berlin.

F. EYSSENHARDT.

# DIE SCIPIONENPROZESSE.

# 1. DIE QUELLEN.

Ueber wenige Abschnitte der römischen Geschichte besitzen wir so ausgiebige Quellen wie über die sogenannten Scipionenprozesse, die Kette von Angriffen, welcher der ältere Scipio Africanus erlag. In der That ist nicht bloß die Katastrophe an sich betrachtet ein folgenschweres historisches Ereigniss, sondern auch die Ueberlieferung derselben in ihrer allmählichen Trübung von nicht geringem und keineswegs bloß litterarhistorischem Interesse, so daß eine abermalige Erörterung derselben nicht überslüssig erscheint 1).

<sup>1)</sup> Außer beiläufigen Behandlungen dieses Gegenstandes oder solchen, die völlig außerhalb jeder Kritik bleiben, sind mir über diesen Gegenstand bekannt geworden die Untersuchungen von F. Lachmann (de fontt. hist. T. Livii 2 1828, 105 fg.), von H. W. Heerwagen (de P. et L. Scipionum accusatione quaestio, Baireuther Herbstprogramm 1836), von K. W. Nitzsch (Gracchen 1847 S. 112) und von H. Nissen (krit. Unters. über Livius 1863 besonders S. 213fg.). Allen gemeinsam ist der Fehler, dass sie den Gegenstand nur von der historischen, nicht von der juristischen Seite her untersucht haben; daher nicht bloß einzelne arge Versehen, wie z. B. Heerwagen für die chronologische Folge der Ereignisse davon ausgeht, daß Scipio nach Liternum als exul im Rechtssinne gegangen sei, sondern überhaupt die ganz müssigen Debatten darüber, ob die Anklagen auf mæiestas oder peculatus gerichtet gewesen seien, und die Unmöglichkeit eindringender Untersuchung und endgültiger Ergebnisse. Nitzschs Darstellung ist gänzlich beherrscht von falschem Pragmatismus und von willkürlichen zum Theil sehr seltsamen Einfällen; wie er denn zum Beispiel meint die Schuld der Scipionen wahrscheinlich machen zu können, was gerade so unmöglich ist wie die Constatirung ihrer Unschuld; ferner meint, dass Ti. Gracchus aus Bosheit gegen die Scipionen intercedirt habe, um dem Lucius das angestrebte Märtyrerthum unmöglich zu machen. Heerwagens Abhandlung ist eine reine Schutzschrift für Livius oder vielmehr für Antias -ne caussa quidem fingi poterit, sagt er S. 14, quare Valerium hac in re a veritate recessisse putemus - und geschrieben ohne Einsicht in das allgemeine Verhältniss der Quellen, so dass der livianische Bericht wesentlich durch die Zeugnisse der Ausschreiber des Livius beglaubigt wird. Auch Lachmanns Arbeit, obwohl sie die verschiedenen Versionen weit sorgfältiger sondert und abschätzt, ist von diesem Fehler nicht frei. Die beste Untersuchung ist ohne Frage die von Nissen, der namentlich zuerst den Unterschied der für uns primären Quellen und ihrer Ausschreiber so wie die große Bedeutung der polybischen Angaben Hermes I.

Zur Vereinfachung der Untersuchung erscheint es zweckmäßig zunächst dasjenige Quellenmaterial, das relativ primär ist, von demjenigen abzusondern, das zwar auch bei alten Schriftstellern sich findet, aber als aus uns noch vorliegenden Büchern entlehnt für die historische Kritik nicht weiter in Betracht kommt. Hienach scheiden die Berichte sich in die folgenden Massen:

1) Wirkliche Actenstücke aus diesen Verhandlungen oder nachweislich aus solchen geflossene Angaben besitzen wir nicht. Zwar erwähnt Livius 1) als noch zu seiner Zeit vorhanden Catos oratio de pecunia regis Antiochi; benutzt zu haben scheint er sie aber nicht, führt wenigstens ausdrücklich nichts daraus an. - Die beiden tribunicischen Decrete in der Intercessionssache, die bei Gellius 6 (7), 19 aus älteren Annalen entlehnt sich vorfinden, sind unzweifelhaft auf eine Reihe zu stellen mit den Reden, Briefen und sonstigen Actenstücken, wie sie in den alten Geschichtswerken so zahlreich begegnen: es sind nicht Fälschungen, sondern Darlegungen des Sachverhalts, die der Schriftsteller den handelnden Personen in den Mund legt. Schon Weißenborn<sup>2</sup>) hat mit Recht bemerkt, dass in einer gleichzeitigen Urkunde L. Scipio unmöglich Asiaticus heissen könnte, da er ja so wie seine Descendenten bis in die sullanische Zeit sich vielmehr Asiageni nannten 3); überhaupt aber sind in einer Urkunde des sechsten Jahrhunderts die Cognomina anstößig4) und nun gar diese neuen selbstgewählten. Gewiss nicht mit Recht wendet Nissen<sup>5</sup>) ein, dass die Decrete echt, die Namen aber später interpolirt sein könnten. Andere Bedenken, die gegen diese Urkunden sich erheben, werden besser unten erörtert; in der Hauptsache genügt es in der That sie zu lesen, um sich zu überzeugen, dass dies nicht actenmässige Documente, sondern Rhetorenarbeiten sind — oder wann

mit sicherem historischem Takt festgestellt hat, auch die verschiedenen Versionen im Wesentlichen richtig scheidet und von der falschen Methode sie in einander zu arbeiten, die noch bei Lachmann sich findet, sich freihaltend den Bericht des Antias mit Recht einfach verwirft. Aber im Einzelnen begegnen mancherlei Flüchtigkeiten und noch mehr Gewaltsamkeiten; und abgesehen von der Vernachlässigung der einschlagenden Rechtsfragen ist auch auf die Genesis der Fälschungen, die doch hier so wichtig und so belehrend ist, gar keine Rücksicht genommen. In der That ist der Gegenstand der Art, dass er nicht im Verlauf eines größeren Werkes, sondern nur monographisch in genügender Weise sich behandeln lässt.

<sup>1) 38, 54, 11.</sup> 

<sup>2)</sup> Zu Liv. c. 60.

<sup>8)</sup> C. I. L. I p. 36.

<sup>4)</sup> Vgl. röm. Forsch. 1, 46.

<sup>5)</sup> S. 217.

hätte je ein römischer Beamter sein Decret damit motivirt, 'dass es dem Ansehen des Staats nicht entspreche den Feldherrn der römischen Gemeinde daselbst einzusperren, wo er die Feldherren der Feinde eingesperrt habe'? — Anderer Art sind die beiden Reden angeblich des P. Scipio gegen den M. Naevius und des Ti. Gracchus zur Motivirung seiner Intercession zu Gunsten des L. Scipio, welche beide Livius 1), die erstere außerdem Gellius 2) erwähnen; denn dass diese nicht in Annalen eingelegt waren, sondern als selbstständige Schriften circulirten, geht insbesondere aus der Erwähnung des Titels (index) der ersteren bei Livius hervor. Indess beide Gewährsmänner bezeichnen diese Reden als sehr zweifelhafter Echtheit<sup>3</sup>); und für ihre Unechtheit spricht sehr entschieden, dass nach Ciceros bestimmtem Zeugniss es keine Schriften des älteren Africanus gab 4) und auch seine Beredsamkeit nur durch Ueberlieferung bezeugt war 5), während er von Ti. Gracchus nur eine in Rhodos gehaltene griechische Rede kennt 6). Das scharfe Wort, das derselbe 7) von Scipio gegen Naevius anführt: quid hoc Gnaevio ignavius? kann aus derjenigen Rede, die Livius und Gellius lasen, schon darum nicht entnommen sein, weil die letztere nach Livius Zeugniss den Namen des Anklägers nirgends nannte, so dass jenes Wort nothwendig aus einer annalistischen Notiz oder auch durch mündliche Ueberlieferung Cicero zugekommen sein muss. Es bleibt also nur zweifelhaft, ob die Reden erst nach Cicero in Umlauf gekommen sind oder er sie gekannt, aber stillschweigend verworfen hat. Uebrigens zeugt auch der Inhalt namentlich der Rede des Gracchus, auf den zurückzukommen sein wird, deutlich dafür, daß sie erst in verhältnissmässig später Zeit untergeschoben ist.

2) Polybios erzählt zwar diese Prozesse nicht, wie es denn dem universalhistorischen Charakter seines Werkes und seiner bewussten Opposition gegen die Stadtchronik entspricht die Vorgänge auf dem römischen Markt nach Möglichkeit zurückzudrängen; wohl aber bringt

<sup>1)</sup> c. 56, 5 (vgl. 39, 52, 3).

<sup>2) 4, 18.</sup> 

<sup>3)</sup> Freilich hat Livius nachher 39, 52, 3 diesen Zweifel wieder vergessen.

<sup>4)</sup> de off. 3, 1, 4: nulla eius ingenii monumenta mandata litteris, nullum opus otii, nullum solitudinis munus extat.

<sup>5)</sup> Brut. 19, 77: Scipionem accepimus non infantem fuisse, wogegen es von der Beredsamkeit des Sohnes desselben heilst: indicant oratiunculae.

<sup>6)</sup> Brut. 20, 79.

<sup>7)</sup> de or. 2, 61, 249.

er, wo er den Tod des Scipio erzählt und denselben charakterisirt 1), zum Belege der Gunst, deren er bei dem Volk, und des Zutrauens, dessen er im Senat genossen, drei Erzählungen bei, von denen die erste und dritte diesen Händeln angehören. - Dieselben drei Anekdoten wiederholt, offenbar nach Polybios, Diodor<sup>2</sup>), einiges ungeschickt entstellend; zum Beispiel gehört es ihm, dass die Anklage gegen Publius auf schimpfliche Todesstrafe (δεινός θάνατος) gerichtet gewesen sei. - Aber ebenso muss in unserer Hauptquelle für diesen Prozess, dem achtunddreissigsten Buche des Livius, der Schluss des 55. Kapitels aus Polybios herrühren. Er erzählt hier die zweite und die dritte der polybischen Anekdoten - die erste derselben hat er in ihrer annalistischen Fassung bereits früher mitgetheilt - und zwar ganz wie dieser außerhalb des pragmatischen Zusammenhangs und als Beleg der fiducia animi Scipios, auch sonst völlig übereinstimmend, nur dass freilich bei der dritten Anekdote die Zahlen in auffallender Weise abweichen. Scipio bei Polybios fragt, wie es komme, dass man von ihm über 3000 Talente Rechenschaft fordere, sich aber darum nicht kümmere, durch wen die 15000 von Antiochos gezahlten Talente dem Aerar zugeflossen seien; Livius dagegen setzt für die 3000 Talente (= 72 Mill. Sesterze) 4 Millionen, für die 15000 Talente (= 360 Mill. Sesterze) 200 Millionen, so dass die Summen sich bei Polybios verhalten wie 1:5, bei Livius wie 1:50. An Schreibfehler kann weder dort noch hier gedacht werden; denn die polybischen Ziffern bestätigt außer Diodor auch der Bericht über den Frieden mit Antiochos auf das Vollständigste<sup>3</sup>), die livianischen aber Valerius Maximus<sup>4</sup>) und es kann auch wenigstens die erste (quadragies) nicht angefochten werden, da Livius sich auf diese stützt, um danach eine allzu hohe Angabe des Antias (ducenties quadragies) zu emendiren. Somit bleibt nichts übrig als die freilich für Livius wenig günstige, aber unvermeidliche Annahme, dass er bei der Umsetzung der Talente in Sesterze,

<sup>1) 24, 9. 9 ..</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Vat. p. 78.

s) Bekanntlich zahlte Antiochos an die Römer 15000 Talente, davon 500 bei Abschluss der Präliminarien, 2500 bei der Ratification, den Rest in zwölf Jahresterminen (Polyb. 21, 14. 22, 26 — Liv. 37, 45. 38, 37, 9. 38); es hatte demnach der Feldherr selber nur 3000 Talente von diesen 15000 empfangen. Livius hat dies freilich missverstanden, indem er die 15000 Talente nicht wie Polybios als 'dem Antiochos abgenommen', sondern als 'von Scipio im Aerar niedergelegt' bezeichnet.

<sup>4) 3, 7, 1.</sup> 

die er sonst sorgfältig vermeidet, hier sich auf das gröblichste verrechnet hat.

- 3) Cicero hat nur wenige hieher gehörige Notizen, insbesondere de or. 2, 61, 249 und de prov. cons. 8, 18, die natürlich den besseren annalistischen Berichten folgen.
- 4) Was Nepos in die exempla aus den Scipionenprozessen aufgenommen hatte, ist uns in zwei Kapiteln des Gellius 4, 18 und 6 (7), 19 erhalten. Dass das zweite derselben aus der angeführten Quelle genommen sei, sagt Gellius eigentlich geradezu 1) und ist oft, zum Beispiel schon von F. Lachmann2), bemerkt worden; aber auch von dem ersten hat Nissen3) mit Recht angenommen, dass die darin in ganz ähnlicher Weise ausgeführten duo exempla aus der gleichen Quelle herstammen.
- 5) Der livianische Bericht ist bekanntlich zweispältig und der ganze Abschnitt c. 55, 8 has ego summas - c. 57 a. E. proponenda erant augenscheinlich erst später von dem Verfasser eingelegt 4). Er stellt hier die verschiedenen von seiner Haupterzählung abweichenden Momente zusammen, die ihm anderswo vorgekommen sind; die dafür benutzten Quellen sind verschiedene. Einzelne Notizen am Anfang dieses Abschnittes sind bereits auf Polybios zurückgeführt worden. Die Angaben über das Scipionengrab in Liternum und die Statuen der Scipionen in Rom gehen zurück auf mündliche an Ort und Stelle vernommene Berichte. Was er über die angeblich aus diesen Prozessen erhaltenen Reden vorbringt, beruht höchst wahrscheinlich auf eigener Lecture derselben, wie denn die verhältnissmässig häufige Anführung erhaltener Reden zu den Eigenthümlichkeiten des livianischen Geschichtswerkes gehört und dessen Verfasser auf jeden Fall als kundigen Rhetoriker, wenn nicht gar als Rhetoriker vom Fach charakterisirt. Unzweifelhaft aber hat Livius außerdem für diesen Nachtrag noch einen zweiten Annalisten benutzt und die wesentlichen Momente angegeben, worin dessen Erzählung von der aufgenommenen abwich. Die Uebereinstimmung dieser Fassung mit der des Nepos ist so groß, daß beide aus demselben Annalisten geschöpft zu sein scheinen<sup>5</sup>); und wahrscheinlich ist der gemeinschaftliche Gewährsmann für beide Q. Claudius Quadrigarius,

<sup>1)</sup> vgl. c. 18, 11.

<sup>2)</sup> de fontt. Livii 2, 106.

<sup>8)</sup> S. 214.

<sup>4)</sup> Daher greift auch diese Einlage in sehr ungeschickter Weise vor und berichtet zum Beispiel von der Intercession die Varianten vor dem Text.

<sup>5)</sup> Vgl. Liv. c. 57, 3. 4 mit Gellius 6, 19, 6. 7.

der im Anschluss an die um 600 in griechischer Sprache abgefassten Annalen des L. Acilius in der sullanischen Zeit die Geschichte Roms schrieb <sup>1</sup>); dafs die oben (S. 162) erwähnten tribunicischen Decrete auf ihn zurückgehen, ist um so glaublicher, als auch sonst ähnliche Actenstücke in directer Rede aus Claudius angeführt werden <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Dass Livius für diese Zeit neben Antias vorzugsweise den Claudius gebraucht hat, hat Nissen (S. 214) wahrscheinlich gemacht, dem ich in seiner sonst befriedigenden Auseinandersetzung über Claudius (S. 39fg.) nur darin nicht beistimmen kann, dass er den von Livius angeführten Claudius, der die acilischen Annalen bearbeitete und fortsetzte, von dem bei Velleius Seneca Gellius und den späteren Grammatikern öfter citirten Q. Claudius Quadrigarius unterscheidet. Einmal wäre es doch in hohem Grade seltsam, wenn der von Livius so oft genannte Claudius allen übrigen Gewährsmännern, umgekehrt der sonst so oft erwähnte Quadrigarius dem Livius unbekannt geblieben wäre; zumal wenn man Stellen vergleicht wie Liv. 25, 39. 33, 10. 30. 36. 38, 23. Oros. 5, 3 einer- und Gellius 3, 8 andrerseits, wo dort Claudius, hier Claudius Quadrigarius im Gegensatz zu Antias genannt werden. Zweitens stimmt die Zeit: denn der Claudius des Livius führte seine Geschichte wenigstens bis 672 (Oros. 5, 20), Quadrigarius aber war nach Velleius 2. 9 Zeitgenosse des L. Sisenna Prätor 676 und behandelte in seinem 19. Buch die Ereignisse des J. 668 (Gellius 10, 1, 3), während die Citate bis zum 23. Buche reichen. Endlich giebt die Beschaffenheit der Fragmente nirgends einen Anhalt dafür die livianischen Anführungen von den übrigen zu trennen. - Nissen beruft sich für seine Ansicht theils darauf, dass Livius den funfzehnmal von ihm erwähnten Annalisten niemals Quadrigarius nenne, während er sonst sehr häufig so heisst; und dass Quadrigarius mit dem gallischen Brande seine Erzählung begonnen zu haben scheine, während von Acilius, den der livische Claudius bearbeitet hat, eine Notiz über Romulus (Plutarch Rom. 21) angeführt wird. Was den ersten Umstand anlangt, so verlangt diese Verschiedenheit in der Form des Citirens allerdings ihre Erklärung, findet sie aber auch leicht darin, dass Quadrigarius. wie jeder mit dem römischen Namensystem Vertraute zugeben wird, ein eigentliches Cognomen nicht gewesen sein kann, sondern nur entweder eine Standesbezeichnung oder ein Spitzname; so ist es begreiflich, dass derselbe erst nach Livius Zeit zur Unterscheidung dieses Claudius von anderen Schriftstellern des Namens gangbar geworden ist und ist es nicht auffallender, dass er den Q. Claudius, genannt der Jockey, immer Claudius nennt, als dass er den L. Coelius Antipater nie anders nennt als Coelius. Was aber den zweiten von Nissen geltend gemachten Umstand betrifft, so bestärkt derselbe vielmehr die Identität der beiden Historiker; denn auch Livius nennt seinen Claudius zuerst bei dem J. 387 (6, 42) und wenn Acilius von Erbauung der Stadt anhob, so beweist dies nur, dass der lateinische Bearbeiter den ersten Abschnitt wegließ, wie er andrerseits das am Schluss Fehlende selbstständig ergänzte. Dass seine Bearbeitung überhaupt eine sehr freie war, beweisen auch andere Stellen, zum Beispiel die Anführung von Daten nach römischem Kalender (Gell. 5, 17, 5).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man vergleiche besonders den angeblichen Brief der Consuln Fabricius und Aemilius an den König Pyrrhos (Gellius 3, 8), in dem sie diesem melden, sie wünschten seinen Tod nicht, damit sie einen Gegner hätten, den sie im Felde schlagen könnten, und schließen: tu nisi caves, iacebis. Wer die Decrete im Sci-

6) Dass die Haupterzählung des Livius c. 50, 4-55, 7, c. 58, 1-60 z. E., deren Ränder auf das Genaueste zusammenschließen, aus Valerius Antias herrührt, ist klar und oft bemerkt worden; Livius citirt denselben ausdrücklich sowohl da, wo er diese Erzählung beginnt (50, 4) als auch da, wo er von ihm weg zu andern Quellen sich wendet (55, 8), endlich später (39, 52), wo er seine eigene frühere Erzählung als diejenige des Antias berichtigt. Zum Uebersluss hebt auch Gellius 6 (7), 19, 8 die Hauptmomente hervor, in denen der Bericht des Antias über die Scipionenprozesse sich von dem der sonstigen älteren Chroniken, den auctoritates veterum annalium entferne; alle diese Momente aber kehren in der livianischen Erzählung wieder. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass der gelehrte und genaue Philolog mit diesem Tadel des Antias nicht so sehr auf diesen zielt als auf den unkritischen Ausschreiber desselben, den zu der Zeit des Gellius längst bei dem großen Publicum als der eigentliche Geschichtschreiber der Republik geltenden Livius, den er wohl nicht ohne Absicht niemals mit Namen anführt. - Aus diesem livianischen Bericht geflossen ist alles, was von lateinischen Schriftstellern Valerius Maximus 1) und Orosius 2), von Griechen Plutarch<sup>3</sup>) und Dion-Zonaras<sup>4</sup>) darüber vorbringen, vielleicht auch der sehr entstellte Bericht Appians 5) und die meisten hieher ge-

pionenprozess als echte Actenstücke behandelt, muss folgerichtig auch diesen Brief als ein solches gelten lassen.

<sup>1) 3, 7, 1. 4, 1, 8. 4, 2, 3. 5, 3, 2. 8, 1,</sup> damm. 1. Einzelne zum Theil sehr alberne Angaben, zum Beispiel daß der Ankläger Scipios nicht nur allein auf dem Markt zurückbleibt, sondern zuletzt selbst mit auf das Capitol geht (3, 7, 1); daß es der Consul ist, der den L. Scipio verhaftet (4, 1, 8); daß P. Scipio auf sein Grab zu schreiben befiehlt: ingrata patria, ne ossa quidem mea habes (5, 3, 2), kommen natürlich auf Rechnung des Verfassers des Anekdotenbuchs. — Aus Valerius Maximus (4, 2, 3), den er kurz vorher anführt, schöpft Gellius 12, 8 (Mercklin Citirmethode des Gellius S. 670).

<sup>2) 4, 20.</sup> Er gedenkt nur des Exils und des Todes in Liternum.

<sup>3)</sup> Cato mai. 15 und apophthegm. Scip. mai. 7.9.10. Er kennt als Ankläger nur die Petillier, was der Fassung des Antias eigenthümlich ist; wenn er apophth. 10 sagt: Παιτιλίου δὲ καὶ Κοΐντου...κατηγορησάντων, so scheint er sogar Livius Worte c. 50, 5: duo Q. Petilliü falsch übersetzt zu haben. Auch kehrt manches Detail bei ihm wieder, z. B. apophth. 7 die Erzählung vom Prätor Q. Terentius nach Livius c. 55, 2.

<sup>4)</sup> Dio fr. 63; Zonar. 9, 20. Wenigstens was wir von der Erzählung kennen, stimmt genau zu der livianischen; auch findet das Hervortreten der Petillier sich ebenfalls hier, denn die 'Brüder', die als Volkstribune anklagen, können nur sie sein.

<sup>5)</sup> Syr. 40. Dass zwei Tribune den P. Scipio bei dem Volke anklagen, findet sich nur bei Antias; was Appian sonst erzählt, ist den Annalisten allen gemein.

hörigen Angaben des Philosophen Seneca<sup>1</sup>); man wird also diese Angaben, die, so weit sie Neues bieten, sicher auf Missverständniss oder Erfindung beruhen, gänzlich bei Seite zu werfen haben.

7) Zwei Angaben in der Schrift de viris illustribus (42. 53) betreffen gleichfalls unsern Prozess und schließen sich wesentlich der Version des Antias an; sie sind darum von Nissen<sup>2</sup>) den aus Livius geflossenen Berichten zugezählt worden. Allein dies verträgt sich weder mit dem, was über die Quellen dieser wichtigen Schrift anderweitig feststeht, wonach ihr eben nicht Livius zu Grunde liegt. sondern ältere Annalen, noch mit den Besonderheiten dieses Berichts; denn so kurz er ist, giebt er doch den zweiten Namen des Anklägers. den Livius nicht nennt, und den ebenfalls bei Livius fehlenden Zug, dass Scipio den Auftrag ihn nicht in Rom beizusetzen seiner Gattin giebt; wobei noch zu beachten ist, dass der Urheber dieser Schrift nicht ausschmückt, sondern auszieht. Man wird also annehmen dürfen. dass dieser Bericht aus der gleichen Quelle wie der livianische geschöpft worden ist; und der Umstand, dass die darin berichtete Version der Scipionenprozesse nach Gellius ausdrücklicher Angabe nicht in den älteren Annalen, sondern allein bei Antias sich fand, legt für weitere Untersuchungen die Frage nahe, ob Antias nicht überhaupt eine Hauptquelle der Schrift de viris illustribus sei.

Versuchen wir nun, gestützt auf diese Darlegung des Verhältnisses unserer Quellen, nachdem vor allen Dingen die einschlagenden Rechtssätze festgestellt sind, die geschichtliche Erzählung in ihrer ursprünglichen Form herzustellen, so weit dies für uns möglich ist. Wir werden dabei davon auszugehen haben, daß alle unsere Berichte auf eine älteste in immer weiter vorschreitender Trübung wiedergegebene Annalistenerzählung zurückgehen; denn auch die Angaben des Polybios stimmen mit den annalistischen so nahe zusammen, daß er sie eher

Nicht mit Recht sieht Nissen S. 215 die appianische Erzählung an als aus den beiden annalistischen Versionen zusammengestellt; nur das bleibt freilich zweifelhaft, durch welchen Kanal die Erzählung des Antias dem Appian zugekommen ist.

<sup>1)</sup> Was dieser de brev. vit. 17, 6 und de consol. ad Pol. 14, 4 vorbringt, schließt sich so eng an Livius Mittheilungen aus der falschen Rede des Gracchus c. 56, 10-13 an, daß es wahrscheinlich daraus genommen ist, zumal da Seneca ja auch sonst den Livius benutzt hat. Andere Angaben freilich über die Mitgift der Töchter des Africanus de consol. ad Helv. 12, 6 und über den Tod des Asiaticus de consol. ad Pol. a. a. O. sind nicht aus Livius genommen, übrigens beide theils nachweislich, theils wahrscheinlich falseh.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) S. 215.

den von ihm benutzten Chroniken als einer ganz unabhängigen Quelle, etwa der Ueberlieferung des scipionischen Hauses, entnommen zu haben scheint. Dem Grade der Reinheit nach lassen sich drei Stufen unterscheiden. Am lautersten ist natürlich die polybische Erzählung, obgleich die Angaben hier aus ihrem sachlichen Zusammenhang losgelöst auftreten. Auf der zweiten Stufe stehen die aus den älteren Annalen geschöpften Berichte, wie sie bei Cicero und Nepos und in der livianischen Einschaltung erhalten sind; an eben diese knüpfen die aus den falschen Reden des Scipio und des Gracchus aufbehaltenen Angaben an. Mögen diese Nachrichten auch aus verschiedenartigen älteren Chroniken genommen sein, so bürgt doch das Zeugniss des Gellius dafür, dass diese hier übereinstimmten, und es findet sich auch nirgends in diesen Angaben ein wesentlicher Widerspruch. Die dritte Stufe dagegen bildet die abweichende Erzählung des Antias, wie sie Livius in dem Hauptbericht und Victor uns aufbewahrt haben. Die polybischen Bruchstücke und die reinere annalistische Fassung stimmen so nahe zusammen, dass sie sich füglich combiniren lassen; und diese Erzählung soll zunächst vorgelegt werden, indem damit zugleich dasjenige vereinigt wird, was allen Berichten gemein gewesen sein muss, wenn es uns auch nur aus der uns am ausführlichsten überlieferten Version des Antias bekannt ist. Sodann sollen die chronologischen Fragen geprüft werden, die sich auf die Katastrophe der Scipionen beziehen und die es zweckmässig erscheint von der eigentlichen pragmatischen Darlegung zu sondern. Zum Schluss werden wir diejenigen Puncte, in denen Antias von seinen Vorgängern abwich und die Gründe dieser Abweichungen wie auch die sonstigen an diesen Prozess sich anknüpfenden litterarischen Fälschungen erörtern.

### 2. DIE RECHTSFRAGE.

Zur richtigen Würdigung der Scipionenprozesse ist vor allem die Frage zu beantworten, die bis jetzt wohl nicht einmal ernstlich aufgeworfen worden ist, inwiesern der römische Beamte verpflichtet war über die durch seine Hände gegangenen öffentlichen Gelder Rechenschaft zu legen; bei welcher Untersuchung sowohl die Verschiedenheit der einzelnen Beamtenklassen als auch diejenige der öffentlichen Gelder selbst ins Auge zu fassen sein wird. — Ueber die Stellung des Quästors in dieser Hinsicht besteht kein Zweisel: er hat 'nach altem Recht und Herkommen' die Rechnungen über die von ihm verwalteten

Gelder im städtischen Aerar niederzulegen (rationes ad aerarium deferre 1), wo sie dann in die öffentlichen Bücher eingetragen werden (rationes referre<sup>2</sup>). — Anders verhält es sich dagegen mit den Oberbeamten; es darf wohl als ausgemacht betrachtet werden, dass bis auf die letzte Zeit der Republik nur der Quästor, nicht aber der ihm vorgesetzte Oberbeamte rechenschaftspflichtig gewesen ist. Dafür spricht die Sache selbst. Die Einführung der Quästur und die Ueberweisung der Kassenverwaltung von dem Feldherrn an den ihm beigegebenen Gehülfen hat nur dann Sinn und Zweck, wenn der Oberbeamte einer unmittelbaren Controle verfassungsmäßig nicht unterworfen war und er also durch die Einrichtung der Quästur wenigstens einer mittelbaren unterworfen ward. Dazu kommt, dass die Beamten, denen Rechnung gelegt ward, doch auf keinen Fall andere sein konnten als die städtischen Quästoren; und wenn es in der Ordnung war, dass der gewesene Provinzialquästor diesen Rechnung legt, so ist es doch mit der streng gegliederten magistratischen Hierarchie der Römer in keiner Weise vereinbar den Consular in eine gleiche untergeordnete Stellung zu minderen Beamten zu versetzen. — Aber nicht bloß allgemeine Gründe sprechen für diese Annahme, sondern auch die ausdrückliche Angabe Ciceros in den Verrinen (684), dass der Quästor ohne seinen Statthalter Rechnung abzulegen pflege 3). In den letzten Decennien der Republik kam allerdings Rechnungslegung auch bei den oberen Beamten vor 4), wenigstens in der Weise, dass der Oberbeamte

<sup>1)</sup> Cic. ad fam. 5, 20: si rationum referendarum ius vetus et mos antiquus maneret, me relaturum rationes, nisi tecum . . . contulissem confecissemque, non fuisse. Quod igitur fecissem ad urbem, si consuetudo pristina maneret, id, quoniam lege Iulia relinquere rationes in provincia necesse erat easdemque totidem verbis referre ad aerarium, feci in provincia.

<sup>2)</sup> Cicero in Pis. 25, 61, woraus deutlich erhellt, dass diese Eintragung von den städtischen Quästoren und ihren Schreibern bewirkt ward. Natürlich wird aber rationes referre auch sehr oft von dem Rechenschaft legenden Provinzialquästor gesagt, da ja durch ihn und ohne Zweisel unter seiner Mitwirkung die Eintragung beschafft wird und die Rechnungslegung eben darin recht eigentlich besteht, dass die Beamten des Aerariums seine Rechnungen in der Ordnung finden und also protokolliren.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Verr. 1, 39, 98. 99.

<sup>4)</sup> Rechnungslegung von Seiten des Stadtprätors wird sogar schon für die Jahre 673 und 680 erwähnt (Cic. a. a. O.), aber als angeordnet durch einen besonderen Senatsbeschluss und in einem gewissen wenigstens factischen Zusammenhang mit der Rechnungslegung desjenigen Quästors, der auf Anweisung des Prätors die betreffenden Summen gezahlt hat.

zwar nicht eigentlich selbst Rechnung zu legen, aber doch die Rechnungen seines Quästors zu prüfen 1) und dieselben sowohl in den beiden größten Städten der Provinz vor seinem Abgang aus derselben niederzulegen wie auch nach seiner Ankunft in Rom bei der dortigen Kasse einzureichen hat 2). Diese Einrichtung aber wird zurückgehen auf Caesars Repetundengesetz von 695, da sie 684 noch nicht bestand; dafür, daß vor diesem Gesetz der Oberbeamte mit der Rechnungslegung nichts zu thun hatte, spricht auch sehr bestimmt der Umstand, daß Bibulus mit Berufung auf die Nichtigkeit der julischen Gesetze die Rechnungslegung überhaupt verweigerte 3).

Wenn also nach dem asiatischen Feldzug des L. Scipio um die Rechnungslegung gestritten ward, so konnte der Feldherr ohne Zweifel insofern behaupten, daß dieselbe von ihm nicht gefordert werden könne, als dies Geschäft vielmehr seinem Quästor oblag. Aber nicht über diese formale Frage ist in den Scipionenprozessen gestritten worden; vielmehr hat man der Sache und den rechtlichen Folgen nach die Rechnungslegung des Quästors stets behandelt als Rechnungslegung desjenigen Oberbeamten, nach dessen Anweisung und unter dessen Verantwortlichkeit der Quästor die Kasse verwaltet hatte. Sehr klar spricht sich dies aus in dem wohlbekannten, aber noch nicht in seinem Zusammenhang aufgefassten Satz des republikanischen Staatsrechts, daß wohl der Consul, aber nicht der Dictator schuldig sei über die von ihm ver-

<sup>1)</sup> Das zeigen sehr deutlich die beiden Briefe Ciceros ad fam. 2, 17 und 5, 20. Es sind immer noch rationes quaestoris (2, 17, 4) und wenn Cicero in dem Brief an seinen Quästor 5, 20, 6 rationes meae und tuae unterscheidet, so sind die letzteren offenbar die Handacten des Quästors, aus denen er in zweifelhaften Fällen der Rechnung abnehmenden Behörde Aufschluss giebt.

<sup>2)</sup> Cicero a. a. 0.; ad Att. 6, 7, 2; in Pis. 25, 61. Paulus Dig. 48, 13, 9, 6: qui cum provincia abiret, pecuniam, quae penes se esset, ad aerarium professus retinuerit.

<sup>3)</sup> Cicero ad fam. 2, 17, 2 schreibt an den Proquästor des Bibulus C. Sallustius: de rationibus referendis non erat incommodum te nullas referre, quam tibi scribis a Bibulo sieri potestatem: sed id vix mihi videris per legem Iuliam sacere posse, quam Bibulus certa quadam ratione non servat, tibi magnopere servandam censeo. Dass Bibulus seinem Quästor gestattet haben solle gar nicht Rechnung zu legen, ist gewiss eine der vielen boshasten Unterstellungen dieses bitterbösen Briefes. — Uebrigens kann der Empfänger desselben füglich der spätere Historiker sein; die Adresse (nach der Handschrift s. d. salustium proquaes. im Index, salutem dicit canini salustio proq. im Text) spricht dasür, da zumal in der mediceischen Handschrift nichts gewöhnlicher ist als unverständige Auslösung selbst der bekanntesten Siglen, und es steht der Annahme nichts im Wege, dass der Volkstribun des J. 702 zwei Jahre später als legatus pro quaestore in Syrien fungirt hat.

walteten Gemeindegelder Rechnung zu legen 1) - welcher Satz sowohl zur Frage kam bei den Versuchen die Erben des Dictator Sulla zur Erstattung der von diesem unterschlagenen Staatsgelder zu zwingen 2), wie auch als man sich darum stritt, ob Pompeius für 702 zum Dictator oder zum Consul ohne Collegen gewählt werden solle 3). Es ist dies eben nichts anderes als dass dem Consul nothwendig der Quästor, dem Dictator nothwendig der Reiterführer zur Seite steht und also jener zur mittelbaren Rechnungslegung verpflichtet ist, nicht aber dieser. Damit hängt dann weiter zusammen, dass ohne dessfälligen Senatsbeschluss wohl der Consul<sup>4</sup>), aber nicht der Dictator Geld aus dem Aerar zu erhehen befugt war 5) - offenbar weil jener dies auf seine Verantwortlichkeit und unter Vorbehalt der Verrechnung durch den Quästor that, dieser aber in keiner Weise gezwungen werden konnte Rechnung zu legen. — Nicht darum also handelte es sich in dem Prozess des L. Scipio, ob er überhaupt rechenschaftspflichtig sei, sondern um die ganz davon verschiedene Frage, ob die Gelder, wegen deren ihm Rechenschaft abgefordert ward, zu denjenigen gehörten, für die eine solche Verpflichtung bestand. Es ist keinem Zweifel unterworfen, dass der Quästor Rechnung abzulegen hat über die aus dem Staatsschatz dem Oberbeamten überwiesenen Gelder und ohne Frage auch über diejenigen Summen, die der Statthalter von den Steuerpflichtigen oder Gemeindeschuldnern für Rechnung der Gemeinde einzog oder in gültiger Weise für die Gemeinde aufborgte. Indess ist daraus noch keineswegs zu schließen, daß auch der Kriegsgewinn nothwendig durch die Hände und die Bücher des Quästors gehen musste; und es wird nothwendig sein die hierüber geltenden Sätze klar zu stellen.

Der Dictator heist darum bei den Griechen technisch ἀνυπεύθυνος (Becker 2, 2, 172).

<sup>3)</sup> Denn darauf geht Ciceros Aeusserung in einer Rede aus seiner demokratischen Zeit (pro Cluent. 34, 94), dass die Geschwornen keineswegs der Meinung gewesen seien Sulla als den Gesetzen nicht unterworfen zu betrachten (non quo illi ... exlegem esse Sullam ... putarent). Vgl. unten S. 181 A. 1.

<sup>3)</sup> Appian b. c. 2, 23: ὡς ἄν ἔχοι μὲν ἔξουσίαν δικτάτωρος ἄρχων μόνος, τὴν δ' εὖθυναν ὑπάτου.

<sup>4)</sup> Polyb. 6, 13. Becker 2, 2, 110.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Zon. 7, 13. Liv. 22, 23. Becker 2, 2, 167.

<sup>•)</sup> Cicero Verr. l. 1, 14, 36: dedi stipendio, frumento, legatis pro quaestore, cohorti praetoriae . . . Vgl. daselbst l. 1, 13, 34 und l. 3, 76, 177.

<sup>7)</sup> Analogisch zeigen dies Asconius in Cornel. p. 72: ex vectigalibus und Paulus Dig. 48, 14, 9, 3.

Bekanntermaßen konnte der Feldherr die gemachte Beute entweder sofort den Soldaten zu freiem Eigenthum überlassen, wo dann der etwanige Verkauf der Beutestücke den Feldherrn und den Staat überhaupt zunächst nichts anging 1), oder auch die Beute selbst oder deren Erlös zu späterer Verfügung reserviren. Ein Verkauf der Beute im Lager für Rechnung der Gemeinde hat in älterer Zeit wohl in der Regel nicht oder doch nur in beschränktem Umfang stattgefunden; namentlich Vieh und Gefangene, unzweifelhaft der wesentliche Inhalt des Kriegsgewinns in den Kriegen der früheren Republik, sind damals sicher im Triumph mit aufgeführt und, so weit der Feldherr nicht anderweitig über sie verfügte, so wie sie waren an das Aerar und dessen Quästoren-abgeliefert worden 2), die sie dann für Rechnung der Gemeinde verkauften. Mit der Kriegskasse, aus welcher der den Feldherrn begleitende Quästor die Soldzahlung und andere nothwendige Ausgaben bestritt, hat also dieser Kriegsgewinn keinen unmittelbaren und namentlich keinen rechnungsmässigen Zusammenhang; die die Beute 'unter dem Kranz' versteigernden Quästoren sind ursprünglich die städtischen<sup>3</sup>), eben dieselben, die auch den im Krieg gemachten Landgewinn in angemessenen Parzellen zum Verkauf bringen; und wenn auch das Aerar durch diese Verkäufe in den Stand gesetzt wird den Bürgern, die das Tributum und damit mittelbar das Stipendium gezahlt haben, die gezahlten Summen zu erstatten, so sind doch die Rechnungen des Kriegsquästors und diejenigen der die abgelieferte Beute verwerthenden Quästoren von Haus aus getrennte. - Als später die Kriege nach Zeit und Ort größere Dimensionen annahmen, verlegte sich nothwendig der Verkauf derjenigen Beutestücke, die nicht in Geld, Kleinodien oder Kunstwerken bestanden, mehr und mehr von dem Markte der Hauptstadt in das Lager. Könnte nun auch nachgewiesen werden, dass der Feldherr bei dieser Versilberung der Beute sich des ihm bei-

<sup>1)</sup> Das kam freilich vor, dass aus militärischen Gründen die Soldaten veranlasst wurden sich der Beutestücke durch Verkauf unter der Hand sosort wieder zu entledigen (Liv. 10, 17, 6. 20, 16), auch wohl, dass der Feldherr die den Soldaten bestimmte Beute durch den Quästor verkaufen und ihnen nur den Erlös zustellen lies (Liv. 35, 1, 12).

Die Möglichkeit einer solchen Ablieferung beweist Livius 6, 4, 2. 7, 27,
 sicherer aber als diese Zeugnisse die Natur der Sache.

<sup>3)</sup> Darauf führen die plautinischen Stellen über den Kauf der Kriegsgefangenen de praeda a quaestoribus (Capt. 1, 2, 110 und 2, 3, 453 Fleckeisen), die ältesten, die wir haben, in denen solcher Verkäufe gedacht wird und bei denen der gebrauchte Plural nur an die Stadtquästoren zu denken gestattet.

geordneten Quästors bedient hat, so würde daraus immer noch nicht folgen, dass dies Beutegeld einfach in die öffentliche Kriegskasse fiel; es könnte immer der Quästor darüber gesonderte Rechnung geführt und der Feldherr darüber freier als über die eigentlichen Staatsgelder verfügt haben. Allein nicht bloß fehlt es für derartige Thätigkeit eines Militärquästors an jedem zuverlässigen Beleg 1), sondern ein ausdrückliches nur nicht gehörig berücksichtigtes Zeugniss von unbedingter Glaubwürdigkeit stellt fest, dass wenigstens in der späteren Zeit der Republik die Feldherren ihr Beutegeld nicht durch den Quästor verwalten ließen, sondern durch andere Offiziere. Das aus der im Taurus gemachten Beute gelöste Beutegeld habe niemand angerührt, schreibt Cicero dem Proquastor von Syrien, der ihn um Ueberweisung von 100000 Drachmen ersucht hatte, und werde auch niemand anrühren als der städtische Quästor. Alles gehe in dieser Hinsicht bei ihm seinen gewiesenen Weg: omnis enim pecunia (publica) ita tractatur, ut praeda a praefectis, quae autem mihi attributa est a quaestore curetur<sup>2</sup>). Also die aus der Staatskasse Cicero zugewiesenen Summen verwaltete der Quästor und auf diese allein beziehen sich die Rechnungen, die der

<sup>1)</sup> Die dafür beigebrachten Belegstellen wollen wenig bedeuten. Wenn Gellius 13, 25, 29 die manubiae definirt als die pecunia per quaestorem populi Romani ex praeda vendita contracta, so erregen die gleich folgenden Worte: quod per quaestorem dixi, intellegi nunc oportet praefectum aerario significari; nam cura aerarii a quaestoribus ad praefectos translata est — das Bedenken, ob nicht iener Angabe eine missverstandene Notiz über den ältesten Beuteverkauf durch die Stadtquästoren (S. 173 A. 3) zu Grunde liegt. Denn die Vorgänger der praefecti aerarii sind nicht die Militär-, sondern die Stadtquästoren. Wenn ferner Dionysios 7, 63 (vgl. 8, 82) ein 'Gesetz' anführt, wonach der Feldherr gar kein Recht auf die Beute habe, sondern der Quästor dieselbe für Rechnung der Gemeinde verkaufe, so ist die erste Hälfte dieses Satzes notorisch ein grober Irrthum, die zweite aber offenbar zu beziehen auf den nach Ablieferung der Beute durch den Stadtquästor, nicht auf den vor Ablieferung derselben durch den Militärquästor zu vollziehenden Verkauf. Ueber Livius 35, 1 vgl. S. 173 A. 1. Vermuthlich waren in der tralaticischen Definition des Verkaufs sub corona, die in unserer juristischen Ueberlieferung fehlt (vgl. Gellius 7, 4), als Verkäufer der an das Aerar abgelieferten Sclaven die städtischen Quästoren bezeichnet; womit dann bei halbkundigen Berichterstattern der keineswegs damit identische Verkauf der Kriegsgefangenen auf Beiehl des Feldherrn im Lager zusammengeworfen ward.

<sup>2)</sup> ad fam. 2, 17, 4. Die Lesung curatur ist nichts als eine sehr unverständige Conjectur. — Cicero war das ihm für ein Jahr (sumptus annuus: ad Att. 6, 3, 2. 7, 2, 6) ausgeworfene Geld nicht in Rom, sondern durch Anweisung (permutatio) in Laodikeia gezahlt worden (ad fam. 3, 5, 4); beim Abgang überwies er die gleiche Summe für das folgende Jahr seinem Nachfolger (ad Att. 7, 2, 6: me C. Caelio quaestori relinquere annuum) und nahm für den Ueberschuss,

Statthalter dem Aerar zu legen hatte; das Beutegeld dagegen wird verrechnet von den praefectis. Aehnlich drückt Tacitus 1) sich aus. Ohne Zweifel sind hier die praefecti fabrum gemeint; denn ungleich den anderen praefecti, die dem Statthalter untergeben sind, den praefecti alarum, cohortium, evocatorum, sind die praefecti fabrum zwar Offiziere, aber nicht solche, die feste Truppenkörper führen, und begegnen wir ihnen bei rein militärischen Geschäften kaum, während ihre Verwendung zum Beispiel bei politischen Missionen und selbst bei der Rechtspflege nachzuweisen ist<sup>2</sup>). Somit erscheinen sie durchaus geeignet die Beute und die Beutekasse zu verwalten. Es kommt hinzu, dass Lepta, den Cicero ausdrücklich als praesectus fabrum bezeichnet<sup>3</sup>), anderswo in Beziehung auf die Rechnungslegung genannt wird 4). Diese Präfecten also, nicht Beamte des römischen Volkes, sondern vom Statthalter nach Gefallen bestellte Offiziere, führten wenigstens in Ciceros Zeit die Rechnung über das Beutegeld; und da die Rechnungslegung des Oberbeamten eine mittelbare durch den Quästor zu beschaffende war, so folgt von selbst, dass sie auf die nicht durch den Quästor verrechneten Gelder sich nicht erstreckt hat. Auch leuchtet ein, dass mit der eben dargelegten Behandlung des Kriegsgewinns eine förmliche öffentliche Rechenschaftslegung sich unmöglich vereinbaren lässt, dieselbe vielmehr von vorn herein ausschließt. Der Feldherr ist zur Rechnungsführung über den Kriegsgewinn nicht viel anders verpflichtet als wie auch jeder Hausvater verpflichtet ist über Einnahme und Ausgabe Buch zu führen. Er handelt vorsichtig, wenn er bei diesem gerade durch seine völlige Schrankenlosigkeit gefährlichen Geschäft sich sowohl durch sorgfältige Auswahl seiner Vertrauensmänner wie durch gewissenhafte Buchführung gegen mögliche Verleumdungen sichert. Es mag oft vorgekom-

den er an das Aerar abzuliefern gedachte (ad Att. a. a. 0.: referre in aerarium ad  $HS \infty$ , wo die Zahl verdorben ist), in Laodikeia für Rechnung der Staatskasse Anweisung auf Rom (ad fam. 2, 17, 4: Laodiceae me præedes accepturum arbitror omnis pecuniae publicae, ut et mihi et populo cautum sit sine vecturae periculo).

<sup>1)</sup> hist. 3, 19 sagen die Soldaten, es sei besser Cremona sofort durch nächtlichen Ueberfall einzunehmen: si lucem opperiantur.... opes Cremonensium in sinu praefectorum legatorumque fore; expugnatae urbis praedam ad militem, deditae ad duces pertinere.

<sup>2)</sup> Ein praef. fabrum i(ure) d(icundo) et sortiend(is) iudicibus in Asia aus der Zeit des Augustus oder Tiberius findet sich I. N. 4336 — Henzen 6470. Auch kommen praefecti fabrum bekanntlich häufig in solchen Provinzen vor, wo keine Truppen standen.

<sup>8)</sup> ad fam. 3, 7, 4.

<sup>4)</sup> ad fam. 5, 20, 4; vgl. ad Att. 5, 17, 2. 10, 11, 2.

men, vielleicht Regel gewesen sein, dass der Feldherr bei Ablieferung des Reinertrags der Beute oder des Restes desselben an das Aerar, wie sie wenigstens sehr häusig stattfand, zugleich seine Rechnungen über den gesammten Kriegsgewinn beischloss<sup>1</sup>). Aber eine gesetzliche Verpflichtung zur Rechnungslegung hat bei den Römern zu allen Zeiten nur für die vom Staate zur Verrechnung dem Beamten überwiesenen, nicht für die von diesem dem Feind abgenommenen Gelder bestanden. Wenn sonach Polybios dem Scipio die Worte in den Mund legt, dass sein Bruder über die antiochische Beute keinem Rechenschaft schuldig sei <sup>2</sup>), so wird man hierin doch etwas anderes zu erkennen haben als die stolze Ueberhebung einer adlichen Natur über Recht und Gesetz, und demnach es auch anders beurtheilen, als es bisher geschehen ist, das Scipio denen, die diese Rechnungen forderten, sie zerrissen vor die Füse warf.

Endlich mag noch daran erinnert werden, daß die Art der Verwendung des Kriegsgewinnes durch den Feldherrn die über dessen rechnungsmäßige Behandlung gefundenen Ergebnisse vollständig bestätigt. Das aus der Beute gelöste Geld, die manibiae<sup>3</sup>), bildet die Handkasse des Feldherrn, mit der er geradezu anfangen kann, was ihm beliebt, unter der einzigen Beschränkung, daß er diese Gelder nicht in seinen Nutzen, sondern in den der Bürgerschaft zu verwenden hat. Er kann damit Soldaten und Offiziere beschenken, sowohl sofort im

<sup>1)</sup> Dafür spricht Gellius 4, 18, 9 (S. 190). Nicht gleichartig ist die Verzeichnung der bei dem Triumph abgelieferten Gegenstände ad aerarium (Cicero Verr. l. 1, 21, 57); dieses ist vielmehr eine einfache Empfangsbescheinigung.

<sup>2)</sup> Auch bei der bekannten Aeuserung 6, 56, dass in Rom auch ohne Brief und Siegel kein Unterschleif öffentlicher Gelder vorkomme, hat Polybios gewiss zunächst diese Ordnung im Sinne gehabt.

<sup>3)</sup> Manubiae oder manibiae (die Schreibung ist beglaubigt durch das mon. Anc. 3, 8. 17. 4, 24, ferner elog. 33 C. I. L. I, 290 und I. N. 4089) scheint das vom Feldherrn aus dem Beuteverkauf gelöste Geld zu sein und sich von praeda insofern zu unterscheiden, als dies die Beutestücke unmittelbar bezeichnet. Diese Distinction stellt schon Gellius 13, 25, auf und dafür spricht, daß, wo manubiae und praeda zusammenstehen, wie bei Cicero (Verr. 3, 80, 186; de l. agr. 1 princ. 2, 22, 59 fg. und sonst) jenes stets die zweite Stelle einnimmt, und daß aus dem Beutegeld gemachte Widmungen stets bezeichnet werden mit der Formel ex manubiis, wogegen die an den Soldaten ertheilte Beute niemals so heißt. Wenn dagegen Cato (p. 37 Jordan) sagt: nunquam praedam neque quod de hostibus captum esset neque manubias, so ist praeda hier der Gattungsbegriff und dessen Arten die Beutestücke selbst und das aus der Beute gelöste Geld. Ebenso heißt im metaphorischen Gebrauch der Erlös, besonders des Verbrechens, manubiae, z. B. furtorum manubiae Liv. 33, 47, 2. — Die Ableitung des Wortes ist dunkel, obwohl es sicher mit manus zusammenhängt.

Lager wie bei dem Triumph; er kann daraus Weihgeschenke setzen oder öffentliche Gebäude errichten; er kann endlich was ihm übrig bleibt in den öffentlichen Schatz abführen. Die Staatsbehörden vermögen auf die Behandlung dieser Summen in keiner Weise rechtlich einzuwirken <sup>1</sup>). An eine Frist ist der Feldherr hiebei zwar insofern gebunden, als er bis zu dem Termin, wo er sein Imperium niederlegt, über den Kriegsgewinn in einer oder der andern Weise verfügt haben muss; aber die wirkliche Verwendung der Gelder zu diesem Zweck erfolgt nicht nothwendig sogleich. Bei der Verwendung für Bauten ist es etwas Gewöhnliches, dass der gewesene Feldherr den Bau nach seinem Ermessen betreibt und beendigt und demnach die dafür bestimmten Summen Jahre lang in der Hand behält. — Ein derartiges Verfügungsrecht, schon für sich allein betrachtet, schließt jede Rechnungslegung in der That aus <sup>2</sup>).

Hienach können wir uns wenden zur Beantwortung der wichtigen Frage, welcher Art von gerichtlicher Controle nach den Ordnungen des römischen Freistaats theils die anvertrauten öffentlichen Gelder, theils der Kriegsgewinn unterlagen, falls die Inhaber derselben sie nicht bestimmungsmäßig verwendeten oder an die Gemeinde ablieferten. Es wird nothwendig sein beide Fälle streng zu unterscheiden. — Die Unterschlagung anvertrauter öffentlicher Gelder ist nach römischem Recht unzweifelhaft Diebstahl von beweglichem Eigenthum des Staats; es fragt sich aber, wie in der älteren Zeit das furtum pecuniae publicae, oder gewöhnlicher peculatus, prozessualisch behandelt worden ist. Weniger als über die meisten Fragen des römischen Rechts sind wir darüber unterrichtet, in welcher Form die Gemeinde in älterer

<sup>1)</sup> Bezeichnend ist es, dass Cn. Strabo nach der Eroberung von Asculum die gemachte Beute trotz der großen Bedrängniss der Staatskasse nicht in deren Interesse verwandte, nicht einmal den Sold daraus zahlte (Oros. 4, 18).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aehnlich wie die Beute sind auch die Multen behandelt worden; denn wie Krieg und Prozess gleichartig sind, so auch Kriegsbeute und Prozessgewinn. Der multirende Magistrat konnte mit der Mult machen was er wollte, vorausgesetzt nur, das er das Geld im öffentlichen Interesse verwendete; demnach wird auch in republikanischer Zeit die Mult nicht in das städtische Aerar abgeführt und darüber von dem multirenden Magistrat keine Rechnung gelegt worden sein. Ohne Zweisel erst der Kaiserzeit gehört die Einrichtung an, das der multirende Volkstribun die Mult dem Quästor anzuzeigen hat (Tac. ann. 13, 28), der alsdann vermuthlich die Einziehung bewirkt. Aehnlich hatten nach dem Stadtrecht von Malaca (c. 66) die Aedilen zwar das Recht zu multiren, aber ihre Multen dem Duovir anzuzeigen, der die Eintreibung beschafft (vgl. meinen Commentar S. 442, 450).

Zeit ihre Civilansprüche gerichtlich geltend gemacht hat; indess ist wahrscheinlich in den Fällen der sogenannten delicta privata, also namentlich bei furtum und damnum iniuria datum, wenn die Gemeinde also geschädigt war, die Schädigung im Wege des Civilprozesses in der Weise verfolgt worden, dass jeder Bürger als befugt galt die Gemeinde an Klägerstatt zu vertreten. Dafür spricht einmal der bekannte Satz, dass im Legisactionenverfahren, das sonst keine Stellvertretung und keine besonderen actiones populares kennt, doch jeder befugt war für das Volk zu klagen 1); ferner dass im J. 541 die Betrügereien des Lieferanten M. Postumius aus Pyrgi zunächst bei dem Stadtprätor zur Anzeige gebracht wurden<sup>2</sup>). Auch das Verfahren, das nach Antias gegen den L. Scipio und Genossen eingeleitet wird und das, wenn es auch nicht historisch und auch nicht als Peculatprozess im strengen Sinne des Wortes gedacht ist, doch im Wesentlichen den Peculatprozess des sechsten Jahrhunderts der Stadt darzustellen scheint, ist nichts als ein Privatprozess, ganz entsprechend dem wegen Gelderpressungen in der Provinz vor Einrichtung der quaestio perpetua repetundarum öfter eingeleiteten Verfahren: es wird ein Prätor angewiesen die betreffenden Klagen entgegenzunehmen und für jeden Beklagten ein besonderes (vermuthlich recuperatorisches) Gericht niederzusetzen. worauf dann die Verurtheilten, da der Kläger für die Gemeinde geklagt hat und das Urtheil also der Gemeinde den Ersatz zuspricht, wie alle anderen Gemeindeschuldner entweder ihr Bürgen (praedes) zu stellen haben oder der Verhaftung unterliegen 3). - Selbstverständlich übte der Senat als höchste Finanzbehörde in dieser Beziehung eine Oberaufsicht, indem er wichtigere Fälle einer Vorprüfung unterwarf und nach Umständen die Erhebung der Anklage veranlasste oder verhinderte<sup>4</sup>); nicht in strenger Form Rechtens, sondern durch seinen Einsluss auf die Beamten und durch die freie Stellung des Prätors hinsichtlich der Annahme oder Nichtannahme namentlich wohl solcher zunächst die Ge-

<sup>1)</sup> Gai. 4, 82. Inst. 4, 10 pr.

<sup>2)</sup> Liv. 25, 3, 12. Was ihm vorgeworfen ward, würde allerdings nach den späteren privatrechtlichen Kategorien mehr zu einer Klage aus dem Kauf- oder Arbeitsmiethcontract als zu einer Klage wegen damnum iniuria datum geführt haben, obwohl auch die letztere begründet gewesen wäre.

a) Liv. 38, 54, womit besonders zu vergleichen sind die analogen Prozesse Liv. 43, 2. Man vergesse nicht, dass der ältere Quästionenprozess überhaupt dem Civilversahren angehört und sogar noch nach Einsetzung der ständigen Quästionen bis auf die Zeit der Gracchen mittelst legis actio sacramento angestellt worden ist.

<sup>4)</sup> Liv. 25, 3, 12.

meinde betreffender Klagen. Der Umstand, dass der Senat die Klagerhebung veranlasst oder daß sogar die Comitien, wie in dem von Antias gesetzten Fall, den Senat anweisen die Klagerhebung zu veranlassen, ändert an sich in der Prozessform nichts; das Verfahren bleibt darum immer ein iudicium privatum vor Recuperatoren. — Dass dagegen ein Privatdelict darum, weil es gegen die Gemeinde verübt ward, im eigentlichen Criminalprozess vor den Comitien verfolgbar gewesen sei, hat weder innere Wahrscheinlichkeit noch äußere Beweise für sich 1); wenn gleich nicht geleugnet werden soll, dass die allgemeine einer strengen Definirung und Begrenzung nicht fähige oberpolizeiliche Befugniss, die die Vorstände der Plebs ausübten, sie in den Stand setzten besonders ärgerliche und besonders gemeinschädliche Fälle der Art ausnahmsweise in der Form des Multprozesses vor die Gemeinde zu ziehen 2). - Somit war es die alte Privatklage wegen furtum publicum, aus der im Laufe des siebenten Jahrhunderts die quaestio perpetua peculatus hervorging; eben wie aus dem Privatprozess wegen des von einem Beamten begangenen furtum privatum die quaestio perpetua repetundarum sich entwickelt hat. Wann das ständige Gericht wegen Peculat niedergesetzt ward, ist nicht mit Sicherheit nachzuweisen; doch fand Sulla dasselbe schon vor 3) und mag diese wohl zu den ältesten

<sup>1)</sup> Freilich wird derjenige anderer Meinung sein müssen, der aus Ciceros Worten de leg. 2, 9, 22: sacrum sacrove commendatum qui clepsit rapsitve, parricida esto folgert, dass das sacrilegium in ältester Zeit als parricidium behandelt ward; denn wie sacrum und publicum, Eigenthum der Götter des römischen Volkes und Eigenthum des römischen Volkes selbst rechtlich zusammensallen, so sind auch sacrilegium und peculatus von Haus aus rechtlich identisch und stand jenes dem Parricidium gleich, so muss dasselbe auch von diesem gelten. Aber gewiss ist dies nicht altes Recht, sondern ciceronischer Vorschlag, anknüpfend an die bekannte Controverse (notissimum exemplum: Quintilian 7, 3, 21; vgl. 4, 2, 8. 68. 5, 10, 39. 7, 3, 22 und Cicero de inv. 1, 8, 11), ob der Diebstahl einer in einem Tempel ausbewahrten, aber im Privateigenthum stehenden Sache sacrilegium sei oder furtum. Wäre diese Streitfrage in den zwölf Taseln oder einem anderen alten Volksgesetz so ausdrücklich entschieden worden wie dies durch Ciceros sacro commendatum geschieht, so hätte nicht bis auf die Zeit Severs über dieselbe gestritten werden können (Dig. 48, 13, 5). Vgl. noch ad Her. 1, 12, 22.

<sup>2)</sup> Aehnlich geschah dies gegen den Lieferanten M. Postumius (Liv. 25, 3). Auf 'die dem Camillus vorgerückte Unterschlagung von Bronzethüren aus der veientischen Beute (unten S. 183 A. 1) möchte ich mich nicht berufen. Die Angaben über diesen Prozess sind viel zu schwankend, um ihn mit Sicherheit zu classificiren. Noch weniger gehört hieher, was Cato gegen Glabrio über gewisse im Triumph nicht aufgeführte Beutestücke aussagte (S. 187), da es sich dabei wahrscheinlich nur darum handelte zu ermitteln, wie hoch sich die Beute belaufen habe.

<sup>3)</sup> Das zeigt das von Cicero in die J. 676/9 verlegte Gespräch de deorum

Quästionen gehören. Uebrigens scheint dies Verbrechen nicht, wie die Repetunden, als ein vornehmes gegolten, sondern die Quästion überwiegend mit Personen nicht senatorischen Ranges, insbesondere den bei den öffentlichen Kassen beschäftigten Dienern und Schreibern zu thun gehabt zu haben 1).

Bis zu einem gewissen Puncte haben die Rechtssätze über den Peculat auch auf den vom Feldherrn unterschlagenen Kriegsgewinn Anwendung gefunden. Unterschlagung von Beutestücken, einerlei ob sie ein Anderer begeht oder der Feldherr selbst, ist unzweifelhaft stets als Peculat betrachtet worden 2) und musste es auch; denn die Beute wird bekanntlich nicht Eigenthum des Feldherrn, sondern Eigenthum des Staats und war, wenn der Feldherr sie nicht verschenkte oder verkaufte, an den Staat abzuliefern; somit sind alle Bedingungen des Diebstahls und der Diebstahlsklage hier vorhanden. Aber wenn der Feldherr die Beute verkauft und den Erlös zu weiterer Verwendung an sich nimmt, so ist es zunächst sehr fraglich, ob hier im Fall der Verwendung des Geldes im eigenen Interesse von Diebstahl und Ersatzpflicht die Rede sein kann. Zu verkaufen und zu verwenden ist der Feldherr befugt; und da er das aus dem Verkauf gelöste Geld nicht an den Quästor der Gemeinde abliefert, sondern in seiner Hand behält, so ist es nicht bloß eine mögliche, sondern selbst die natürliche Auffassung, dass durch den Verkauf der Beute die 'Manibien' zunächst in sein Eigenthum kommen unter der Verpflichtung sie zum öffentlichen Besten zu verwenden. Damit aber ist der Diebstahl ausgeschlossen, der durchaus Verletzung des Eigenthumsrechts eines Dritten voraussetzt 3). Ebenso fehlt es für die Diebstahlsklage an einem greifbaren

natura 3, 30, 74, wo diese Quästion unter den quotidianis genannt und der quaestio testamentorum lege (Cornelia) nova entgegengesetzt ward; ferner daß 668 gegen Cn. Pompeius eine Anklage wegen Peculat erhoben ward (Plutarch Pomp. 4).

<sup>1)</sup> Vgl. besonders Cicero pro Mur. 20, 42 und unten S. 194 A. 4.

<sup>2)</sup> Modestinus Dig. 48, 14, 13: is qui praedam ab hostibus captam surripuit lege peculatus tenetur et in quadruplum damnatur. Gegen den Sohn des Cn. Pompeius Strabo wurde Anklage erhoben wegen furtum pecuniae publicae (ὑπὲς κλοπῆς δημοσίων χοημάτων) und derselbe insbesondere beschuldigt Jagdnetze und Bücher aus der Beute von Asculum in seinem Besitz zu haben (Plutarch Pomp. 4). Vgl. auch Gell. 11, 18, 18.

<sup>3)</sup> Wie streng dies auch bei dem Peculat festgehalten wird, zeigt zum Beispiel, daß derjenige, der öffentliches Eigenthum zur Bewahrung oder zum Transport auf seine Gefahr hin übernimmt, keinen Peculat daran begehen kann (Dig. 48, 14, 9, 2. 4) — offenbar weil hierin, ähnlich wie bei der abgeschätzten Mitgift (D. 23, 3, 10 pr.), wenigstens bedingungsweise eine Eigenthumsübertragung gefunden wird, der Empfänger also als Schuldner des Staats für den Werthbetrag gilt.

Object; denn diese ruht durchaus auf dem Ersatz und von Ersatz kann da kaum die Rede sein, wo eine Pflicht abzuliefern gar nicht besteht. ---Wenden wir uns zu der positiven Ueberlieferung, so darf man wohl vermuthen, dass die scharfe Unterscheidung zwischen praeda und manibiae recht eigentlich beruht auf der verschiedenen Art der Verantwortlichkeit, indem die unterschlagene praeda unter das furtum publicum fiel, nicht aber die unterschlagenen Manibien. Uebrigens ist aus unseren Rechtsquellen die Behandlung der Manibien, die ja in der Kaiserzeit überhaupt nur bei dem Kaiser vorkommen konnten, nicht mit Bestimmtheit zu ersehen. Nicht ohne Wichtigkeit aber ist es, daß kein einziger vollkommen sicherer Fall nachgewiesen werden kann, wo unterschlagene Manibien als Peculat behandelt wären. Ja die allgemeine Untersuchung, die der Senat einige Jahre nach dem Tode des Dictator Sulla wegen der Restforderungen der Staatskasse üherhaupt und insbesondere gegen die Erben Sullas verfügte, wird in Betreff dieser ausdrücklich beschränkt auf die von Sulla aus der Staatskasse und von den Steuerpflichtigen erhobenen öffentlichen Gelder, während von dem so ansehnlichen Kriegsgewinn mit keinem Worte die Rede ist 1). Als dann in dem servilischen Ackergesetz vorgeschlagen ward den neuen Zehnmännern zu überweisen 'aurum argentum ex praeda, ex manubiis, ex auro coronario ad quoscumque pervenit neque relatum est in publicum neque consumptum in monumento' und ebenso denselben allen künftigen Kriegsgewinn zur Verfügung zu stellen 2), da ist mit keinem Wort davon die Rede, dass auch vorher schon der Staat im Wege Rechtens diese Summen habe einziehen können<sup>3</sup>), sondern es erscheint dies als eine neue Satzung, die nicht bloß die künftigen Feld-

<sup>1)</sup> Asconius in Cornel. p. 72: quia defuerat superioribus temporibus (d. h. vor dem J. 687) in aerario pecunia publica, multa et saepe eius rei remedia erant quaesita, in quibus hoc quoque, ut pecuniae publicae, quae residuae apud quemque essent, exigerentur. Id autem maxime pertinebat at Cornelium Faustum dictatoris filium, quia Sulla per multos annos, quibus exercitibus praefuerat et rem publicam tenuerat, sumpserat pecunias ex vectigalibus et ex aerario populi Romani. Vgl. Cicero pro Cluent. 34, 94. 53, 147. Die Einrede, dass Sulla als Dictator nicht rechenschaftspflichtig gewesen sei (S. 172 A. 1), schützte natürlich nur theilweise und namentlich nicht für den mithradatischen Krieg.

<sup>2)</sup> Cicero de l. agr. 1, 4, 12. 13. 2, 22, 59. 60.

<sup>3)</sup> Freilich sagt Cicero im Hinblick auf die 687 erhobene Peculatklage gegen Faustus Sulla, dass Rullus hier eine Verfolgung gegen diesen beabsichtige wegen bereits gerichtlich abgewiesener Ansprüche. Allein das ist offenbar eine Verdrehung der Sache; nach der ausdrücklichen Angabe des Asconius handelte es sich damals um die pecunia ex aerario attributa oder ex vectigalibus sumpta.

herren, sondern auch alle gewesenen und deren Erben mit bisher unerhörten Rechenschaftsklagen bedroht. — Valerius Antias lässt allerdings gegen L. Scipio und seine Untergebenen wegen der angeblich von ihnen unterschlagenen Manibien aus dem antiochischen Krieg nach der Analogie des Peculats einen Privatprozess einleiten 1). Allein einmal ist diese Angabe, wie später zu zeigen sein wird, unzweifelhaft falsch und also nur mit großer Vorsicht zu benutzen. Wäre sie aber auch richtig, so würde sie nur beweisen, dass ausnahmsweise und auf Grund eines desshalb erlassenen Specialgesetzes wegen Unterschlagung der Manibien wie wegen Peculat geklagt werden konnte; die Regel also, dass im gewöhnlichen Rechtsgang eine derartige Klage wegen Manibien nicht möglich war, würde durch diese Ausnahme lediglich bestätigt. Dass ein derartiges Privilegium rechtlich denkbar ist, soll nicht geleugnet werden und es kann sein, dass Antias das von ihm angenommene Verfahren gegen L. Scipio nach solchen Präcedentien aufgestellt hat. Aber weit wahrscheinlicher ist es, dass man sich wohl gehütet hat durch gesetzliche Ausnahmebestimmungen in diese zunächst privatrechtlichen Verhältnisse einzugreifen und Antias seine Erzählung nicht historischen Vorfällen nach-, sondern selbst ohne Analogie erfunden hat.

Wenn demnach auf die Manibien der Begriff des Peculats keine Anwendung fand, welche Controle blieb denn schliefslich hinsichtlich derselben der Gemeinde? Man kann auf diese Frage zunächst mit der Gegenfrage antworten: welche Controle gewährte das älteste römische Recht demjenigen, der einem Dritten im Vertrauen auf dessen Rechtschaffenheit Geld zur Verwendung in einem bestimmten Sinn überwiesen hatte? Es ist bekannt genug, dass es für dergleichen Vertrauensverhältnisse, abgesehen natürlich von den Fällen, wo der Geber durch ein besonderes formal gültiges Rechtsgeschäft sich vorgesehen hatte, einen prozessualischen Rechtsschutz an sich nicht gab und erst in verhältnissmäßig später Zeit die Regel durchdrang die redliche Uebereinkunft im Wege der Civilklage zu schützen. Aehnlich steht es auch hinsichtlich der Manibien. Es mangelt bei ihnen das positiv obligatorische Moment, wie es zum Beispiel zwischen der Gemeinde und dem praes oder manceps und bei der pecunia ex aerario attributa zwischen der Gemeinde und dem Quästor vorliegt und somit bleibt es ein Verhältniss auf Treue und Glauben, dessen wesentlicher Schutz, wie Polybios (S. 176 A. 2) ganz richtig sagt, der von dem Beamten geschwo-

<sup>1)</sup> Liv. 38, 54.

rene Eid ist. -- Indess unbedingt gilt dies doch nur für die älteste Zeit; denn seit mit der Entwickelung der plebejischen Institutionen jenes oberpolizeiliche Brüchrecht der Beamten der Plebs und in zweiter Instanz der plebejischen Gemeinde selbst sich festgestellt hatte, gab es allerdings einen formell zulässigen Weg Verwendung des Kriegsgewinns in den eigenen Nutzen des Feldherrn ebenso prozessualisch zu ahnden wie andern unredlichen und unsittlichen Geldgewinn: so gut wie dem durch Wucher oder Zauber oder Unzucht Bereicherten eine arbiträre Geldbusse auferlegt werden konnte, so gut und mit noch besserem Recht konnte der Feldherr wegen unterschlagenen Kriegsgewinns multirt werden. Die vollständige Verschiedenheit dieses Multprozesses von der alten Civilklage und späteren quaestio perpetua wegen furtum pecuniae publicae oder Peculat leuchtet ein, mag man nun auf den Rechtsgrund oder auf das Klagobject oder auf die Rechtsformen sehen 1); aber an der formellen Statthaftigkeit desselben kann kein Zweifel sein. - Damit ist freilich nicht gesagt, dass man diesen Weg bereits in älterer Zeit auch wirklich betreten hat. Die Strafurtheile gegen M. Camillus Dictator 358 2) und M. Livius Consul 535 3) lassen sich keineswegs mit Sicherheit als Multirungen auf diesen Grund hin be-

<sup>1)</sup> Insofern ist es auch in der Ordnung, daß Camillus, obwohl als Dictator von der Rechnungslegung und also wenigstens factisch auch von der Peculatklage befreit, doch mit einer Multklage wegen unterschlagener Beute in Anspruch genommen wird.

<sup>2)</sup> Die Berichte über diesen Prozess (zusammengestellt bei Schwegler 3, 174, wo Dio 52, 13 fehlt) sind schwankend und derselbe zumal in seinen Einzelheiten wenig geschichtlich beglaubigt. In der Regel wird er dargestellt als ein von einem Tribun vor den Tribus erhobener Multprozess; doch gab es auch eine Version, wonach ein Quästor anklagt (Plinius h. n. 34, 3, 13) und die Centurien entscheiden (Cicero de domo 32, 86) und wonach also die Anklage wohl capital war. Als Klaggrund wird in der ältesten Ueberlieferung (bei Diodor 14, 117 und sonst) angegeben, dass er mit weissen Rossen, wie sie vor die Götterwagen gespannt zu werden pflegten, triumphirt habe; die gewöhnliche Erzählung bezieht die Anklage auf die Behandlung der Beute, entweder dass er die Beute unter die Soldaten unbillig vertheilt oder dass er Beutestücke - es werden bronzene Thüren genannt - unterschlagen habe; auch wird wohl beides, der Gebrauch der weißen Rosse und die unbillige Austheilung der Beute, verbunden (Victor 23). Man wird hier kaum auf einen festen juristischen Kern kommen, um so weniger als der Multprozess überhaupt jeder streng formalen Motivirung entbehrte und der Annalist, der den multirenden Tribun diese und noch andere Unrechtfertigkeiten dem Camillus nebeneinander vorhalten liefs, in so weit ganz in seinem Recht war.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nach Pseudo-Frontinus (strat. 4, 1, 45) ward er wegen unbilliger Vertheilung der Beute an die Soldaten von den Tribus multirt; wenn er bei Victor (50) peculatus reus heißt, so ist hier wohl nur dies Wort unrichtig oder doch nicht technisch gebraucht.

zeichnen und die erste nachweisliche Verurtheilung dieser Art, eben diejenige des L. Scipio - denn die Klage gegen M'. Glabrio 565 ward nicht bis zur Aburtheilung geführt - wird ausdrücklich bezeichnet als durch keinen Präcedenzfall gerechtfertigt 1). Auch ist dies wohl begreiflich. Augenfällige Unterschlagung der Manibien wird die römische Aristokratie der besseren Zeit zu vermeiden gewusst haben; für die Unrechtfertigkeiten aber, die ohne Zweifel nicht ausblieben, gewährte das tribunicische Multirungsrecht keineswegs eine ernstliche Controle, die vielmehr nothwendig davon hätte ausgehen müssen die Manibien der Rechnungslegung zu unterwerfen. Dass der erste beste Tribun dem Feldherrn, dem er Unterschleif beimaß, eine nach Gefallen bemessene Strafsumme auflegte und dann über die Billigkeit oder Unbilligkeit seines Spruchs die Bürger auf dem Markte abmehren liefs, hiefs in der That nur ein Unrecht durch ein anderes und unvergleichlich gefährlicheres bekämpfen; man braucht weder die Scheu der Römer in die häusliche Verwaltung des einzelnen Bürgers einzugreifen noch den Coteriegeist der Nobilität besonders in Anschlag zu bringen, um es zu erklären, dass die Republik in ihrer besseren Zeit zu diesem Mittel nicht gegriffen hat.

## 3. DER HERGANG DER SACHE.

Seit der große Kampf der Stände in Rom zu Ende gegangen war und das Gemeinwesen in gewaltigen Kriegen und Siegen sich aufs neue consolidirt hatte, ist es schwerer als vorher in unserer geringhaltigen Ueberlieferung dem Schwanken der Parteien zu folgen, da zumal die Hauptschlachten jetzt innerhalb der Curie geschlagen werden. Nichtsdestoweniger erkennt man es deutlich, daß unmittelbar nach dem Ausgang des hannibalischen Krieges (553) die Conservativen das Gemeinwesen beherrschten; und an ihrer Spitze stand als das anerkannte

<sup>1)</sup> Gellius 6, 19, 5: multamque nullo exemplo irrogaverit. Damit steht freilich im entschiedensten Widerspruch, was nach Antias (Livius 38, 54, 5) die dem Scipio günstigen Tribunen fordern: senatum quaerere de pecunia non relata in publicum, ita ut antea semper factum esset. Allein es steht dies innerhalb eines Berichts, der namentlich auch darin gefälscht ist, dass er das Versahren gegen L. Scipio nach den für den Peculat vorgeschriebenen Formen modelt, wie er die Klage auch geradezu gerichtet sein lässt auf peculatus (Gellius 6, 19, 8; Livius 38, 55, 5). So musste von selbst die für den Peculat nicht zweiselhaste Oberaussicht des Senats (S. 178 A. 4) sich ihm auch hierauf übertragen.

Haupt der Partei der Sieger von Zama P. Scipio Africanus, etwa wie in England der Sieger von Waterloo lange Jahre hindurch das Haupt der englischen Tories geblieben ist. Von seiner persönlichen Geltung zeugen nicht bloß seine Stellung als princeps senatus (seit 556) so wie seine Censur (555/6) und sein zweites Consulat (560), zu einer Zeit, wo die Iteration sonst kaum noch vorkam, sondern vor allen Dingen die Vorgänge während des antiochischen Krieges, insbesondere die Wahlen. Denn während für 562 Scipio mit seinen Candidaten nicht durchgedrungen war<sup>1</sup>), wurden für 563, das Jahr, in dem der Krieg begann, sein Vetter P. Nasica und sein treuer Verbündeter M'. Glabrio<sup>2</sup>), für 564 sein Bruder L. Scipio und sein langjähriger Vertrauter C. Laelius gewählt — wobei noch zu beachten ist, dass sowohl Glabrio wie Laelius homines novi waren und also wohl hauptsächlich durch Scipio zu den Fasces gelangten. Es ist auch begreiflich genug, daß bei dem Ausbruch des höchst gefährlichen und weitaussehenden Krieges mit dem König von Asien und Syrien die Bürgerschaft wie der Rath allein auf den erprobten Kriegshelden blickte, den 'Unbesiegten', wie Ennius ihn nennt, und seinen Rathschlägen unbedingt folgte, bis dann schliefslich die Führung desselben in Asien in einer streng genommen mit den republikanischen Institutionen nicht verträglichen Weise unter dem nominellen Oberbefehl seines Bruders ihm selber übergeben ward. Dass aber Scipio wenigstens in dieser Epoche seiner politischen Thätigkeit entschieden auf Seite der Aristokratie stand, sagt Polybios<sup>3</sup>) ausdrücklich und deutlicher noch als er die von Scipio oder doch unter seiner Mitwirkung in seinem zweiten Consulat eingeführte Scheidung der senatorischen Schauspielstände von denen der übrigen Bürgerschaft 4). — Demnach trat der demokratischen Opposition als das erste und unmittelbarste Ziel ihrer Angriffe der Ueberwinder Hannibals entgegen; und wie unter den Führern derselben Cato der namhafteste und energischste war, so ist das Ringen der beiden großen

<sup>1)</sup> Liv. 35, 10. Diese Wahlen entschied der Einfluss des Flamininus; aber beide Consuln führen Krieg in Norditalien und den Ausbruch des großen asiatischen Krieges erwartete man offenbar in diesem Jahr noch nicht, wenn man auch sich darauf als auf etwas Mögliches gefasst machte (Liv. 35, 20, 7).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dafür bürgt Glabrios Auftreten bei den Versuchen dem Scipio den Oberbefehl gegen Hannibal aus der Hand zu nehmen (Liv. 30, 40. 43); hinzu kommt sein bitterer Hader mit Cato.

<sup>8) 24, 9:</sup> φιλοδοξήσας εν άριστοχρατιχῷ πολιτεύματι. Vgl. R. G. 1, 838.

<sup>4)</sup> Es steht freilich dahin, bis zu welchem Grade Scipio als Urheber dieser Massregel anzusehen ist (Asconius in Cornel. p. 69).

Parteien in dieser Epoche gewissermaßen verkörpert in der Fehde zwischen Scipio und Cato 1). Zum großen Theil bewegte sich der Streit der Parteien auf dem Gebiete der äußeren Politik. Die Aristokratie wollte, wie das bereits anderswo dargelegt worden ist 2), den Staat auf Italien beschränken und von Eroberungen im Ausland nichts wissen; auf Seiten der Opposition dagegen brach zwar entschieden und folgerichtig mit dem alten System erst Gaius Gracchus, aber verfolgte man doch von Haus aus gleichsam instinctmäßig kühnere Pläne und weitere Ziele. Durchgängig wurde defshalb der Senat beschuldigt die großen militärischen Erfolge nicht in genügender Weise genutzt und den ausländischen Gegnern allzu günstige Bedingungen gewährt zu haben. Die wesentliche Differenz dieser Auffassungen kam zuerst zu Tage bei den Verhandlungen über Africa; wenn Scipio den Karthagern einen verhältnissmässig günstigen Frieden gewährte, so ward Cato funfzig Jahre hindurch nicht müde ihn und den Senat wegen dieser schwächlichen, wenn nicht landesverrätherischen Politik anzuklagen, bis er im hohen Greisenalter endlich durchdrang und die Vernichtung des Gemeinwesens der africanischen Phoeniker erreichte. Dasselbe wiederholte sich wenige Jahre später nach der Niederwerfung Makedoniens; und ohne Zweifel daher schreibt sich die bittere Feindschaft, die Cato den hier im Vordergrund stehenden Flamininen nicht minder wie den Scipionen bewahrte. Aber zum Ausbruch brachte das lange grollende Gewitter erst der dritte der drei großen Kriege, die in rascher Folge die Römer zu Herren der drei Erdtheile machten, der asiatische; und in diesem waren es wieder wesentlich die Scipionen, die den Krieg führten und den Frieden festsetzten. Es war nicht die eigentliche Ursache des Angriffs, aber es kam demselben zu Statten, dass die Rollen, die beide Brüder in diesem Krieg gespielt hatten, vielem und gerechtem Tadél unterlagen: weder die factische Oberfeldherrnstellung eines Adjutanten noch die nominelle Oberfeldherrnschaft eines Mannes, der nichts war als der Bruder seines Bruders, vertrugen sich mit dem Geiste, der in der hannibalischen Zeit die römische Bürgerschaft beherrschte. Ein weiterer Vortheil war es, dass der Angriff hier in erster Linie den Lucius Scipio traf, der po-

<sup>1) (</sup>Nepos) bei Gellius 4,18: Petillii quidam tribuni plebis a M. ut aiunt Catone inimico Scipionis comparati in eum atque immissi. Livius c. 54: (Cato) adlatrare magnitudinem eius (Africani) solitus erat; hoc auctore existimantur Petillii et vivo Africano rem ingressi et mortuo rogationem promulgasse. Vgl. daselbst § 11 und Plutarch Cat. mai. 3. Hierin stimmt Antias mit den älteren Annalen überein.

<sup>2)</sup> R. G. 1, 789. 2, 22. 108 und sonst.

litisch und militärisch nichts bedeutete und von dem es sich wenigstens ohne Aergerniss behaupten ließ, daß er nicht mit reinen Händen aus Asien zurückgekommen sei. So ist es gekommen, daß die Opposition mit ihren Angriffen gegen die äußere Politik des Senats hier zuerst Ernst machte und ihnen die Richtung gab auf den Sturz der Scipionen; und wir werden sehen, daß sie im Wesentlichen ihr Ziel erreichte.

Die Einleitung zu dem Angriff auf die Scipionen selbst machte ein Angriff auf den Amtsvorgänger des Lucius, der im J. 563 den König Antiochos aus Griechenland hinausgeschlagen hatte, den M'. Glabrio 1). Es ist wahrscheinlich, dass Glabrio ein eifriger Anhänger der Scipionen und durch ihren Einfluss zu seiner Feldherrnstellung gelangt war (S. 185); aber auch davon abgesehen bahnte eine Anklage hinsichtlich des ersten Feldzugs ähnlichen Anschuldigungen gegen die in dem zweiten commandirenden Generale den Weg. Die Volkstribune P. Sempronius Gracchus und C. Sempronius Rutilus belangten also den Glabrio wegen angeblicher Unterschlagung der nach der Schlacht an den Thermopylen gemachten Beute auf eine Geldbusse von 100000 schweren Assen<sup>2</sup>). Wie unerhört ein solches Vorgehen war, erhellt aus der früher gegebenen Auseinandersetzung; es kam hinzu, daß Glabrio ein entschieden tüchtiger Offizier war und eben damals mit Aussicht auf Erfolg sich um die Censur bewarb - der Angriff auf ihn war zugleich ein Wahlmanöver zu Gunsten seiner der demokratischen Partei genehmeren Mitbewerber um dieses höchste Ehrenamt. Hinter den Anklägern stand Cato, als persönlich an diesem Kriege betheiligt --- er hatte den Feldzug in Griechenland unter Glabrio als Kriegstribun mitgemacht 3) — Hauptzeuge dafür, dass gewisse goldene und silberne

<sup>1)</sup> Livius 37, 57 wahrscheinlich aus Antias, dessen Bericht wir hier nicht zu controliren im Stande sind; denn weiter wissen wir über diesen Handel nichts als dass von Cato eine vierte Rede gegen M'. Acilius angeführt wird (Festus v. penatores p. 237 M.; Cato fr. p. 45 Jordan) und dass derselbe Reden hielt de praeda militibus dividenda und uti praeda in publicum referatur, welche auch hieher gehören mögen (Jordan p. 69. XCIV). Uebrigens giebt Antias Bericht keinen besonderen Anstos; nur hob die ältere Erzählung gewiss schärfer hervor als er es gethan zu haben scheint, dass es für eine solche Anklage keinen Präcedenzfall gab (S. 183).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Livius: quod pecuniae regiae praedaeque aliquantum captae in Antiochi castris neque in triumpho tulisset neque in aerarium rettulisset.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Man tritt Cato schwerlich zu nahe durch die Annahme, dass, als er, obwohl bereits Consular, dennoch gegen den Gebrauch dieser Epoche als Kriegstribun in das Heer des Glabrio eintrat, ihn auch und vielleicht zunächst politische Zwecke bestimmten. Es musste seiner Partei daran liegen die Führung und die

188

Beutestücke vorhanden gewesen, aber im Triumph nicht mit aufgeführt worden seien; er spielte in diesem Prozess, in dem er wenigstens vier Mal gegen Glabrio sprach, eine besonders gehässige Rolle, da er nicht bloss gegen seinen früheren Feldherrn auftrat, sondern auch gegen seinen jetzigen Mitbewerber um die Censur. Dass die Scipionen in irgend einer Weise in diesen Prozess eingegriffen hätten, erhellt nicht; wahrscheinlich waren sie, als derselbe stattfand, noch nicht aus Asien zurück. Die Stimmung der Bürgerschaft war für Glabrio nicht günstig; er zog desshalb seine Bewerbung um die Censur zurück, die ihm bis dahin wegen seines frischen Kriegsruhms und der vielen an seine Soldaten vertheilten Spenden sicher zu sein schien. Die Ankläger, hiemit befriedigt, ließen darauf die Sache fallen und trieben es nicht bis zur Abstimmung. Wenn gleich bei der Censorenwahl Cato selber diesmal noch unterlag, so war der gewonnene Erfolg doch nicht gering anzuschlagen; auch der Vetter Scipios P. Nasica war durchgefallen und die siegreichen Candidaten T. Flamininus und M. Marcellus zwar Männer der aristokratischen Partei, aber keineswegs des engeren scipionischen Kreises. Flamininus sogar mit Scipio verfeindet. Es war genug erreicht, um Cato und die Seinigen zu weiteren und ernstlicheren Angriffen zu ermuthigen.

Die dem Antiochos abgenommenen Gelder bildeten auch in den Angriffen auf die Scipionen selbst den Ausgangspunct der Beschwerden. Nichts haftet im Publicum so leicht wie die Beschuldigung eigennützigen Verhaltens gegen diejenigen Staatsmänner, die mit auswärtigen Mächten zu verhandeln, vor allem gegen diejenigen, die die Kriegscontributionen geschlagener Feinde festzustellen haben. Die Thätigkeit des Unterhändlers ernstlich zu beaufsichtigen ist in diesem Falle unmöglich; und da jede wirkliche Controle ausgeschlossen ist, liegt der Argwohn allerdings nahe genug, daß die Gewährung persönlicher Vortheile ihn zu Unrechtfertigkeiten bestimmt haben mag. Das nothwendige Dunkel solcher Verhandlungen und die fast ebenso unvermeidlichen freundlichen Beziehungen, in die der Unterhändler hier zu dem Landesfeind tritt, regen die beiden mächtigsten Leidenschaften der

Führer des Krieges selber zu beaufsichtigen und entweder die Dinge in ihrem Sinne zu leiten oder sich den Stoff für spätere Anklagen zu schaffen. Eine feiner organisirte Natur hätte vor der Zweideutigkeit und der Aufpasserei, die in dieser Stellung lag, wohl zurückgescheut; dass Cato daran keinen Anstofs nahm und gewiss in diesem Falle ebenso meinte seine Bürgerpflicht zu erfüllen wie bei seinen Kreuzzugspredigten gegen Karthago, ist vollkommen begreiflich.

Menge, die Neugier und den Neid gegen ihn auf und geben ihm von Haus aus eine schwierige Stellung. Cato kannte seine Leute und die Scipionen haben es empfunden. Auf seinen Betrieb wurde im J. 567 (S.199) im Senat von zwei Volkstribunen Q. Petillius Ateius (?) und einem andern Q. Petillius 1) die Vorlage der Rechnungen wegen der antiochischen Kriegscontribution — das heißt wegen der theils bei Abschluss der Präliminarien, theils bei der Ratification des Friedens an den Feldherrn L. Scipio gezahlten 3000 Talente (S. 164 A. 3) — und der in diesem Krieg gemachten Beute<sup>2</sup>) gefordert<sup>3</sup>). Natürlich richtete sich diese Forderung unmittelbar gegen den nominellen Oberbefehlshaber Lucius, in der That aber gegen den Publius, der der Sache nach den Krieg geführt hatte; es ist also begreiflich und sachgemäß, daß Publius, nicht Lucius den hingeworfenen Handschuh aufhob. Er erwiederte, nach Polybios Erzählung, dass die Rechnungen vorhanden seien, eine Verpflichtung aber zur Vorlage derselben nicht bestehe; und da die Gegner nichts desto weniger auf ihrer Forderung beharrten, ließ er

<sup>1)</sup> Petillii quidam tr. pl. heißen sie bei Gellius 4, 18; duo Q. Petillii bei Livius 38, 50; a Petillio Ateio tribuno plebis steht bei Victor 49, 16 in beiden Recensionen, so daß die Lesung nicht wohl von den Abschreibern wesentlich entstellt sein kann; eher mag das seltsame Cognomen von Victor oder von Antias selbst in irgend einer Weise verdorben sein. Auf keinen Fall darf, wie oft geschieht, a Petilio ac Naevio tr. pl. hergestellt werden. — Brüder nennt die beiden Ankläger nur Dio fr. 63, der den Livius ausschreibt und sicher dies lediglich aus der Namensgleichheit schloss, natürlich mit Unrecht; denn so gewöhnlich es in Dios Zeit war, daß Brüder den gleichen Vornamen führen, so wenig passt dies für das sechste Jahrhundert. Wohl aber mögen sie Vettern gewesen sein. Der eine von ihnen ist ohne Zweifel der Prätor 573, Consul 578 Q. Petillius C. f. Q. n. Spurinus; der zweite kommt sonst nicht vor. Die Schreibung mit doppeltem l fordern die capitolinischen Fasten wie die Münzen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ut pecuniae Antiochinae praedaeque in eo bello captae (capta erat die Hdschr.) rationem redderet wird wohl bei Gellius mit Gronov zu schreiben sein, da es nachher heißt omnis pecuniae omnisque praedae.

<sup>3)</sup> Dass diese Verhandlung im Senat stattfand, bezeugen übereinstimmend Polybios 24, 9 aund Gellius 4, 18, das ist Nepos; wogegen die von Antias abhängigen Erzähler Livius und Victor die Petillier zu Anklägern des P. Scipio vor dem Volke machen und der letztere auch das Zerreissen der Rechnungsbücher vor diesem geschehen lässt (in conspectu populi scidit), während Livius diesen Zug in dem Hauptbericht ganz übergeht und ihn nur in der Einschaltung außer dem Zusammenhang nach Polybios beibringt. — Ob ein Angreifer genannt wird, wie bei Polybios (ἀπαιτοῦντός τινος) und Victor, oder zwei, wie bei Gellius und Livius, ist in der That nicht verschiedene Ueberlieferung, sondern nur verschiedene Fassung; denn einer musste doch den Angriff machen, ein anderer secundiren, so dass man ebenso gut einen wie zwei Angreifer nennen konnte.

seinen Bruder die Rechnungen herbeischaffen, zerriss aber das Rechnungsbuch in vollem Senat und erklärte dem Antragsteller, dass er daraus die Rechenschaft sich abnehmen möge. Den Senat aber fragte er, wie es komme, dass man über die 3000 Talente Rechnung von ihnen fordere, nicht aber frage, weder durch wen die von Antiochos gezahlten 15000 Talente an den Staat gekommen seien noch wer Rom zum Herrn von Spanien, Africa und Kleinasien gemacht habe. Alles verstummte auf diese stolzen Worte; und auch der Antragsteller stand davon ab die Sache fortzuführen und einen Beschluss des Senats darin zu erwirken. - Mit dieser Erzählung des Polybios stimmt der ältere bei Gellius erhaltene annalistische Bericht wesentlich überein 1); er fügt noch hinzu, dass P. Scipio erkärt habe, es sei seine Absicht gewesen das Rechnungsbuch öffentlich zu verlesen (palam recitare) und im Gemeindearchiv niederzulegen (ad aerarium deferre); jetzt aber werde er sich nicht selber den Schimpf anthun sich wegen Unterschleifs zn rechtfertigen.

Es erhellt aus der vorher angestellten Erörterung, dass die Scipionen, indem sie die ihnen angesonnene Rechnungslegung über den Kriegsgewinn verweigerten, nicht bloß in ihrem Rechte waren, sondern kaum anders handeln konnten; denn eine solche Forderung war nicht bloß nicht rechtlich erzwingbar, sondern auch unerhört und an sich schon beschimpfend. Wenn also die Tribune, die den Antrag gestellt hatten, ihn nach der Erklärung des P. Scipio zurückzogen, so geschah dies nicht, weil die zuversichtliche Vertheidigung des Angeklagten sie schreckte oder verwirrte, sondern einfach weil auf diesem Wege nicht weiter zu kommen war. Schwerlich hatte Cato etwas anderes erwartet als eine solche Weigerung und schwerlich auch etwas anderes gewünscht; die Verhandlung im Senat sollte vermuthlich bloß der Bürgerschaft den Beweis liefern, dass gegen die hochgestellten Männer der Weg der Güte umsonst versucht sei und nun, da sie jede Verständigung und sogar jede Erörterung abgelehnt hätten, nichts weiter übrig bleibe als die förmliche Versetzung in Anklagestand, zu der man jetzt vorschritt. Die im J. 568 von L. Scipio zehn Tage hindurch zur Feier der Besiegung des Antiochos und in Erfüllung eines damals geleisteten Gelöbnisses mit Unterstützung der Könige und Städte Kleinasiens ge-

k

<sup>1)</sup> Nur führt P. Scipio hier das Rechnungsbuch selber bei sich (prolato e sinu togae libro), während bei Polybios, offenbar sachgemäßer, dasselbe durch den Bruder herbeigeschafft wird, in dessen Gewahrsam dasselbe sich befinden musste.

feierten Spiele scheinen in diesen Zusammenhang zu gehören 1) und ein Versuch gewesen zu sein die Bürgerschaft umzustimmen; aber er erreichte seinen Zweck nicht. Am Ende des Jahres 569 oder zu Anfang des J. 570<sup>2</sup>) erhob der Volkstribun M. Naevius bei der Gemeinde wegen dieser Sache Anklage gegen den P. Scipio 3). Dass gegen diesen geklagt ward und nicht gegen seinen Bruder, beweist an sich schon, daß es sich hier nicht zunächst um Verwendung der Beutegelder in den eigenen Nutzen handelte; denn eine solche Anklage hätte in erster Reihe gegen den L. Scipio gerichtet werden müssen. Damit stimmt auch die Ueberlieferung überein. Der bessere annalistische Bericht lässt den Scipio desswegen angeklagt werden, weil er vom König Antiochos bestochen ihm den Frieden zu allzu günstigen Bedingungen ausgewirkt habe 4); in dem Bericht des Antias verschwimmt zwar der eigentliche Anklagegegenstand einigermaßen in der Reihe allgemein gehaltener Beschuldigungen, aber auch hier noch tritt die angebliche Bestechung durch Antiochos 5), insbesondere die Frei-

<sup>1)</sup> Livius 39, 22; Plinius 33, 10, 138, wonach das Jahr der Spiele feststeht; die Einordnung derselben in den Zusammenhang der Ereignisse beruht auf den unten zu rechtfertigenden chronologischen Ansetzungen. Was Valerius Antias bei Livius a. a. O. über diese Spiele vorbringt, hängt mit seiner abgeänderten Fassung der Erzählung, namentlich mit der verschobenen Chronologie so eng zusammen, dass es keinen Glauben verdient. Dass Scipio, um das für die Spiele erforderliche Geld sich zu verschaffen, vorher eine Mission nach Kleinasien zur Beilegung von Streitigkeiten zwischen den Königen Antiochos und Eumenes übernimmt, ist offenbar desswegen erfunden, weil L. Scipio nach Antias schon 56 rs sauch zusammenhängen, dass nach Plinius a. a. O. — der vielleicht ebenfalls aus Antias schöpft (vgl Brunn ind. Plin. p. 41) — das Volk durch Collecten ihm das für die Spiele nöthige Geld verschaffte; es ist denkbar, dass Antias bei seiner Tendenz Scipios Armuth zu illustriren beide Sammlungen verband.

<sup>2)</sup> Ueber die Zeitbestimmung ist der vierte Abschnitt (S. 200) zu vergleichen.

<sup>3)</sup> Den Volkstribun M. Naevius nennen als Ankläger des P. Scipio vor dem Volke Nepos bei Gellius 4, 18 und Livius in der Einschaltung (38, 56, 2, vgl. 39, 52). Auch trug die dem Scipio fälschlich beigelegte Rede diesen Namen auf dem Titel, während er in der Rede selbst nicht vorkam (Liv. a. a. O.). Endlich bestätigt Cicero (S. 163), dass Scipio gegen den Naevius sprach; und wenn er auch nicht angiebt, bei welcher Gelegenheit dies geschah, so wird doch an keinen anderen Handel gedacht werden dürfen als an den einzigen Fall, wobei ein Zusammenstoßen Scipios mit einem Naevius anderweitig überliefert ist. — Valerius Antias lässt statt des Naevius die beiden Petillier den Scipio bei dem Volke anklagen.

<sup>4)</sup> Accepisse (P. Scipionem) a rege Antiocho pecuniam, ut condicionibus gratiosis et mollibus pax cum eo populi Romani nomine fieret. Gellius a. a. 0.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Pecuniae captae reum accusarunt. Livius c. 51, 1.

gebung des in Gefangenschaft gerathenen Sohnes des Africanus ohne Lösegeld, nicht undeutlich als Hauptbeschwerde hervor. Wären die Kategorien des Quästionenprozesses schon damals maßgebend gewesen, so wäre diese Anklage, als erhoben wegen Landesverrath, unter die quaestio maiestatis gefallen; für den alten Comitialprozess kann nur gefragt werden, ob sie capital --- also als crimen perduellionis --- gefasst oder auf eine Mult gestellt worden ist. Formell ist beides denkbar und ausdrücklich wird darüber nichts gesagt; indess ist ohne Zweifel das letztere anzunehmen, theils weil später auch gegen den Bruder die Klage nicht anders erhoben ward, theils besonders weil die Versammlung, die den entscheidenden Spruch thun sollte, von den Volkstribunen berufen ward, also nicht die Centurienversammlung war. — Der Verlauf der Anklage ist der gewöhnliche im Comitialprozess: es wird zunächst in kurzen Zwischenräumen dreimal vor dem Volke über die Sache verhandelt, alsdann nach längerem Zwischenraum (nehmlich post trinundinum) ein vierter Termin zur Fällung des tribunicischen Spruches, Einlegung der Provocation und definitiver Entscheidung durch die Gemeinde anberaumt 1). Als an einem der drei

<sup>1)</sup> Diese Termine treten nur in der Erzählung bei Livius nach Antias einigermassen hervor, indem die Tribune in dem ersten Termin erst den Scipio sprechen lassen, dann ihn ausführlich anklagen; darauf einen andern Termin ansetzen (prodicta dies est c. 51, 4), an welchem die Contio, von Scipio aufgefordert ihm zum Dankopfer für den Sieg über Karthago auf das Capitol zu folgen, den Ankläger auf dem Markt allein lässt; endlich auf einen entfernteren Tag die schliessliche Entscheidung verlegen (die longiore prodicta c. 52, 1). Hier ist allerdings manches verwirrt. Es ist nicht möglich, dass der Angeklagte zuerst sprach und dann die Ankläger; ferner fehlt ein Termin, so dass die Schilderung der ersten und zweiten Accusation bei Antias oder auch erst bei Livius in einander gestossen zu sein scheinen. Aber erfunden kann diese, wie ich schon in meiner Recension von Geibs Criminalrecht (Jen. Allg. L. Z. 1844 S. 251) erinnert habe, im Wesentlichen den Formalien des römischen Comitialprozesses genau entsprechende Erzählung unmöglich sein; und es ist auch nicht abzusehen, warum Antias hier von der älteren Ueberlieferung abgewichen sein sollte, während es andrerseits kein Wunder ist, daß dergleichen uns nur in seiner Version vorliegt, der einzigen ausführlichen und zusammenhängenden, die wir besitzen. Die Trümmer der besseren Berichte widersprechen in diesem Puncte dem des Antias keineswegs; namentlich ist es nicht richtig, was Nissen S. 215 behauptet, dass nach Polybios und Gellius die Anklage in Folge von Scipios Anspielung auf die Schlacht bei Zama zurückgezogen worden sei. Polybios sagt davon gar nichts und auch in Gellius Worte: contio quae ad sententiam de Scipione ferendam convenerat wird damit viel zu viel hineingetragen. Auch hätte, wenn hier die vierte Versammlung, in der es zur Abstimmung kommt, gemeint wäre, dieselbe nicht contio, sondern concilium heißen müssen, wie auch richtig bei Livius 8, 53, 6 steht.

ersten vorbereitenden Termine, welcher zufällig auf den Jahrestag der Schlacht von Zama fiel, der Ankläger eine lange und heftige Rede gehalten hatte, stand Scipio auf und sagte zu seiner Vertheidigung nichts weiter, als dass es sich für diejenigen wenig schicke zu horchen, wie man den P. Scipio schmähe, die es diesem zu verdanken hätten, das sie dergleichen überhaupt zu hören im Stande seien; worauf das Volk den Ankläger allein stehen ließ und dem Scipio auf das Capitol folgte, um mit ihm den Göttern den Dank für jenen Sieg darzubringen und ihn von da nach Hause zu geleiten 1). Diese stolzen und wohl berechtigten Worte des Mannes, der den Hannibal bezwungen, schafften ihm einen Rednertriumph und beschämten die Ankläger; jedoch im Rechtsgange änderte es nichts, ob Scipio mit vielen oder wenigen Worten sich vertheidigte und ob der Termin vor vollem oder vor leerem Markt zu Ende kam. Als der entscheidende Tag herankam, fand Scipio es gerathen sich der Abstimmung der Bürgerschaft nicht zu unterwerfen, sondern wenigstens zunächst ihr auszuweichen, indem er in Folge einer inzwischen von ihm übernommenen diplomatischen Mission sein Ausbleiben mit Abwesenheit in öffentlichen Angelegenheiten entschuldigen liefs und dadurch zunächst Vertagung der Urtheilsfällung bewirkte<sup>2</sup>). Was er im Besonderen damit bezweckte, wissen wir nicht.

<sup>1)</sup> So erzählt Polybios 24, 9, nur dass der letzte Zug, die Geleitung auf das Capitol und nach Hause, bei ihm fehlt. Vergröbert, aber nicht wesentlich verändert findet sich derselbe Bericht bei den römischen Annalisten, sowohl bei dem Gewährsmann des Nepos (vgl. auch Gellius 4, 18, 6) wie bei Antias; danach sagt Scipio geradezu, dass dies der Jahrestag von Zama sei und fordert die Zuhörer auf den Ankläger stehen zu lassen und ihm auf das Capitol zu folgen.

<sup>2)</sup> Die einzige Spur, wie nach den besseren Annalen der Prozess des Publius sistirt ward, ist darin enthalten, dass sie ihn einige Zeit nachher während des Prozesses seines Bruders als legatus in Etrurien verweilen lassen (Livius c. 56, 8), welches nur heißen kann, daß er, als Gesandter in Staatsgeschäften (denn die offenkundigen legationes liberae gab es in dieser Zeit sicher noch nicht) von Rom abwesend, derzeit in Etrurien verweilte. - Antias Bericht lässt den P. Scipio sich nach Liternum in Campanien entfernen und Lucius den abwesenden Bruder mit Krankheit entschuldigen, welche Entschuldigung die Tribunen nicht annehmen wollen, aber durch ihren Collegen Ti. Gracchus dazu gezwungen werden. Indess die Intercession des Gracchus zu Gunsten des Publius ist offenbar derjenigen desselben Mannes zu Gunsten des Lucius nacherfunden. Andrerseits wird die Hereinziehung von Liternum und von der Krankheit Scipios darauf beruhen, dass Scipio nach Antias unmittelbar nachher starb - was entschieden falsch ist -, notorisch aber der Ort, wo er starb, eben Liternum war. Während also diese Erzählung mit handgreiflich erfundenen Angaben untrennbar zusammenhängt, ist sie mit dem hinreichend beglaubigten Aufenthalt des Scipio als legatus in Etrurien schlechthin unvereinbar. Man wird sie also als gefälscht zu beseitigen haben.

Schwerlich gedachte er in dieser Form von der politischen Bühne überhaupt abzutreten und das Spiel den Gegnern gewonnen zu geben; er mochte wohl hoffen, dass die Anklage durch blosse Verschleppung beseitigt werden und er bald wieder würde zurückkehren können, um seinen Platz im Senat und die Führung der Aristokratie aus Neue zu übernehmen.

Bis zu einem gewissen Grade erreichte Scipio was er wollte; die Anklage gegen ihn ward sistirt. Aber die Gegner ruhten darum nicht; man erkennt Catos unermüdliche Thätigkeit und sein Anklägergeschick in der Führung dieser großen auf gerichtlichem Boden ausgefochtenen politischen Fehde. Man ging jetzt an den Bruder und machte im Frühjahr 570 1) ihm den Prozess wegen der vom König Antiochos empfangenen Summen; in wiefern dies Verfahren mit Recht bezeichnet werden konnte als der Observanz widerstreitend und ohne Beispiel 2), ist früher (S. 184) gezeigt worden. In der Form war die Anklage nicht verschieden von der gegen den Africanus erhobenen: auch sie wurde von einem Volkstribun — es war C. Minucius Augurinus 3) — bei den Tribus eingebracht und war, wie hier ausdrücklich angegeben wird, auf eine Geldbuse gerichtet 4). Wie die Verhandlungen verliesen, ist nicht näher bekannt. Den Anklägern wurde vorgeworsen die Beobachtung

<sup>1)</sup> Ueber die Zeitbestimmung s. den vierten Abschnitt (S. 200).

<sup>2)</sup> Gellius 6, 19, 2 aus dem tribunicischen Decret: cum contra leges contraque morem maiorum tribunus pl. hominibus accitis per vim inauspicato sententiam de eo tulerit multamque nullo exemplo irrogaverit.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Gellius a. a. O. hat allein den Namen erhalten. Antias weist auch diesen Angriff gegen den Lucius den Petilliern zu.

<sup>4)</sup> Als Multprozess bezeichnet die Klage ausdrücklich Gellius 6, 19, indirect Livius in der zweiten Version c. 56, 9, da die Tribune nur insofern in der Lage sind den Scipio festzuhalten, als sie seine Verurtheilung bewirkt haben. Antias dagegen - und es hebt dies Gellius § 8 als eine von ihm in die Erzählung eingeführte Neuerung hervor - substituirt dem Multverfahren eine Privatklage vor dem Prätor wegen sogenannten Peculats, die veranlasst worden sei durch einen Volks- und einen durch den Volksschluss hervorgerufenen Senatsbeschluss; die Eintreibung der Summe, welche die Staatskasse den ergangenen Urtheilen gemäß zu fordern hat, übernimmt hier sachgemäß der der quaestio vorstehende Prätor mit Zuziehung der städtischen Quästoren, ganz wie die litium aestimatio des acilischen Gesetzes uns das Verfahren zeigt, und derselbe Beamte verfügt auch die Verhaftung (c. 60, 2). Nach Antias wird ferner nicht blofs Scipio verklagt, sondern auch sein Quästor C. Furins Aculeo, seine beiden Legaten A. und L. Hostilius Cato, zwei Schreiber und ein Gerichtsdiener und die ersten beiden von diesen gleichfalls verurtheilt. Darauf, dass auch gegen diese untergeordneten Personen Multen erkannt wurden, führt in dem besseren Bericht keine Spur; es scheint dies von Antias zugesetzt als zur Scenerie des Peculatprozesses mit erforderlich (S. 180 A. 1).

der Auspicien versäumt zu haben und in tumultuarischer und gewaltthätiger Weise verfahren zu sein - ob mit Recht, vermögen wir nicht zu entscheiden und der erstere Vorwurf ist seltsam, da den Tribunen ja die Auspicien fehlen 1). Die Verurtheilung indess erfolgte: die Tribus bestätigten die dem Scipio von dem Tribun auferlegte Mult2); nicht ohne Grund also war P. Scipio einem ähnlichen Urtheil ausgewichen. Hierauf forderte, ohne Zweifel in Gemäßheit der bei jeder liquiden Forderung der Gemeinde zur Anwendung kommenden Normen, der Tribun von Scipio sofortige Sicherheitsstellung durch Staatsbürgen (praedes); und da er diese entweder zu leisten nicht im Stande war oder nicht leisten wollte, schickte er sich an ihn wegen verfallener Schuld in das Gemeindegefängniss abführen zu lassen 3). Dagegen gab es keinen anderen Schutz als die Intercession der Collegen des Anklägers. Während darüber verhandelt ward, kam, auf die Kunde von der dem Bruder und mittelbar auch ihm drohenden Gefahr, P. Scipio aus Etrurien, wo er in Ausführung der von ihm übernommenen Mission zur Zeit sich aufhielt, nach Rom zurück und forderte von dem tribunicischen Collegium Schutz für die persönliche Freiheit des Verurtheilten 4). Die

<sup>1)</sup> Vgl. meine röm. Forschungen 1, 197. Will man die Angabe nicht geradezu als fehlerhaft verwerfen, so bleibt wohl nichts andres übrig als auch hier an auspicia privata zu denken und anzunehmen, dass der Tribun, da er auspicia publica nicht hatte, das von ihm einzuhaltende Verfahren aber in allen Stücken dem der magistratus populi Romani nachbildete, am Morgen des Tages, an dem er die Plebs versammeln wollte, gewohnt und observanzmäßig auch verpflichtet war auspicia privata einzuholen.

<sup>2)</sup> Die Worte bei Gellius lassen die Annahme offen, dass der Tribun die Stellung von Bürgen schon verlangte, bevor die Comitien die von ihm irrogirte Mult bestätigt hatten; und rechtlich mochte es zulässig sein auch in diesem Stadium schon Bürgschaft zu fordern, eventuell die Verhaftung zu verfügen. Aber es ist unglaublich, dass der Tribun zu einem so beispiellos harten Verfahren gegriffen haben soll; auch würde in diesem Fall das Decret der Collegen wohl ohne Zweisel die Verhaftung wenigstens bis zur Entscheidung der Sache durch das Volk hinausgeschoben oder mindestens auf diese Entscheidung irgendwie hingewiesen haben. Endlich tritt auch in der Umgestaltung des Valerius Antias die Appellation an die Tribune erst ein, nachdem Scipio definitiv verurtheilt ist.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dies ist nichts als das Verfahren per manus iniectionem gegen den addictus in Anwendung auf die Forderung der Gemeinde. Noch im Repetundenprozess des acilischen Gesetzes muss der Verurtheilte dem die Gläubiger repräsentirenden Staat sofort entweder praedes stellen oder es tritt die bonorum possessio ein (Z. 57 fg.).

<sup>4)</sup> Dass Publius für den Bruder an das tribunicische Collegium appellirte, sagen Gellius a. a. O. und Livius 38, 56, 9. Nach Antias (Livius c. 58, 3) dagegen that es des Lucius Vetter P. Cornelius Scipio Nasica Consul 563.

Tribune waren getheilter Meinung. Acht von ihnen 1) sprachen sich dahin aus, dass dem Recht sein Lauf zu lassen sei. Aber Ti. Sempronius Gracchus, der 564 den asiatischen Feldzug mitgemacht hatte<sup>2</sup>) und in diesem Jahre Volkstribun war, gewährte die gewünschte Intercession: er erklärte dem Volke, dass er mit den Scipionen zwar persönlich verfeindet sei und eidlich betheuern könne es auch bleiben zu wollen, aber nicht zugeben werde, dass der Ueberwinder des Antiochos als Schuldner der Gemeinde in denselben Kerker eingesetzt werde, wohin er als ihr siegreicher Feldherr so viele feindliche Führer gesendet habe 3). Damit war das Multurtheil der Sache nach cassirt; denn das Veto eines einzigen Tribunen genügte um die Personalexecution unmöglich zu machen und unmittelbare Realexecution hat das römische Recht dieser Periode schwerlich zugelassen 4). Aber wenn gleich die Hochherzigkeit eines persönlich ihm verfeindeten Mannes dem L. Scipio Freiheit und Vermögen rettete und auch das Verfahren gegen den Publius trotz seines Wiedererscheinens in Rom nicht wieder aufgenommen ward, so war die politische Niederlage der Scipionen darum nur um so offenbarer und unwiederbringlicher, weil man gegen die Ueberwundenen Gnade und Milde walten liefs. Das Ende des langen Haders also war der Sturz des bis dahin in der Gemeinde übermächtigen und im Senat fast allmächtigen 5) Africanus 6). Er verließ, wie es scheint, unmittelbar nach der letzten Katastrophe die Hauptstadt zum zweiten

<sup>1)</sup> Als den ersten derselben nennt Antias bei Livius c. 60, 3 den C. Fannius.

<sup>2)</sup> Liv. 37, 7.

<sup>3)</sup> Hierin stimmen alle Berichte überein, sowohl die älteren Annalen, aus denen Cicero de prov. cons. 8, 18, Gellius 6, 19 und Livius c. 57, 3 schöpfen, wie auch Antias bei Livius c. 60, 4 und Victor 53. 57; endlich die dem Gracchus untergeschobene Rede (Livius c. 56, 10), die nur in der Motivirung abweicht. Vgl. Plinius h. n. praef. 10 und Quintilian decl. 9, 17.

<sup>4)</sup> Antias freilich lässt, nachdem durch die tribunicische Intercession die Personalexecution verhindert ist, den Prätor die Quästoren in das Vermögen des Verurtheilten einweisen (c. 60, 4. 8); aber es ist dies vermuthlich, wie alle Einzelheiten seiner Erzählung, dem Peculatprozess des siebenten Jahrhunderts entnommen. Das ältere Recht kennt keinen andern Weg an das Vermögen des Schuldners zu kommen als den mittelbaren; in erster Reihe haftet durchaus die Person und so lange diese Leben, Freiheit und Bürgerrecht nicht verwirkt hat, giebt es keine Realexecution.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Regnum in senatu Scipionum Livius c. 54, 6. So fasst Scipios Stellung auch Seneca ep. 86: aut Scipio Romae deesse debebat aut Roma libertati (so mit Schweighäuser statt Roma in libertate).

<sup>6)</sup> Seneca ep. 51, 10: Literni honestius Scipio quam Baiis exulabat: ruina ei visa (so statt ruina eius nach Haupts Verbesserung im Berliner ind. lect. vom Herbst 1864 p. 12) non est tam molliter collocanda.

Mal und begab sich auf seine Villa bei Liternum in Campanien 1), einer wenige Jahre vorher in seinem zweiten Consulat gegründeten Bürgercolonie<sup>2</sup>), wo er nicht viel über ein Jahr nach diesen Ereignissen im Laufe des J. 571 starb<sup>3</sup>), im einundfunfzigsten Jahre seines Alters. Auf dem Todbette befahl er seiner Gattin Aemilia ihn auf seinem Landgut beizusetzen, nicht in dem Geschlechtsbegräbniss der Scipionen am capenischen Thore in Rom; auch seine Gebeine sollte die undankbare Stadt nicht besitzen 4). Es geschah also und bis in die Kaiserzeit wies man in Liternum das Grab des großen Mannes 5), der den Hannibal auf dem Schlachtfeld überwunden hatte, um, von Cato auf dem Markte besiegt, gebrochenen Herzens in der Einsamkeit zu sterben. Wie vollständig Catos Erfolg war, zeigt nichts so deutlich als der Ausfall der Censorenwahlen im J. 570; er selbst wurde gewählt und mit ihm der patricische Candidat, den er dem Volke empfahl, L. Valerius Flaccus, obwohl beide Scipionen, sowohl der Bruder des Africanus als auch dessen Vetter P. Nasica sich um das Amt mit beworben haben sollen 6). Dies erlebte der Africaner noch. Eine weitere Beschimpfung

<sup>1)</sup> Der bessere Bericht fehlt uns hier; Antias lässt den Scipio schon nach der ersten Anklage nach Liternum gehen (Livius c. 52, 1).

<sup>2)</sup> Schon dies zeigt, daß an ein Exilium im technischen Sinne des Wortes nicht zu denken ist. Scipio ist nicht ausgewandert, sondern als römischer Bürger gestorben.

<sup>3)</sup> Ueber die Zeitbestimmung s. den vierten Abschnitt (S. 201 fg.).

<sup>4)</sup> Wenigstens berichtet dies Antias (bei Liv. c. 53, 8 und Victor 49, 18).— Die Version, das Scipio in Rom gestorben sei, scheint nicht aus den Annalen zu stammen, sondern aus der Führererzählung, dass die drei auf dem Scipionengrab in Rom stehenden offenbar aufschriftlosen Statuen die der beiden Brüder Publius und Lucius und des Dichters Ennius seien. Diese Erzählung kennt schon Cicero (pro Arch. 9, 22: putatur; vgl. Plinius h. n. 7, 30, 114) und ebenso Livius (c. 56, 4: dicuntur esse); und darauf so wie auf die ähnlichen in Liternum vernommenen Berichte geht es, wenn dieser c. 56, 1 neben den variirenden scriptores auch die variirende fama anführt. Damit hängt wohl auch die Anekdote zusammen, dass Q. Terentius Culleo an dem Grabmal dem Leichengefolge Wein verabreicht habe (Livius c. 55, 2).

<sup>5)</sup> Das Grabmal in Liternum mit der Statue auf demselben sah noch, letztere freilich in Trümmern liegend, Livius c. 56, 3. Auch Strabon 5, 4, 4 p. 243 erwähnt dasselbe, indem er bemerkt, Scipio habe hier sein Leben beschlossen ἀφεὶς τὰς πολιτείας κατ' ἀπέχθειαν τὴν πρός τίνας. Später zeigte man daselbst seinen Sarkophag, aber ohne Inschrift (Seneca ep. 86, 1), oder eine Grube, wo ein Drache sein Grab behütend hause, und darüber einen angeblich von ihm selbst gepflanzten großen Myrtenbaum (Plin. 16, 44, 234). Auf Scipios Aufenthalt auf der literninischen Villa beziehen sich noch Plinius h. n. 14, 4, 49; Val. Max. 2, 10, 2; Seneca ep. 51, 10. 86, der die Villa ausführlich beschreibt.

<sup>6)</sup> Liv. 39, 40.

scheint ein rechtzeitiger Tod ihm erspart zu haben: die Degradirung im Senat, dessen Vormann er die letzten funfzehn Jahre hindurch gewesen war, aber bei dem Charakter Catos und der catonischen Censur schwerlich geblieben sein würde, so unerhört es auch war den Vormann des Senats zu wechseln<sup>1</sup>). Dagegen unterließen die Censoren es nicht dem L. Scipio, obwohl sie ihn nicht aus dem Senat entfernten, doch das Ritterpferd zu nehmen<sup>2</sup>), da er zum Reiterdienst ohne Zweifel zu alt war, die Ritter aber, die bloß wegen der bevorzugten Stellung der Rittercenturien in den Comitien ihr Pferd behielten, vor Catos Augen keine Gnade fanden<sup>3</sup>). Weiter ist von Lucius Scipio nicht in beglaubigter Weise die Rede<sup>4</sup>). — So endigte der große Kampf, um doch seinen vollen Abschluß erst in einem späteren Geschlecht zu finden. Die jüngere Tochter des Publius und die Erbin seines hohen Sinnes vermählte sich einige Zeit nach dem Tode des Africanus mit dem großeherzigen Feinde desselben, dem Ti. Gracchus<sup>5</sup>) und aus dieser Ehe

<sup>1)</sup> Dass bei dem Lustrum 571 (nicht 570) L. Valerius Flaccus princeps senatus wurde, ist gewiss (Liv. 39, 52). Livius sagt, dass Scipio nicht wohl hätte übergangen werden können, ohne zugleich aus dem Senat ausgeschlossen zu werden, was doch gewiss die Annalisten angemerkt haben würden. Ob ein Mann wie Cato vor dem formell unzweiselhaft zulässigen und auch von dem Ausschluss des bisherigen Vormanns aus dem Rath nicht nothwendig abhängigen Wechsel desselben zurückgescheut haben würde, wenn es galt den gewonnenen Sieg zu versolgen, darf bezweiselt werden; aber allerdings ist anzunehmen, dass, wenn er dies gethan hätte, die Annalisten darüber nicht würden geschwiegen haben, und Livius sand doch darüber in seinen Quellen offenbar nichts. Dazu kommt, dass die besten Gewährsmänner den Tod des Africanus in das J. 571 setzen (S. 201 fg.), er also füglich kurz vor dem Lustrum gestorben sein kann.

<sup>2)</sup> Liv. 39, 44. Victor 53. Plutarch Cat. 18.

<sup>8)</sup> Wäre Lucius als ehrlos aus der Ritterliste gestrichen worden, so hätte er nicht im Senat bleiben können; aber sehr wohl konnte er unbeschadet seines Sitzes im Senat genöthigt werden sein Pferd wegen Alters abzugeben. Wie sehr Cato für die Herstellung der militärisch gänzlich verfallenen Bürgerreiterei thätig war, zeigt die Rede über Vermehrung der Reiterstellen von 1800 auf 2200.

<sup>4)</sup> Denn die Legation vom J. 571 an Prusias (Liv. 39, 56 und ohne Zweifel aus Livius Plutarch Flam. 21) beruht nach Livius auf dem Zeugniss des Antias und ist ebenso bedeuklich wie die von demselben Gewährsmann unter dem J. 568 berichtete an Antiochos und Eumenes (S. 191 A. 1). — Nach Seneca (cons. ad Pol. 14, 4) wäre Lucius noch vor dem Bruder gestorben und diesem der Tod desselben nach Liternum gemeldet worden. Unmöglich ist dies nicht, wenn beide Brüder während der Censur des Cato 570/1 bald nach einander starben, Lucius etwa am Ende des J. 570, Publius im Laufe des J. 571; aber es kann die Angabe leicht auf einem Versehen beruhen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die richtige Ueberlieferung hat Polybios (32, 13 und, nicht aus dieser Stelle, bei Plutarch *Ti. Gracch.* 1. 4) aufbehalten und auf ihn geht auch gewiss

entsprossen die Schöpfer der eigentlichen Demokratie und insofern der demokratischen Monarchie in Rom, die Gracchen. In ihnen haben sowohl der catonische Reformgedanke wie auch das scipionische persönliche Regiment sich gesteigert und geklärt und also allerdings die politischen Tendenzen ihrer beiderseitigen Ahnen in gewissem Sinne sich verschmolzen.

## 4. DIE CHRONOLOGIE DER EREIGNISSE.

Die eben dargestellte Katastrophe lässt sich mit größerer Sicherheit in ihrem pragmatischen Zusammenhang darlegen als in der chronologischen Folge ihrer einzelnen Acte; was darüber gesagt werden kann, schien am angemessensten hier zusammengefasst zu werden.

L. Scipio Consul 564/5 triumphirte am letzten des Schaltmonats, dem Tag vor dem 1. März 566¹). Der Angriff auf die Scipionen durch die beiden Petillier im Senat folgte nicht unmittelbar darauf und konnte es auch schicklicher Weise nicht, da man dem Feldherrn doch für die freiwillige Rechnungslegung, die ja beabsichtigt war (S. 190), einigen Spielraum lassen, auch die Lorbeeren des glorreichen Krieges erst etwas welken mussten, ehe man damit vorging. Mit größter Wahrscheinlichkeit wird die dessfällige Verhandlung im Senat in das Jahr 567 gesetzt. Wir haben dafür zwar nur das Zeugniss des Livius, welcher, dem Antias nacherzählend, unter diesem Jahr nicht bloß jenen Handel, sondern den ganzen Verlauf der Katastrophe der Scipionen berichtet²),

die Notiz bei Livius c. 57, 3 zurück. Dabei ist zu beachten, daß sowohl Plutarch wie Livius ausdrücklich hervorheben, also sicher auch Polybios hervorhob, daß nicht bloß die Ehe, sondern schon das Verlöbniss erst nach dem Tode des Vaters— und zwar, wie Plutarch sagt, nach Beschluss des Familienraths— stattgefunden habe. Dagegen scheinen die römischen Annalisten durchaus den Vater selbst unmittelbar nach der Intercession des Tiberius zu Gunsten des Lucius das Verlöbniss haben vornehmen zu lassen: so erzählen Cicero de ènv. 1, 49, 91, der ältere Seneca (contr. 5, 2 p. 392 Burs.) und Livius e. 57, 3 (mit den von ihm abhängigen Schriftstellern Valerius 4, 2, 3; Dio fr. 65; Gellius 12, 9), welche letztere Erzählung auf keinen Fall aus Antias herrühren kann, weil darin P. Seipio noch nach der Befreiung des Bruders lebend auftritt. Die Verschiebung lag freilich nahe, bringt aber eine arge Unschicklichkeit in die Erzählung; denn wie konnte Tiberius Gracchus, nachdem er eben sich öffentlich und feierlich verschworen hat trotz der Interrcession zu Gunsten des L. Scipio demselben feind bleiben zu wollen, unmittelbar darauf durch die Verlobung mit der Nichte desselben sich selber Lügen strafen?

<sup>1)</sup> Liv. 37, 59.

<sup>2)</sup> Am bestimmtesten Liv. 39, 6, 4, wo der Umstand, dass Cn. Manlius erst unmittelbar vor dem Schluss des Magistratsjahrs 567 am 2. März 568 triumphirt, dadurch motivirt wird, dass er eine Anklage aus dem petillischen Gesetz habe

während er im folgenden Buch andeutet, dass andere Gewährsmänner darüber bei anderen Jahren berichteten 1). Die Version des Antias ist nun freilich ganz unglaubwürdig; wenn aber seine Umgestaltung der alten Erzählung wesentlich darauf beruht die drei auf einander folgenden Angriffe zusammenzuziehen und sie alle drei demselben Angreifer zu überweisen, so folgte es gewissermaßen mit Nothwendigkeit, daß er für den ersten Act, wie nachweislich den richtigen Namen, so auch das richtige Jahr beibehalten und nur darin gefälscht haben wird, dass er diese Namen und dieses Jahr auch auf die folgenden Acte übertrug. -Hierauf folgt, nachdem im J. 568 L. Scipio seine Votivspiele gegeben hat (S. 191 A. 1), die Anklage des P. Scipio durch M. Naevius Ende 569 oder Anfang 570; denn dass dieser Tribun zu dem am 10 Dec. 569 antretenden tribunicischen Collegium gehörte, fand Livius in magistratuum libris, das heifst doch wohl in den von ihm benutzten Annalen 2). -Auf diesen Prozess muss der Angriff auf L. Scipio durch den Tribunen C. Augurinus unmittelbar, also etwa im Frühjahr 570 gefolgt sein, so dass dieser als College des Naevius zu betrachten ist<sup>3</sup>). Einmal passt es dazu wenigstens sehr gut, dass Scipio auf der diplomatischen Mission, mittelst deren er sich dem ihm angehängten Prozess entzieht, nicht weiter als bis nach Etrurien gelangt ist, als die Kunde von der dem Bruder drohenden Gefahr ihn nach Rom zurückführt. Zweitens kann der Tod Scipios nicht später als in den Herbst 571 gesetzt werden, demnach,

vermeiden wollen und desshalb erst in die Stadt gekommen sei, als der Prätor Culleo im Begriff war sein Amt niederzulegen.

<sup>1)</sup> Liv. 39, 1: dum haec, si modo hoc anno acta sunt, Romae aguntur.

<sup>2)</sup> Nissen S. 218 denkt an die Chronik des Claudius und wohl mit Recht. Aber dasselbe kann auch bei Antias gestanden haben, der den Naevius, da er ihn bei dem Prozess ganz beseitigte, aus dem tribunicischen Collegium des J. 569/70 zu streichen keinen Grund hatte; und wenn seine beiden Quellen hierin stimmten, konnte Livius um so mehr sich für diese Thatsache auf 'die Magistratsverzeichnisse' berufen. — Antias setzt, wie bemerkt, diesen Prozess wie alles übrige in 567.

s) Nissens Vorschlag S. 218 die Anklage des Asiaticus mit Aptias in 567 und vor diejenige des Africanus zu setzen hat keine Wahrscheinlichkeit; denn Antias hatte guten Grund die drei Händel in dasselbe Jahr zusammenzudrängen, aber keinen die Reihenfolge derselben umzuwerfen. Hätte er die von Nissen aufgestellte Folge vorgefunden, so hätte er diese gewiss festgehalten, um mit dem Tode des Africanus schließen und sieh die ungeschickte doppelte Intercession des Gracchus und den noch ungeschickteren Substituten des Africanus im Prozess des Lucius, den Nasica zu ersparen. Ferner sieht man in diesem Falle nicht ein, wie P. Scipio 567 als legatus nach Etrurien gekommen ist, wogegen bei Festhaltung der überließerten Folge die Veranlassung dieser Legation klar ist (S. 193 A. 2). Endlich tritt politisch die Katastrophe doch erst durch die Verurtheilung des Lucius ein, nicht durch die ohne Ergebniss verlaußende Verklagung des Publius.

wenn der Aufenthalt auf der literninischen Villa nicht allzu kurz ausfallen soll, seine definitive Entfernung von Rom und die damit unmittelbar zusammenhängende Verurtheilung des Lucius nicht später als in das Frühjahr 570.

Es bleibt übrig die Angaben über das Todesjahr des Africanus zu sichten. Prüfen wir zunächst, was darüber unmittelbar überliefert ist. Die Ansetzung des Antias, dass er 567 gestorben sei, ist ein nothwendiges Glied der ganzen Kette von Fälschungen, die früher dargelegt worden sind und fällt somit aus. Die Annahme des Livius, dass Scipio zu Anfang 570 vor dem Amtsantritt der Censoren gestorben sei, ist seiner eigenen Erklärung zufolge eine bloße Vermuthung 1), und zwar die Vermuthung eines rath- und kritiklosen Schnellschreibers gegenüber den Widersprüchen seiner Ouellen; auch diese wird also in Wegfall kommen müssen. Von Angaben also, die in der That Berücksichtigung verdienen, bleiben nur übrig diejenige Ciceros<sup>2</sup>), der den Tod Scipios in das J. 569 setzt, und die übereinstimmende des Polybios und des Rutilius, welche beide nach Livius Zeugniss Scipios Tod unter dem J. 571 berichtet haben 3). Der Widerspruch ist evident, jedoch nach Nissens Ansicht 4) nur scheinbar. Einmal habe sich die polybische Erzählung bei Livius durch Nachlässigkeit um ein Jahr verschoben; zweitens umfasse das polybische J. 570 oder Ol. 148, 4 auch die letzten Monate des römischen J. 569 mit; somit sei in der That von Polybios der Tod des Africanus wohl wie von Cicero in das J. 569 gesetzt worden und liege also eine wirkliche Divergenz in den Quellen überhaupt nicht vor. — Indess diese Ausgleichung ist in keiner Weise zulässig. Einmal wird die Angabe des Livius über den Ansatz des Rutilius durch Nissens Argumentation in keiner Weise berührt. Zweitens ist die Verschiebung der polybischen Excerpte bei Livius, die im Uebrigen nicht bestritten werden soll, gerade für diesen Fall unwesentlich, wo Livius das Zeugniss des Polybios außer der Reihe vorbringt, er dasselbe also nur durch, sei

<sup>1)</sup> Nissen S. 51 meint, dass Livius den Tod Scipios in das Ende 569 setze, nicht in den Anfang 570 und dass er darin einem bestimmten Zeugniss gefolgt sei. Allein Livius sagt gar nicht dies, sondern nur, dass Scipio den 10. Dec. 569 überlebt habe, aber vor dem Amtsantritt der 570 erwählten Censoren gestorben sei.

<sup>2)</sup> Cato 6, 18: anno ante me censorem (570—571) mortuus est, novem annis post meum consulatum (559), wobei also Anfangs - und Endjahr nicht mitgerechnet sind. Wenn er das Jahr, in das das Gespräch gesetzt wird, das Jahr 604 das dreiunddreissigste nach dem Tode Scipios nennt, so ist diese Ziffer verschrieben oder verrechnet.

<sup>3)</sup> Liv. 39, 50, 10 (dazu Nissen S. 41). 52, 1.

<sup>4)</sup> S. 51.

es unmittelbares oder mittelbares, auf jeden Fall aber von Livius früherer Bearbeitung unabhängiges Nachvergleichen des Gewährsmanns gefunden haben kann. Es ist sogar sehr wahrscheinlich, dass Livius, besonders da er den Rutilius nur hier nennt, hier nicht direct aus den von ihm genannten Quellen, sondern aus irgend einer älteren kritischen Erörterung über das Todesjahr des Africanus schöpft; wonach also diese Angabe außer allem Zusammenhang mit den chronologischen Entstellungen stehen würde, die Livius bei Benutzung des Polybios sich hat zu Schulden kommen lassen. Drittens hat nach Nepos 1) Polybios den Tod des Hannibal, der nach Polybios bekanntlich ebenso wie Philopoemen in dem gleichen Jahr mit Scipio starb, in das J. 572 gesetzt, was sich sehr wohl mit jener Angabe vereinigen lässt, wenn man sich erinnert, daß das polybische Jahr Ol. 149, 2 von Sommer oder Herbst 571 bis dahin 572 läuft<sup>2</sup>), aber in keiner Weise zu dem J. 569 stimmt. — Zu der Ansetzung des J. 571 als Todesjahr Scipios passt ferner im Ganzen genommen, was bei anderen Schriftstellern, sei es nun auf Grund der polybischen Angabe, sei es aus anderen Quellen über das Todesjahr der beiden von Polybios als gleichzeitig verstorben Genannten 3) berichtet wird. Hannibals Tod verzeichnen unter 571 außer Livius selbst Antias 4) und Atticus 5), unter 573 ein gewisser Sulpicius Blitho 6). Ebenso führen für Philopoemens Tod die Angaben auf den Sommer 571 7). Demnach sind wenige Dinge so sicher beglaubigt wie dass Polybios den Tod der drei großen Feldherren Philopoemen, Hannibal und Scipio in Ol. 149, 2 = u. c. 571/2 gesetzt hat. — Dass Rutilius Rusus Consul 649 als das Todesjahr Scipios ebenfalls das J. 571 nennt, ist ferner von großem Gewicht; möglich ist es freilich, dass er diese Angabe aus Polybios geschöpft hat, aber nicht eben wahrscheinlich, sowohl nach den Zeitverhältnissen, als weil der alte gewiss kundige Gewährsmann, auf den Livius Angaben zurückgehen, das Zeugniss des Polybios durch das des Rutilius unterstützt. Auf jeden Fall aber steht die Ueberlieferung so, daß, von erwiesenen Fäl-

<sup>1)</sup> Nepos Hann. 13.

<sup>2)</sup> Nissen S. 68.

<sup>3)</sup> Polybios 24, 9 und daraus Diodor (p. 575 fg. und Vat. p. 78 fg.); lustinus 32, 4, 9. Livius 39, 50, 10 (daraus Oros. 4, 20; Zonaras 9, 21).

<sup>4)</sup> Liv. 39, 56, 7.

<sup>5)</sup> Nepos a. a. O.

<sup>6)</sup> Nepos a. a. O.

<sup>7)</sup> Dies Jahr giebt Livius ausdrücklich an; dass es das richtige ist, hat Weissenborn zu Livius 39, 50, 11 gegen Nissen S. 232 in sehr befriedigender Weise dargethan.

schungen und eingestandenen Vermuthungen abgesehen, als Todesjahr des Scipio Africanus von Polybios und Rutilius das Jahr 571, von Cicero das Jahr 569 angesetzt wird.

Zwischen diesen beiden Ansetzungen kann nun die Wahl nicht schwer sein, und zwar nicht bloß wegen der sehr ungleichen Autorität, sondern auch mit Rücksicht auf die sonst bekannten Thatsachen. Denn wenn der Ankläger des Africanus vor dem Volke sein Amt am 10 Dec. 569 antrat, so ist damit Ciceros Angabe schlechthin unvereinbar 1); wenn dagegen Scipio im Sommer oder Herbst 571 gestorben ist, so bleibt für die überlieferten Vorgänge genügender Raum. Auch lässt die Herabrückung seines Todes bis zu diesem Zeitpunct sich recht wohl damit vereinigen, dass, wie es allerdings wahrscheinlich ist (S. 198 A. 1), Scipio bereits todt war, als die Censoren Cato und Flaccus ihr Lustrum abhielten. Denn um zu erklären, dass Flaccus von ihnen zum Vormann des Senats gemacht werden konnte, ohne daß doch Scipio übergangen ward, braucht der letztere nicht vor dem Antritt der Censoren gestorben zu sein, wie Livius meint und nach ihm manche Neuere, sondern nur vor deren Rücktritt. Die Listen blieben bekanntlich bis dahin rechtlich offen und erhielten ihre unabänderliche Rechtskraft erst durch das Lustrum. Nun übernahmen die Censoren ihr Amt im J. 570 und zwar erst nachdem die Consuln am 15. März d. J. angetreten waren 2) und kurz bevor dieselben zum Heere abgingen; also kann das Lustrum füglich erst gegen den Schluss des J. 571 stattgefunden haben 3), während Scipio Africanus vermuthlich im Sommer oder Herbst vorher starb.

Dass endlich die Vermählung der jüngeren Cornelia nicht vor dem Tode ihres Vaters 571 stattfand, ist bereits erwiesen (S. 198 A. 3); unrichtig aber wird daraus, dass nach dem Bericht des Polybios 4) die Mitgist derselben erst 592 vollständig ausgezahlt ward, gefolgert, dass sie erst im Jahre vorher sich vermählt habe. Vielmehr ist das Sachverhältniss folgendes. Als Scipio Africanus, erst einund-

<sup>1)</sup> Nissens Annahme S. 51. 218, dass die Anklage des Africanus durch den am 10. Dec. 569 antretenden Volkstribun Naevius, sein freiwilliges Exil und sein Tod in Liternum in das J. 569 falle, ist äußerst unwahrscheinlich, selbst wenn man das Jahr 569 als Magistratsjahr fasst, also bis zum 14. März 570 ausdehnt. Ganz unmöglich aber wird diese Ansetzung, wenn man, wie man muss, daran festhält, dass der Prozess des Bruders, in dem Africanus intervenirte, später fällt als der ihm selbst angehängte (S. 200 A. 3).

<sup>2)</sup> Liv. 39, 52.

<sup>3)</sup> Möglich wäre sogar, daß das Lustrum erst Anfang 572 stattgefunden hätte; Livius gedenkt desselben nicht ausdrücklich.

<sup>4) 32, 13</sup> vgl. 14.

funfzig Jahre alt, im J. 571 starb, verordnete er im Testament, dass seinen beiden noch unerwachsenen Töchtern eine Mitgift jeder von 1200000 Sesterzen zukommen solle 1). Die Mutter Aemilia aber zahlte jeder von ihnen bei der Heirath selbst nur die Hälfte, wozu sie in Gemäßheit des Testaments, das ihr vielleicht die Nutzung des ganzen Vermögens oder auch die der Hälfte der den Töchtern bestimmten Summen auf Lebenszeit zuwandte, befugt gewesen sein muss. Demnach war, als sie im J. 592 starb, von jeder der beiden Summen noch die Hälfte rückständig und jetzt auch klagbar, natürlich mit Einhaltung der allgemein für die Mitgift gültigen drei Jahres - oder vielmehr Zehnmonattermine 2). Dass diese Termine nicht von dem Tage an liesen, wo die Ehe geschlossen, sondern von dem, wo die Mitgift fällig geworden war, ist in der Ordnung. Der Haupterbe aber der Aemilia, der Adoptivsohn ihres einzigen inzwischen auch verstorbenen Sohnes, Scipio Aemilianus zahlte seinen Vaterschwestern das Heirathgut sofort vollständig aus. ohne von jenen Terminen Gebrauch zu machen; was in diesem Fall um so billiger war, wenn die Mitgiften selbst schon vor längerer Zeit bestellt worden waren. - Hienach braucht also die Vermählung der jüngeren Tochter nicht gerade erst 591 stattgefunden zu haben; doch ist es allerdings aus anderen Gründen wahrscheinlich, dass sie wenigstens nicht lange vorher erfolgt ist. Denn von den zwölf Kindern, die dieser Ehe entstammten 3), wurden die beiden bekannten Söhne Tiberius 592, Gaius 601 geboren 4) und war jener, da er den Namen des Vaters führte, vermuthlich der älteste Sohn und entweder das erste oder das zweite Kind dieser Ehe 5), so dass diese selbst nicht füglich vor 589 geschlossen sein kann. Auch war Tiberius Gracchus allerdings bereits 564 ein namhafter Offizier (S. 206 A. 1); aber wir wissen auch, daß diese Ehe im Altersverhältniss ungleich war und dass, als Gracchus in vorgerücktem Alter bald nach 601 starb (S. 206 A. 1), seine Frau noch

Senecas Angabe, dass die Töchter aus dem Aerarium ausgestattet seien (de cons. ad Helv. 12, 6; nat. q. 1, 17, 8. 9), ist also falsch.

<sup>2)</sup> Annua bima trima die. Wir kennen aus unseren Rechtsquellen diesen Satz nur für die Rückzahlung der Mitgift (Ulp. 6, 8); aber daß er ebenfalls für die Klage auf die dos dieta vel promissa galt, zeigt das, was wir über die Mitgift der Tullia erfahren (Drumann 6, 702) und folgt übrigens schon aus der bekannten Weise der Römer Eingehung und Auflösung jedes Rechtsgeschäfts nach den gleichen Normen zu behandeln.

<sup>3)</sup> Plinius h.n. 7, 13, 57. Seneca de cons. ad Helv. 16, 6. Plutarch Ti. Gracch. 1.

<sup>4)</sup> Plutarch C. Gracch. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Plinius h. n. 7, 13, 57: aliae feminas tantum generant aut mares, plerumque et alternant, sicut Gracchorum mater duodeciens.

jung 1) und die Kinder unerwachsen waren, so dass es als etwas bemerkenswerthes hervorgehoben wird, dass jene sich nicht wieder vermählte 2) und dass die Erziehung dieser ausschliesslich der Mutter zusiel.

## 5. DIE FÄLSCHUNGEN.

Nachdem der Hergang der Sache, so weit möglich, kritisch festgestellt ist, wird es angemessen sein noch einmal die an die Scipionenprozesse sich anknüpfenden Fälschungen in ihrer Gesammtheit ins Auge zu fassen, zumal da dieselben in mancher Hinsicht litterarhistorisches und selbst historisches Interesse in Anspruch nehmen.

Der Bericht des Polybios hat sich auch hier wieder wie überall als vollkommen glaubwürdig herausgestellt; wir wenigstens haben nirgends Veranlassung gefunden auch nur irgend einen Nebenumstand desselben zu bezweifeln. Auch der ältere annalistische Bericht, wie ihn Cicero las und wie er, im Wesentlichen wohl aus Claudius Quadrigarius, von Nepos wiedergegeben, von Livius wenigstens angeführt wird, erscheint im Ganzen genommen als zuverlässig. Denn die sogenannten falschen Urkunden, die darin vorkommen, gehören eben nur zu der diesem Annalisten eigenthümlichen Darstellungsweise (S. 162). Im Uebrigen sind wohl Nebenumstände etwas verschoben: das Rechnungsbuch wird von Scipio aus dem Busen gezogen, nicht aus des Bruders Tablinum herbeigeschafft (S. 190 A. 1); Scipio fordert die Bürgerschaft nicht fein und indirect, wie bei Polybios, sondern geradezu und recht plump auf den Sieg und den Sieger von Zama zu ehren (S. 193 A. 1); die Versöhnung des edlen Tiberius Gracchus und der Scipionen und seine Vermählung mit der ihres Vaters würdigen Tochter erfolgt nicht, wie in der ebenso wahrhaften wie schönen Erzählung des Polybios, über der Asche des großen Todten, sondern zwischen dem Gracchus und dem Africanus selbst bei dem Jupiterschmaus auf dem Capitol<sup>3</sup>). Man

<sup>1)</sup> Cicero de div. 1, 18, 35: aequius esse censuit (Gracchus) se maturam oppetere mortem quam P. Africani filiam adulescentem. 2, 29, 62. Val. Max. 4, 6, 1. Plin. 7, 36, 122. Plutarch Ti. Gracch. 1. Victor de vir. ill. 57.

<sup>2)</sup> Plutarch Ti. Gracch. 1.

s) S. 198 A. 5. Auf diese Entstellung hat wahrscheinlich die Anekdote eingewirktvon dem Vater, der von einem Schmaus nach Hause kommend seiner Frau erzählt, daß er die Tochter verlobt habe. Sie erzürnt sich, daß sie nicht gefragt worden sei; was doch nicht hätte unterbleiben dürfen, und wenn auch der Bräutigam derjenige Jüngling sei, nach dem alle Mädchen und alle Mütter verlangten. Sie nennt diesen Jüngling und der Mann antwortet: eben diesem habe ich die Tochter verlobt. — Wirhaben dieses Geschichtchen mit doppelter Personenbesetzung, sowohl auf den älteren Ti. Gracchus erzählt, den Gatten der Cornelia, der Tochter des Africanus

sieht auch hier wohl, wie viel und wie viel des Besten die römische Geschichte unter den plumpen Händen der Chronikenschreiber eingebüfst hat; aber es sind Entstellungen wie die des Schülers, der des Meisters Bildwerk copirt, unschuldiger und nicht den Kern der Sache zerrüttender Art.

Mit Valerius Antias steht es anders. Bei ihm hat eine vollständige Umsetzung der Ueberlieferung stattgefunden, völlig derjenigen vergleichbar, die heutzutage die Verfasser historischer Romane mit einigem Fug so wie die die Vergangenheit wiederbelebenden Historiker mit starkem Unfug betreiben. Um diese erbauliche Procedur zu beleuchten wird es nicht überslüssig sein diese Aenderungen, die einzeln größtentheils schon früher gewürdigt worden sind, mit ihren Motiven sich im Zusammenhang zu vergegenwärtigen.

- 1. Aus den drei Acten der Katastrophe, der Beschwerdeführung der Petillier über die Scipionen im Senat, der Anklage des Publius vor dem Volke durch Naevius und der Anklage des Lucius vor demselben durch Augurinus macht Antias insofern einen einzigen, als alle diese Angriffe bei ihm durch dieselben Leute, an demselben Ort und in demselben Jahr erfolgen. Zu diesem Ende wird die Verhandlung im Senat unterdrückt und auch das Zerreißen der Rechnungsbücher auf den Markt verlegt (S. 189 A. 3), ferner Namen (S. 191 A. 3. S. 194 A. 3) und Jahrzahl (S. 200), wie sie bei der ersten Erzählung vorkamen, auch für die beiden folgenden beibehalten. Das Motiv dieser Veränderung kann, wer es nicht selber sieht, sich von jedem Litteraten sagen lassen, der einmal einen historischen Stoff zurechtgemacht hat und mit den drei Einheiten des Aristoteles wenigstens praktisch Bescheid weiß.
- 2. Eine nothwendige Consequenz hiervon war die Fälschung der Magistratlisten, wenigstens in so weit, als die echte Liste das Tribunat des Ti. Gracchus nicht, wie Antias, unter 566/7, sondern unter 569/70 verzeichnet haben muss 1). Dies war unvermeidlich, da seine Bethei-

und der Aemilia (Livius 38, 57, 5; Plutarch *Ti. Gracch.* 4), als auf den jüngeren, den Tribun, den Gatten der Claudia, der Tochter des Ap. Claudius Consul 611 und der Antistia (Plutarch a. a. O.); dort findet die Verlobung statt auf dem oben erwähnten Jupiterschmaus, hier bei einem Auguralschmaus. Beglaubigt ist natürlich keine der beiden Versionen; doch wird die letztere Fassung, die Plutarch für die gangbarere erklärt und die nicht wie die andere gegen feststehende Thatsachen verstößt, die ältere sein. Von Antias übrigens stammt die erstere nicht, da sie theils bei Livius in der Einschaltung steht, theils zu seiner Version schlechterdings nicht stimmt.

<sup>1)</sup> Dem steht auch sonst nichts im Wege. Gracchus erscheint 564 als Offizier im Heer des L. Scipio (S. 196 A. 1), 569 als Gesandter nach Makedonien (Pol.

ligung bei dem Scipionenprozess allgemein bekannt und dem Erzähler unentbehrlich war. Weiterer Aenderungen der Listen bedurfte es, so viel wir sehen, nicht; die Prätoren Ser. Sulpicius und Q. Terentius Culleo kann Antias in der Prätorenliste für 567 gefunden haben 1) und er hatte ebenso wenig Ursache die Tribune M. Naevius (S. 200 A. 2) und C. Minicius von der Liste für 569/70 zu streichen.

- 3. Die Selbstverbannung und der Tod des Africanus sollten nicht, wie in der Wirklichkeit, an die dem Bruder auferlegte Geldbuße sich knüpfen, sondern durch die gegen ihn selbst gerichtete Anklage wegen Landesverraths motivirt werden. Darum musste also Publius schon vor der Erhebung des Multprozesses sterben; und wenn danach in der Folge der Ereignisse für sein literninisches Exil kaum die nöthige Zeit zu schaffen ist, so schrieb Antias eben nicht für so prosaisch nachrechnende Leser. Uebler war es, daß es hiebei dem Publius unmöglich ward seinem und seines Bruders edelmüthigem Retter seine Tochter selbst zu verloben. Wir wissen nicht, wie Antias sich hier half; vermuthlich hat bei ihm Asiaticus die Scene auf dem Capitol aufgeführt.
- 4. Als Corollarium dieser Fiction ergab sich die Nothwendigkeit für die sehr wesentliche Rolle, die der P. Cornelius Scipio Africanus im Prozess des Asiaticus spielt, einen Substituten zu schaffen; der sich denn auch leicht fand in der Person des Vetters P. Cornelius Scipio Nasica (S. 195 A. 4), der gleichsam von der Natur zur Doublüre bestimmt erschien.
  - 5. Dem Prozess des Publius, der in der Wirklichkeit ohne End-

<sup>23, 6;</sup> Liv. 39, 24, 13), von welcher Sendung er jedoch bei dem Antritt der Consuln 570 bereits zurückgekehrt war, 571 als III vir col. ded. (Liv. 39, 55, 9), 572 als Aedil (Liv. 40, 44). Consul war er 577: 591, Censor 585. Die Geschichte erwähnt ihn zuletzt 592 oder 593 (Polyb. 31, 23); doch kann er nicht vor 601 gestorben sein, da in diesem Jahre sein Sohn Gaius geboren ward, hat aber auch vermuthlich dessen Geburt nicht lange überlebt (S. 204). — Dass er im J. 567 noch einmal als Volkstribun redend eingeführt wird (Liv. 39, 5, 1), beweist natürlich nur, dass Livius auch hier aus Antias schöpft, wie dies von der Notiz 39, 5, 4 ebenfalls feststeht. — Uebrigens gab es in dieser Zeit noch einen zweiten Ti. Sempronius Gracchus Augur 550—580 (vgl. röm. Forsch. 1, 81) und es ist möglich, dass einige der obigen Angaben sich auf diesen beziehen.

<sup>1)</sup> Nur eine Bestätigung für Antias Erzählung darf man nicht darin erblicken, daß die Namen Liv. 38, 42, 6. 55, 1. 2. 39, 3, 5. 5, 6. 6, 4 mit ihr stimmen. Wenn Antias Prätoren für seine Composition brauchte, nahm er sie natürlich, wo nicht besondere Umstände dagegen sprachen, aus dem überlieferten Personal; wenn er sie aber auch fingirt hat, so können mehrmalige Erwähnungen desselben Namens bei ihm, und aach ihm bei Livius, doch unmöglich gelten als sich einander gegenseitig stützend.

urtheil blieb, indem der Angeklagte sich mit Abwesenheit in Staatsgeschäften entschuldigte, fehlte offenbar der richtige Schluss, und dieser konnte namentlich jetzt, wo die Katastrophe des Africanus sich daran knüpfte, nicht entbehrt werden. Dem war indess leicht abzuhelfen, wenn man die Motive aus dem Prozess des Lucius, zumal da diese wegen des dabei eintretenden Nasica doch dort nicht mehr recht am Platze waren, hieher übertrug: die Fürbitte des Bruders für den durch die Tribunen vergewaltigten Bruder und das Einschreiten des Gracchus zu Gunsten des jetzigen Feindes und künftigen Schwiegervaters (S. 193 A. 2). Damit gewann man weiter, dass der Schwiegervater erschien als in eigener Person vom Schwiegersohn bewohlthätigt und um so mehr als ein würdiger Gegenstand zum Verlieben für die Tochter. Freilich ließ sich wieder dagegen sagen, dass die Bitte des Asiaticus für den Africanus etwas anderes war als die mit umgekehrten Rollen; aber es ist das Verhängniss aller Motivverbesserer hinten einzubüßen, was vorne gewonnen wird. Auch war die Intercession des Gracchus im Prozess des Asiaticus ebenfalls nicht zu entbehren; genau besehen hatte man also dieselbe Geschichte doppelt und beide Male verdorben. Indess die Intercession war so drastisch und so berühmt, dass man ein solches Kabinetsstück dem Publicum wohl zweimal bieten konnte.

6. Ein übler Fehler des Stoffes war es, dass weder die Drangsal noch die Tugendhaftigkeit der Helden gehörig an den Tag kam, die Beschuldigungen der Bestechung durch den Landesfeind und des unterschlagenen Beutegeldes in keiner Weise als schändliche Verleumdungen offenbar wurden. Denn über Publius wurde gar nicht geurtheilt, Lucius zwar verurtheilt, aber nicht ausgeklagt; und ob bei der Verurtheilung in eine willkürlich gegriffene Geldstrafe die Volksversammlung nach Recht oder nach Gunst entschied, wusste sie vielleicht selber nicht und blieb wenigstens dem Leser vollständig dunkel. Aber der richtige Historiker weiß für alles Rath. Man setze nur an die Stelle des unterschlagenen Kriegsgewinns etwa Kassendiebstahl und was daran hängt, den gemeinen Unterschlagungsprozess der sullanischen Zeit, wie er gegen solche Beamte, die sich statt des officiös erlaubten Gewerbes die Unterthanen zu plündern über die öffentlichen Gelder der Gemeinde selbst hermachten, und gegen deren Diener und Schreiber oft genug vorkam. In diesem Wege ward nicht bloss an Jammer und Noth ein Beträchtliches gewonnen - wobei zugleich der edle den Scipionen innig befreundete, aber doch das Recht mit Strenge handhabende Prätor Q. Terentius ein schönes Gegenstück gab zu dem

ebenfalls edlen, aber den Scipionen feindlichen und den Rechtslauf hemmenden Gracchus — sondern es konnte nun auch handgreiflich die Unschuld der Angeklagten demonstrirt werden, die nicht einmal so viel besaßen als sie unterschlagen haben sollten; und darum drehen sich denn auch im Wesentlichen die hier eingelegten Reden. So ward der Multprozess zum Peculatprozess; und über die gute Absicht war es leicht zu verschmerzen, daß damit den Scipionen ein ganz anderes Verbrechen Schuld gegeben ward, als das in Wirklichkeit ihnen zur Last gelegte, und daß der also geschaffene Peculatprozess genau ein solches juristisches Monstrum ist wie in der Regel die Prozesse unserer Criminalromane.

7. Den Lucius kennt die Geschichte als eine recht jämmerliche Figur; es war in der Ordnung, dass der Geschichtsverbesserer ihn außer für Kassendefect insbesondere noch zu Paupertätsrührstücken verwendete. Schon die Familiengefühle machen an den Leser starke Ansprüche, die Aufopferung des Bruders für den Bruder, das Eintreten des Vetters für den Vetter und am Horizont aufdämmernd die junge Liebe der Cornelia zu dem Retter des Vaters und des Oheims und dem künftigen Erzeuger ihrer zwölf Kinder. Die eigentliche Rührung aber geht erst an mit dem Concurs, der darum auch, obwohl rechtlich in dieser Weise nicht möglich, nothwendig nachzutragen war. Zunächst also wird dem Lucius das Vermögen von Staatswegen confiscirt; aber keine Spur findet sich von den königlichen Schätzen und der Gesammtbetrag des Vermögens ist weit geringer als die Bestechungssumme, zu deren Erstattung er verurtheilt war. Weiter schießen die Freunde, Verwandte und Clienten des also glänzend gerechtfertigten Märtyrers eine Summe zusammen, die den Betrag des ihm confiscirten Vermögens weit übersteigt; aber Edelmuth über Edelmuth, er schlägt sie aus und gestattet nur, dass ihm die nöthigsten Gegenstände aus der Auction von seinen Nächsten zurückgekauft werden. Das hält ihn aber nicht ab fortwährend in Staatsgeschäften thätig zu sein, ja ein Jahr nach seiner Verurtheilung zehntägige Triumphalspiele auf seine Rechnung zu geben die dazu nöthigen Gelder schaffen, dazu von ihm aufgefordert, die Städte und Fürsten Kleinasiens; vielleicht auch dass die Freunde wieder für ihn collectiren oder ihm die vorige Collecte zu diesem Behuf aufgehoben haben. So bringt er es denn dahin bei der Bewerbung um die Censur durchzufallen und schließlich in Gemeinschaft mit T. Flamininus nach Bithynien zu reisen, um zur Krönung des Sieges von Zama den Hannibal aus der Welt zu schaffen und damit, so viel wir sehen, seine wenn Hermes I.

nicht nützliche und großartige, doch rührende und merkwürdige Laufbahn zu beschließen.

So weit Antias 1). Es soll nicht behauptet werden, dass dieser Ueberblick den künstlerischen Motiven dieses Autors in allem Einzelnen

<sup>1)</sup> Es mag gestattet sein hier noch auf eine andere ganz ähnliche Umsetzung hinzuweisen, die Antias sich gestattet hat. Die älteren Jahrbücher berichteten unter dem J. 476, dass ein zu der persönlichen Umgebung des Königs Pyrrhos gehöriger Mann Namens Nikias den Consuln C. Fabricius und Q. Aemilius personlich das Anerbieten gemacht habe, wenn ihm eine angemessene Belohnung zu Theil werde, den König zu vergiften. Die Consuln aber hätten dies nicht angenommen, sondern den Nikias festnehmen lassen und zur angemessenen Bestrafung dem König ausgeliefert und der Senat habe ihr Verhalten gebilligt. So erzählen Claudius Quadrigarius bei Gellius 3, 8, wo auch das Schreiben der Consuln an den König zu lesen ist (oben S. 166 A. 2), und Cicero de off. 3, 22, 86. Antias aber, wie Gellius a. a. O. weiter meldet, änderte dies dahin ab, dass erstens der Verräther nicht Nikias heifst, sondern Timochares aus Ambrakia, der Vater des königlichen Mundschenks; zweitens nicht die Consuln über seinen Antrag beschließen, sondern Fabricius darüber an den Senat berichtet und sich Verhaltungsbefehle erbittet; drittens der Senat nicht den Verräther ausliefert, sondern mit Rücksicht auf dessen gute Absicht gegen die Römer den König zwar durch eine besondere Gesandtschaft vor den Umtrieben seiner Hofleute warnt, den Namen des Verräthers aber verschweigt. Das ganz unrömische Einholen von Instructionen in einem solchen durchaus innerhalb der Competenz des Oherfeldherrn liegenden Fall ist noch der geringste Fehler dieser ebenso frechen wie albernen Erfindung, deren Tendenz übrigens auf der Hand liegt Statt des einen Fabricius soll der ganze Senat an der moralischen Glorie participiren und Fabricius nur unter vielen Tugendhelden als der Obertugendheld erscheinen. Ferner genügte dem Scribenten der Edelmuth gegen den Feind nicht und es ward noch ein zweiter Edelmuth hinzugesetzt gegen denjenigen, der zwar Giftmischer, aber doch auch ein guter Freund der Römer war. Dass man keinen Anstoss nahm an einem Feldherrn, der in einem solchen Fall um Instructionen bittet und sich also zum Mitschuldigen des Mörders macht, und an der ebenso lächerlichen wie infamen Senatsdebatte über die Vergiftungsfrage, ist charakteristisch für den Schreiber, um nicht zu sagen für die sullanische Zeit. - Was Livius Verhältniss zu diesen beiden Versionen anlangt, so muss er sie wohl beide berichtet haben; denn bei ihm selbst finden sich Spuren sowohl der älteren (ep. 13; 24, 45, 3. 42, 47, 6) wie der des Antias (39, 51) und bei denjenigen Schriftstellern, die wahrscheinlich von ihm abhängen, überwiegt zwar die claudische Version bei weitem (am bestimmtesten Zonar. 8, 5 und Plutarch Pyrrh. 21, wo selbst der Brief des Claudius sich wiederfindet; ferner Pseudo-Frontinus 4, 4, 2; Florus 1, 13[18]; Eutrop. 2, 14), aber die des Antias erscheint vollständig bei Valerius Maximus 6, 5, 1, der sie doch wohl nur aus Livius haben kana. Auch hat Ammian 30, 1, 22 beide Namen, Demochares — statt Timochares — und Nikias, neben einander, was freilich auch auf Gellius zurückgehen kann. Livius scheint also in der Erzählung selbst dem Claudius gefolgt zu sein, dessen Version daher bei den aus Livius schöpfenden Historienschreibern sich behauptet hat; aber umkommen liefs er die Anekdote des Antias auch nicht und verwendete sie gelegentlich zur Colorirung, wie denn auch Valerius natürlich sie sich nicht entgehen liefs.

gerecht wird; darauf kommt es auch bei ihm so wenig an wie bei seinen Nachfahren. Aber wichtig ist es doch sich zu erinnern, in wie unendlich vielen einzelnen Dingen, namentlich im Criminalprozess, diese von Antias zugestutzten Scipionenprozesse als gewichtige, ja nicht selten einzige Autorität auftreten; man vergisst diesen detaillirten und in viele wichtige Fragen eingreifenden Angaben gegenüber nicht ungern, dass in allen wesentlichen Stücken hier uns eine zwiefache eine die andere geradezu ausschliefsende Ueberlieferung vorliegt, von denen die eine nothwendig erfunden sein muss. Wichtiger noch ist es überhaupt sich gegenwärtig zu halten, welcher Art Schriften sich unter unsern sogenannten Quellen finden und neben Polybios gebraucht werden und gebraucht werden müssen. Was Livius anbetrifft, so wird man wohl im Ganzen annehmen dürfen, dass auch in denjenigen Theilen seines Werkes, wo er auf das annalistische Material angewiesen war, nur wenige Abschnitte so, wie der über die Scipionenprozesse, wesentlich auf Antias allein beruhen; wie er denn auch durch mehrfache Nennung desselben anzudeuten scheint, dass es Ausnahme ist, wenn er hier so eng an ihn sich anschließt. Auch lässt sich der Grund erkennen, warum er von seiner oft hervortretenden und wohlbegründeten Scheu vor diesem Gewährsmann in diesem Fall abgegangen ist. Er arbeitete ohne Zweifel so, dass er in den Ouellen, die er neben einander benutzte, von Jahr zu Jahr fortschritt. Bei dem J. 567 angekommen fand er nun bei Antias den ganzen ausführlichen Bericht, bei Claudius nur den geringfügigen Auftritt im Senat; es ist begreiflich, dass er jenen vorzog. Weiter lesend sah er dann wohl, wie die Dinge lagen und dass Claudius und wen er etwa sonst noch einsehen mochte dieselben Erzählungen auch hatten, nur einige Jahre später1); und so entstand jene längere Einschaltung im 38. Buch (S. 165 A. 4) und die theilweise Zurücknahme des früheren Berichts im 39. Arg ist es freilich, dass er sich nicht erinnerte, wie mit der chronologischen Umsetzung des Todes des Africanus von 567 auf 570 seine ganze frühere Erzählung zusammenbrach. Aber was er geschrieben, das hatte er geschrieben, und so hat denn dieser Abschnitt eine so monströse und widerspruchsvolle Gestalt erhalten, wie kein anderer in den uns vorliegenden Ueberresten seiner Annalen.

Es bleibt noch eine andere Fälschung zu erwägen, die von sehr verschiedener Beschaffenheit ist. Der falschen Reden des Scipio gegen

<sup>1)</sup> Bezeichnend dafür sind besonders die Anfangsworte des 39. Buchs (S. 200 A. 1).

Naevius und des Ti. Gracchus zur Motivirung seiner Intercession für L. Scipio ist öfter gedacht worden. Von der ersteren wird nichts besonderes berichtet; wir haben keine Veranlassung darin etwas anderes zu erkennen als eine gewöhnliche litterarische Fälschung, die vielleicht, jedoch nicht nothwendig junger ist als Cicero (S. 163). Aber sehr merkwürdig ist, was Livius 1) uns aus der zweiten aufbehalten hat; es fällt dies in Haltung und Motiven völlig heraus aus den übrigen echten wie interpolirten Berichten über die Scipionenprozesse, sieht aber doch auch keineswegs, wie Nissen meint, einer Declamation aus einer Rhetorenschule ähnlich. Die Rede lehnt sich an die bessere annalistische Tradition und zwar an das Eintreten des Africanus für den Bruder an, giebt diesem aber die Wendung, dass Africanus, aus Etrurien auf dem Markte der Hauptstadt anlangend, den Gerichtsdiener des Tribuns beschäftigt findet den Bruder zu verhaften und desshalb gegen die sacrosancten Tribune Gewalt braucht. Da tritt Gracchus auf und hält dem Africanus eine lange Strafrede, worin er ihn zunächst hinweist auf seine frühere Mässigung: als das Volk ihn habe zum Consul und Dictator auf Lebenszeit (perpetuus) machen wollen, habe er dies abgelehnt; als man ihm Statuen auf dem Comitium, den Rostren, in der Curie, auf dem Capitol, im Tempel des Jupiter in dessen Cella selbst habe setzen wollen, habe er deren Errichtung verbindert; dass sein Bild im Triumphalschmuck aus dem Jupitertempel auf dem Capitol unter den Götterbildern abgeholt werde, habe er nicht gelitten. Wie sei er jetzt von sich selber abgefallen und unter sich gesunken, indem er die geheiligte tribunicische Gewalt verletze und sich an deren Trägern vergreife! Die Rede schliefst damit, dass die Intercession von Gracchus gewährt wird, aber nicht zum Besten der Scipionen, sondern im Interesse der tribunicischen Gewalt selbst, die besser sich selber breche als von einem Privaten gebrochen werde. - Man sieht, die Facta, wenigstens so weit sie in den Scipionenprozess eingreifen, sind nicht eigentlich verändert; Gewaltthätigkeiten bei der Verhaftung scheinen vorgekommen zu sein (S. 194); auch ist es anderweit bekannt, dass wenigstens in der ersten Kaiserzeit die Wachsmaske des Africanus im Tempel des capitolinischen Jupiter aufbewahrt ward und zu den Leichenbegängnissen der Cornelier von dort abgeholt zu werden pflegte 2). Aber die

 $<sup>^{1})\,</sup>$  c. 56,  $^{10}-^{13},$  was Valerius 4, 1, 6 ausschreibt. Ueber die Angaben bei Seneca vgl. S. 168 A. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Val. Max. 8, 14, 1; Appian Hisp. 23. In ähnlicher Weise hing des älteren Cato Wachsmaske in der Curie (Val. Max. 8, 14, 2; Victor 47). Schwerlich ist

Motive sind geradezu umgewandt und auf Dinge gerichtet, die auf den Africanus bezogen gar keinen Sinn haben. Wohl aber erinnern sie an eine andere weit schwerere Krise des römischen Staats. Ist es nicht klar, dass der Scipio, gegen den hier gesprochen wird, eigentlich Caesar ist? Fast alle jene Dinge, die auf Scipio Africanus bezogen wahre Ungeheuerlichkeiten sind, lassen für Caesar sich nachweisen. Caesar ward bekanntlich kurz vor seinem Tode 709 oder wahrscheinlicher erst 710 zum Dictator auf Lebenszeit ernannt 1); und damals zuerst ward die Bezeichnung dictator perpetuus, die auch die Münzen ihm geben, in den bisherigen Freistaat eingeführt. Zum Consul ward Caesar gleichzeitig auf die nächsten zehn Jahre designirt und übernahm während seiner ganzen Regierung von Jahr zu Jahr die Fasces, so daß auch hier, thatsächlich wenigstens, von Perpetuirung des Consulats gesprochen werden kann<sup>2</sup>). Statuen Caesars standen nachweislich auf den Rostren 3), auf dem Capitol neben den Statuen der sieben Könige 4), und im Jupitertempel, dem Bilde des Gottes gegenüber 5); dass dergleichen auch in der Curie und auf dem Comitium gesetzt worden sind, ist glaublich genug, wenn auch nicht geradezu bezeugt 6). Dass die Angabe über das Bild im capitolinischen Tempel auf Scipio selbst bezogen ihren guten Sinn hat, wurde schon gesagt; aber auch Caesars Bild wurde gleich denen der Götter auf einer eigenen Trage und in einem eigenen Wagen aus dem Tempel

die Aufstellung dieser Masken in der Curie und auf dem Capitol früher erfolgt als in der letzten Zeit der Republik; auch der Verfasser unserer Rede scheint vorauszusetzen, dass der Africaner bei Lebzeiten diese Ehre abgelehnt habe und sie ihm dann von der dankbaren Nachwelt wirklich zuerkannt worden sei.

<sup>1)</sup> C. I. L. I p. 452.

<sup>2)</sup> Drumann 3, 661. Vgl. Sueton Caes. 76: recepit continuum consulatum, perpetuam dictaturam.

<sup>8)</sup> Drumann 3, 663. Becker Top. S. 338.

<sup>4)</sup> Drumann a. a. O.; vgl. Becker Top. S. 408 A. 812.

<sup>5)</sup> Drumann 3, 610. Sueton a. a. 0.: simulacra iuxta deos. Genauer Dio 43, 14 (vgl. 21): ἄρμα τέ τι αὐτοῦ ἐν τῷ Καπιτωλίῳ ἀντιπρόσωπον τῷ Διὶ ἰδρυ-θῆναι καὶ ἐπ' εἰκόνα αὐτὸν τῆς οἰκουμένης χαλκοῦν ἐπιβιβασθῆναι γραφὴν ἔχοντα, ὅτι ἡμίθεός ἐστι. Hier ist nicht an die Thensa zu denken, die bei Dio anderswo (44, 6. 47, 40. 50, 8) ὀχός heißt und die nicht dem capitolinischen Jupiter gegenüber, sondern nur in der allgemeinen aedis thensarum, dem Götterwagenschuppen gestanden haben kann, sondern an eine Statue Caesars auf der Quadriga, wie Jupiter gewöhnlich dargestellt wird, so daß den Wagen ein Globus trug.

<sup>6)</sup> Dass ihm in allen Tempeln Statuen gesetzt wurden, sagen Dio 44, 4 und Florus 2, 13 [4, 2] p. 104, 21 Jahn; an allen öffentlichen und heiligen Orten Appian b. c. 2, 106.

in dem circensischen Festzug aufgeführt <sup>1</sup>). Dass Scipio Africanus Hand an den Tribun gelegt haben soll, klingt höchst unglaublich; aber wer weiss es von Caesar nicht, dass er im J. 705 den Volkstribun L. Metellus, als dieser mit seinem Leibe das heilige Aerarium deckte, augenblicklich niedermachen zu lassen drohte — es sei das, setzte er hinzu, rascher gethan als gesagt — und also die Kasse mit Gewalt erbrach? Ja es scheint sogar ein weiter nicht bekannter Cotta, wahrscheinlich ein College des Metellus, diesen, ähnlich wie nach der Rede Gracchus seine den Scipio verhaftenden Collegen, von ihrem Widerstand gegen den Feldherrn abgebracht zu haben, damit die tribunicische Macht lieber sich selber weiche als der unberechtigten Gewalt <sup>2</sup>). — Sollte also diese falsche Rede des Gracchen nicht in der That eine Parteischrift aus dem Bürgerkrieg sein, die unter dieser für die Zeitgenossen durchsichtigen Maske Caesar angriff und die Livius, gutmüthig genug, bloss als unter-

<sup>1)</sup> Dio berichtet unter dem J. 708 (43, 45): τότε μέν ἀνδρίαντα αὐτοῦ ἔλεφάντινον, υστερον δε και αρμα ολον εν ταις ίπποδρομίαις μετά των θείων αγαλμάτων πέμπεσθαι έγνωσαν und darum heisst Caesar auch bei Cicero in Briefen aus dem J. 709 (ad Att. 13, 28, 3 vgl. ep. 44, 1) de pompa. Damit nicht zu verwechseln, obwohl beständig verwechselt, ist die erst im J. 710 dem Caesar decretirte Thensa (Dio 44, 6: κάν ταῖς ἐπποδρομίαις ὀχὸν ἐσάγεσθαι ἐψηφίσαντο); denn Dio unterscheidet zwischen ἄρμα = quadrigae und ὀχός = thensa (S. 213 A. 5). Auch ist der Unterschied klar. Bekanntlich kommt die Thensa nicht allen in der Pompa aufgeführten Götterbildern zu, sondern nur den höchsten, insbesondere den capitolinischen; die übrigen wurden, wie es scheint, auf Schleifen, ferculis aufgeführt. Es war also ganz in der Ordnung, dass zunächst beschlossen wurde die Bildsäule Caesars als ferculum in der Pompa mit aufzuführen, dann einige Zeit darauf ihm die höhere Ehre der Thensa decretirt ward. Die in der Pompa aufgeführte Statue wird keine andere sein als die im capitolinischen Tempel aufgestellte (S. 213 A. 5); denn diese dachte man sich wohl als das eigentliche Cultbild des neuen Gottes. Dazu passt auch, dass die in der Pompa aufgeführte Statue auf einer Quadriga stand, eben wie Dio die in der Cella des Jupitertempels aufgestellte beschreibt. Das Decret also, von dem Gracchus bei Livius spricht, ut imago (Scipionis) triumphali ornatu e templo Iovis optimi maximi iret, paset mit aller nur möglichen Genauigkeit auf Caesar.

<sup>2)</sup> Das sagt freilich nur Lucan 3, 140 fg.: nondum foribus cedente tribuno acrior ira subit: saevos circumspicit enses... Tum Cotta Metellum compulit audaci nimium desistere coepto.... protinus abducto patuerunt templa Metello. Die Anrede des Cotta an den Metellus: libertas populi, quem regna coercent, libertate perit, cuius servaveris umbram, si quicquid iubeare velis stimmt anf das genaueste mit der Situation, in der uns die Rede bei Livius den Gracchus vorführt. Schwerlich ist dies von Lucan erfunden, obwohl die übrigen Berichte davon schweigen; daß Caesar selbst davon nichts sagt, erklärt sich daraus, daß er die Stirn hatte zu behaupten, er habe das Aerarium gar nicht erbrochen, sondern offen vorgefunden (b. c. 1, 14 vgl. 33).

geschoben bezeichnet? Freilich scheint es bei dieser Annahme etwas Schielendes zu haben, dass der Redner den Scipio, das heifst den Caesar, auf der einen Seite dafür preist, dass er alle jene unrepublikanischen Ehrenbezeugungen ablehnt, auf der andern Seite darum tadelt, dass er die Volkstribune vergewaltigt; denn Caesar nahm ja jene an. Aber dieser Schein verschwindet, wenn man sich in die Verhältnisse hinein versetzt, wie sie bei dem Ausbruch des großen Bürgerkrieges bestanden, in welche Zeit dies Pamphlet wahrscheinlich fällt. Dasselbe trägt keineswegs den Stempel der catonischen Partei, in deren Schriften Caesar sicherlich unter ganz andern Masken auftrat als derjenigen des Scipio Africanus; vielmehr ist sie von einem Manne geschrieben, der die Unterwerfung Galliens wohl zu würdigen wusste und durchaus nicht zu den eigentlichen Gegnern Caesars sich zählte, aber wohl zu den aufrichtigen Republikanern und zu den Vertretern des gemäßigten und besonnenen Liberalismus. Es zeigt dies eben die vermittelnde Rolle, die Ti. Gracchus bei ihm zwischen den Männern der starren Consequenz des Rechts und dem das Recht nicht respectirenden, aber übrigens hochverdienten General spielt. Höfische Gemeinheit und höfische Bewerbung wartet nicht durchaus auf den Sieg; es giebt auch verwegene Speculanten in diesem Fache, die schon dem künftigen Sieger huldigen und es wäre seltsam, wenn es Caesar an solchen gefehlt hätte. Der Krieg war ausgebrochen in Folge der von Caesar gestellten Forderung des Consulats für 706; und dass sofort die Dictatur, wenigstens als eventuell und interimistisch nothwendig, von den Caesarianern für ihren Führer gefordert ward, ist nicht zu bezweifeln, da Caesar sie bereits zu Ausgang 705 wirklich übernahm. Es ist nur der natürliche Lauf der Dinge, dass sofort nach dem ersten großen Erfolg, nach der Eroberung der Hauptstadt und Italiens die enragirten Caesarianer wenigstens in ihren Reden und Broschüren für ihren Herrn und Meister Consulat und Dictatur auf Lebenszeit und einen Theil jener Ehrenbezeugungen forderten, wie sie nach Pharsalos, Thapsus und Munda ihm wirklich decretirt wurden; denn auch solche Dinge werfen ihren Schatten voraus. Als Caesar dann Ende März 705 zum ersten Mal nach Rom kam, wird er natürlich, wie er nicht anders konnte, dergleichen vorzeitige Huldigungen mit Indignation und vielleicht mit Ostentation zurückgewiesen haben. Aber da er Geld brauchte und der eigensinnige Volkstribun L. Metellus ihm hiebei in den Weg trat, konnte er nicht anders als die tribunicische Gewalt verletzen; und es hätte kommen können, dass er über die Leiche des Tribuns weg in das Aerarium einbrach, wenn nicht ein vermittelnder College des Metellus im

Interesse beider Theile das Aeußerste abgewandt hätte. Dies Erbrechen der Kasse, der Handel mit Metellus machten, wie natürlich, ungeheures Aufsehen und erregten die allgemeine Indignation auch der Gemäßigten 1); es war für jeden, der sehen wollte, die offenbare Ankündigung der beginnenden Despotie. In die Verhältnisse, wie sie im April des J. 705 waren, passt unser Pamphlet vollständig hinein. Es war gar kein ungeschickter Gedanke diese Vorgänge in der Form einer Rede des Ti. Gracchus in der berühmten Intercessionsangelegenheit zu debattiren. Das im capitolinischen Tempel aufgestellte Bild des Africanus gab einen passenden und allgemein bekannten Anknüpfungspunkt; ganz angemessen erschien der gefeierte und hochverdiente, aber unbotmässige Feldherr in der Rolle des Scipio, allerdings des ersten unter den römischen Feldherren von caesarischen Tendenzen<sup>2</sup>), die Männer der starren Verfassungstreue in derjenigen des Tribuns Augurinus und seiner Collegen, die vermittelnden und den Umständen Rechnung tragenden gemäßigt Liberalen in derjenigen des Ti. Gracchus; und der Schreiber gelangte vermuthlich, eben wie Cotta bei Lucanus, zu dem ebenso verständigen wie bequemen Schluss, dass unter den obwaltenden Verhältnissen es der einzig noch mögliche Schatten von Freiheit sei freiwillig zu weichen und das zu wollen was man müsse. -So hat es denn sich gefügt, dass Livius die Scipionenprozesse in der Hauptsache nach zwei Quellen geschildert hat, von denen man die eine den letzten Tagen von Pompeii, die andre den Gesprächen des Labienus an die Seite stellen darf; und wenn die Geschichte aus dem Inhalt dieser Schriften für die Scipionenzeit nur geringen Nutzen ziehen kann, so gewinnen wir dafür eine neue Ergänzung zu dem Bild der großen Katastrophe, in der der römische Freistaat zu Grunde ging, so wie beachtenswerthe, wenn auch wenig erfreuliche Einblicke in das Wesen der römischen Historiographie.

<sup>1)</sup> Die Stimmung des Augenblicks erkennt man aus den ciceronischen Briefen. Der Caesarianer Curio erzählt (ad Att. 10, 4, 8): plane iracundia elatum voluisse Caesarem occidi Metellum tr. pl.; propius factum esse nihil; quod si esset factum, caedem magnam futuram fuisse. Ein anderer Caesarianer Caelius (ad fam. 8, 16, 1) schreibt über Caesars Stimmung: nihil nisi atrox et saevum loquitur; iratus senatui exiit; his intercessionibus plane incitatus est. Auf der andern Seite hoffte man ein baldiges Ende des Tyrannen wegen des Umschwungs der öffentlichen Meinung gegen ihn in Folge der letzten Auftritte (ad Att. 10, 8, 6): nullo modo posse video stare istum diutius....qui duarum rerum simulationem tam cito amiserit, mansuetudinis in Metello, divitiarum in aerario.

<sup>2)</sup> Vgl. meine R. G. 1, 640, 804, 838.

## ZUR GESCHICHTE DER ATTISCHEN KLERUCHIE AUF LEMNOS.

Derjenige, welchem einmal die lohnende Aufgabe zufallen wird die täglich als ein dringenderes Bedürfniss sich herausstellende Sammlung und Neubearbeitung der attischen Inschriften zu liefern, wird meines Erachtens nicht umhin können in diese Sammlung auch das jetzt im C. I. G. 2155 unter Lemnos gestellte Bruchstück aufzunehmen. Denn da es zu den von Lord Elgin nach England entführten Steinen gehört, so stammt es ohne Zweifel aus Athen und ist, obwohl einen Beschluss der kleruchischen Gemeinde von Myrina auf Lemnos enthaltend, als ein Fragment derjenigen Ausfertigung dieses Beschlusses zu betrachten, welche nach der eigenen Angabe desselben auf der Burg zu Athen aufgestellt gewesen ist. Dieser Umstand würde, wie gesagt, für mich ein ausreichender Grund sein, es unter Athen zu stellen. Es ist indessen denkbar, dass der zukünftige Herausgeber der attischen Inschriften in dieser Beziehung andern Grundsätzen huldigte und es vorzöge unser Bruchstück unter Lemnos zu belassen; und da für diesen doch möglichen Fall die Gefahr vorhanden ist, dass eine Thatsache übersehen werde, welche für das Verständniss und die Ergänzung der verstümmelten Urkunde von Bedeutung ist, so halte ich es im Interesse des zukünftigen Unternehmens für nützlich und geboten, auf dieselbe ausdrücklich hinzuweisen und ihre Tragweite festzustellen.

Es ist nämlich im Jahre 1836 auf der Burg zu Athen ein zweites Bruchstück desselben attischen Exemplars der Urkunde gefunden und von Rangabé 407 und in der  $E\varphi\eta\mu$ .  $d\varrho\chi$ . 1848 herausgegeben worden, welches sich dem bisher bekannten C. I. G. 2155 nach links genau anschließt, wodurch das Geschäft der Ergänzung wesentlich erleichtert und auf solidere Grundlagen gestellt wird. Die Beilage, auf welcher das neu hinzukommende Bruchstück nach einer Velsenschen Abschrift gegeben und die Zahl der in der Commissur durch den Bruch

in jeder Zeile verloren gegangenen Buchstaben durch Punkte bezeichnet ist, giebt eine Zusammenstellung beider Fragmente, welche selbst für die oberflächlichste Betrachtung ihre Zusammengehörigkeit außer Zweifel stellen muss 1). Zwischen dem Ende von Z. 10 und dem Anfang von Z. 11, ebenso zwischen Z. 11 und 12, 12 und 13, fehlen offenbar nur wenige Buchstaben, so daß die Breite des Steines sich nunmehr mit ziemlicher Sicherheit bestimmen lässt; im Uebrigen ist der Ergänzung ein gewisser Spielraum gelassen durch den Umstand, daß die Stellung der Buchstaben auf beiden Bruchstücken ersichtlich eine nicht ganz regelmäßige ist und auch Regelmäßigkeit der Zeilenschlüsse nicht ohne Weiteres vorausgesetzt werden kann.

Sehen wir nunmehr, wie die Lesung des Ganzen sich mit Zuhülstenahme der Elemente des neu hinzugekommenen Bruchstückes gestaltet. Die Zeilen 1—4 lassen auch jetzt noch eine vollständige Ergänzung nicht zu; indessen ersieht man aus dem ἀναγορεύσε[ως von Z. 2, dass von der öffentlichen Ausrufung eines Kranzes die Rede ist, offenbar desselben, welcher Z. 16 ff. in Athen auf der Burg geweiht wird und von dem nicht zu bezweiseln ist, dass er als Ehrenbezeugung für den Demos der Athener von der kleruchischen Stadtgemeinde von Myrina dekretirt worden war. Die Erwähnung der Strategen (welches die von Myrina sein müssen) auf Z. 3 scheint mit der Ausrufung des Kranzes in der Weise zusammenzuhängen, dass die Sorge für die Verkündigung desselben dieser Behörde übertragen zu denken ist; natürlich fand sie zu Myrina selbst und nicht zu Athen an einem oder mehreren der öffent-

<sup>1)</sup> Was das Bruchstück A betrifft, so behauptet zwar Pittakis, daß die Buchstaben auf ihm genau στοιχηδον geordnet seien, doch beweist die Uebereinstimmung der beiden anderen Abschriften das gerade Gegentheil. Von wichtigeren Varianten der Abschriften Pittakis' und Rangabé's von der dem Texte zu Grunde gelegten Velsenschen bemerke ich folgende: Z. 11 hat Pittakis \ΕΓΙΔΕΛΗΜ-NON\ΣΤΕ (Rangabé nur ΛΗΜΝΟ); Z. 12 gegen Ende ΤΟΥΑΙ Rangabé, ΤΟΥΑ-ΛΩΓ Pittakis, was augenscheinlich mehr (und zwar falsch) gerathen, als gesehen ist; Z. 13 fehlt zu Anfang ≼ΑΝΔΡ bei Rangabé, ≼A bei Pittakis; Z. 19 hat Pittakis am Ende noch ein ≼, ebenso Z. 20; Z. 21 fügt seine Abschrift am Ende noch die Buchstaben Al hinzu; Z. 25 ist bei ihm das letzte Zeichen ein vollständiges N; Z. 27 lassen beide das zweite ΤΩΝ fort; Z. 28 ΚΑΙΤΟΥ≪ΣΤΡΑΤΗΓΟ Rangabé, ΚΑΙΤΟΙ≪ΣΤΡΑΤΗΓΟΙ Pittakis; Z. 29 hat Rangabé zu Anfang noch ein O; Z. 30 zu Anfang ΟΛΝΙΟ≪ΜΝΗ≼ Rangabé, MNO≪ΜΝΗ≼ Pittakis. Die Buchstabenstellung bei Rangabé weicht überdem von der Velsenschen in einigen Punkten ab; doch sind die Verschiedenheiten von so geringer Erheblichkeit, daß ich sie im Einzelnen zu verzeichnen nicht für nöthig halte.

lichen Feste Statt, nach Analogie des in der Mutterstadt herkömmlichen Brauches. Mit πέμψ[αι δε derselben Zeile scheint ein neuer Satz zu beginnen, in welchem die Uebersendung des Kranzes nach Athen angeordnet wird, wo er der Sitte gemäß der Burggöttin zu weihen war; es geht dies mit ziemlicher Sicherheit aus dem Inhalte des Finalsatzes hervor, welcher sich Z. 5 anschliesst und von welchem die erhaltenen Reste unmittelbar auf ὅπως - - ἀίδι]ον ὑπάρχη παρὰ τῆ θεῷ υπόμνημα führen; er setzt sich dann noch weiter auf Z. 6 fort und lässt sich mit Bestimmtheit behaupten, dass der Schluss etwa [ T ] s των οἰκούντων έμ Μυρίνη ὑπαργούσης πρὸς τὸν δημον εὐνοίας oder wenigstens ganz ähnlich gelautet hat. Nicht so unmittelbar verständlich ist der Sinn der auf der dazwischen liegenden Z. 4 erhaltenen Reste. Die Gewichtangabe, auf welche πεντήχοντα führt, kann sich nicht auf den Kranz beziehen, da die Bestimmungen über Beschaffenheit und Gewicht desselben nothwendig vor Z. 2 gestanden haben müssen, wo bereits von seiner Ausrufung die Rede ist. Schon aus diesem Grunde lässt sich auch das vor πεντήκοντα stehende OXPY-≤ON nicht, wie von Boeckh geschehen, als στέφανον θαλλ|οῦ γουσοῦν lesen und ergänzen, ganz abgesehen davon, dass in einer Inschrift aus römischer Zeit, wie die vorliegende, O unmöglich zweimal für OY genommen werden kann. Vielmehr leitet OXPY€ON mit Nothwendigkeit auf eine Bildung wie δλ|όγουσον oder eine ähnliche. Ich nehme daher an, dass von einer Kapsel (κιβώτιον) die Rede ist, in welcher der Kranz aufbewahrt werden sollte. Das Gewicht derselben wird mehr als grade funfzig Drachmen betragen haben; wie viel, lässt sich natürlich nicht sagen, weswegen an eine vollständige Ergänzung des Anfanges von Z. 5 nicht zu denken ist. Mit καὶ ποιήσασθα[ι Z. 6 beginnt ein neuer Satz; was angefertigt werden soll, ergiebt sich ohne Schwierigkeit aus der Thatsache, dass die ZZ. 7-12 den Wortlaut einer Aufschrift enthalten, welche ohne Zweifel eben die ist, die Z. 17 in Verbindung mit dem Kranze erwähnt wird, um so mehr, als dort ausdrücklich gesagt ist, dass von der Aufschrift schon vorher die Rede gewesen sei (μετά τῆς προειρημένης ἐπιγραφῆς). Folglich war Z. 6-7 in der Lücke gesagt, dass eine Aufschrift, sei es am Kranze selbst, oder an der Kapsel, in der er lag, angebracht werden solle. Diese Aufschrift nun bezeichnet den Kranz als von den Athenern in Myrina dargebracht der [Αθηνά oder θεφ τη άρχηγέτιδι καὶ σωτείρα της πόλεως, wie Boeckh sehr gut die Lücke zwischen Z. 7

und 8 ausgefüllt hat, und zwar zum Danke  $\hat{v}\pi\hat{e}\rho$   $\tau\tilde{\eta}$   $\gamma\epsilon\gamma o\nu[v](\alpha\varsigma^1)$ έπὶ τῆς 'Ρωμαίω[ν - - | - - ]ν ὑπαρχουσῶν νήσων τῷ δήμφ τῷ A 3 nvalwr. Die Ausfüllung der Lücke, welche im C. I. gegeben ist, genügt aus verschiedenen Gründen nicht; entscheidend ist, daß, wie wir freilich erst jetzt aus Z. 20 entnehmen können, die Erwerbung oder Behauptung der hier wie dort gemeinten Inseln, zu denen augenscheinlich Lemnos nicht gehörte, in Folge eines richterlichen Spruches (κρίμα) geschehen war, durch welchen frühere Besitzstreitigkeiten ihre endliche Erledigung fanden (τέλος εἰλήφασι Z. 20). Es ist darum ganz unzweifelhaft, dass Z. 8-9 ἐπὶ τῆς Ῥωμαίω[ν συγκλήτου, 'vor dem Forum des römischen Senates', zu ergänzen ist. Weiter ist freilich mit Sicherheit nicht zu gelangen, denn wir wissen nicht, ob durch diesen Spruch des Senates die Athener in dem factischen Besitze jener Inseln bestätigt, oder ihnen derselbe restituirt worden ist, weshalb sowohl die Wahl des fehlenden und zu ergänzenden Substantivs zweifelhaft bleibt, als auch darüber die Entscheidung ausgesetzt werden muss, ob Z. 9 einfach τῶ]ν ὑπαρχουσῶν oder nicht vielmehr τῶν πρότερο]ν ὑπαρχουσῶν gestanden hat. Unmittelbar hieran schloss sich eine Datirung, welche jetzt vollständiger und richtiger so gelesen werden kann: [Αθήνησι στρατηγοῦντος ἐπὶ τοὺς] όπλίτας τὸ δεύτερον 'Ηρακλείτου τοῦ Ποσειδίππου . . . θε]ν, ἐπὶ δὲ Δῆμνον στρ[ατηγ]ούντος Φιλαρχίδου Παιανιέως, ίππαρχούντος τὸ δεύ[τερον T]ελεσιδήμου τοῦ  $A\lambda$ [εξί]ου . . . .  $\lambda$ ηθεν 2). Dass hiermit das Jahr bezeichnet werden soll, in dem der für Athen günstige Spruch des Senates erfolgt war, geht zur Genüge aus dem Umstande hervor, dass weiter unten Z. 17 ff. die Gesandten, welche den Kranz zu weihen haben, ausdrücklich angewiesen werden in Athen selbst noch einmal die Namen der Strategen von Athen und Myrina darunter anbringen zu lassen, offenbar um das Datum der stattgefundenen Weihung zu verewigen. Es folgt daraus zugleich, dass der vorliegende Beschluss gegen das Ende eines Jahres vor den Archaeresien gefasst worden ist, zu einer Zeit, wo man die Namen der Behörden des folgenden Jahres, bis in welches möglicher Weise sich die wirkliche Weihung verzögern konnte, noch nicht kannte, weil sonst nicht abzusehen

<sup>1)</sup> So Boeckh. Wahrscheinlicher ist γεγον[ε]ίας, wie wiederholt auf attischen Inschriften dieser späten Zeit sich geschrieben findet.

<sup>2)</sup> Σφενδαλῆθεν Boeckh, wofür der Raum nicht auszureichen scheint. Die Rosesche Abschrift gab ΟΥ≤Ο.ΛΗΘΕΝ, die Osannsche ΟΥΕ.....ΗΘΕΝ. Man kann unter diesen Umständen auch an Έκαλῆθεν oder Κεφαλῆθεν denken.

wäre, warum diese zweite Datirung nicht gleich auf Lemnos vor der Abreise der Gesandten nach Athen eingetragen werden konnte. Uebrigens lernen wir aus dieser Datirung, dass in dieser Zeit einer der zehn attischen Strategen (und, wie es scheint, auch der eine der beiden Hipparchen) mit der Verwaltung von Lemnos beauftragt war und zu diesem Zwecke ausdrücklich ernannt wurde. Merkwürdig ist außerdem, dass des Archonten neben den Strategen und dem Hipparchen gar keine Erwähnung geschieht. Es ist zwar bekannt, dass seit den Zeiten des Augustus der στρατηγὸς ἐπὶ τοὺς ὁπλίτας auf Urkunden fast regelmäßig neben dem Archon genannt zu werden pflegt; daß aber nach ihm allein mit Uebergehung des Archon datirt wurde, dafür wüsste ich zumal aus dieser doch etwas frühern Zeit mich keines Beispieles zu entsinnen, außer dem der vorliegenden Inschrift und der delphischen Freilassungsurkunde bei Wescher-Foucart Inscriptions recueillies à Delphes n. 424 p. 273, welche etwa aus derselben Zeit herrührt und auf der das attische Datum lautet ἐν-᾿Αθήναις στραταγέοντος Ξενοκλέος μηνὸς Ποσειδεώνος. Ohne Zweifel ist der στρατηγὸς ἐπὶ τοὺς ὁπλίτας zu verstehen.

Von χειροτονησαι δὲ Z. 12 bis ἐμ Μυρίνη Z. 22 folgt ein zweiter Abschnitt, welcher die Wahl von Gesandten anordnet, die den Beschluss und den Kranz nach Athen zu überbringen haben, und sie mit Anweisungen über das, was sie zu thun haben, versieht. Das vor ἄνδρας Z. 13 weggebrochene Zahlwort, könnte man gestützt auf die Zahl der fehlenden Buchstaben und das auf der Velsenschen Abschrift erhaltene ≤ meinen, sei τρεῖς gewesen; allein da Z. 29 — 30, wo die Namen der gewählten Gesandten verzeichnet waren, die Reste von vier Namen erhalten sind und nach der Größe der verbleibenden Lücken zu urtheilen noch mehr gestanden haben, so muss jenes scheinbar sichere τρεῖς aufgegeben werden, und es bleibt nichts übrig, als anzunehmen, dass Velsen sich geirrt hat, als er Z. 13 zu Anfang ein ≤ zu lesen glaubte, welches Rangabé und Pittakis nicht wahrgenommen haben. Sollten der Gesandten etwa 10 gewesen sein, so sind sie doch, wie das Et A9nναίων (nicht Μυριναίων, weil die Myrinaeer sich selbst Αθηναΐοι οἱ έμ Μυρίνη nennen; vgl. Z. 7) ά[π]άντων Z. 13 lehrt, nicht nach den Stämmen gewählt worden, und dazu stimmt, dass unten Z. 29 der Phrearrhier aus der Leontis dem A[ραφ]ήνιος Z. 30 aus der Aegeis voransteht, was bei einer Anordnung der Namen nach den Stämmen nicht der Fall sein könnte. Z. 15 scheinen die beiden Bruchstücke unmittelbar an einander zu stoßen; εὐδία ist zwar ein dem Urkundenstil der besseren Zeiten nicht geläufiger, aber dem Geschmack einer späteren Zeit wohl zusagender Ausdruck. Wollte man der Genauigkeit der Abschriften in Bezug auf die Stellung der Buchstaben misstrauen und eine Lücke annehmen, so würde sich doch kaum etwas Anderes als εὐδ[αιμον]ίας durch Ergänzung herausbringen lassen; eine Ungenauigkeit dieses Grades aber, wie sie eine Differenz von etwa fünf Buchstabenstellen ergeben würde, glaube ich trotz Allem den Abschriften nicht zuschreiben zu dürfen. Z. 16 stand in der Lücke vor τὸν στέφανον entweder ein copulativ damit verbundenes erstes Object, etwa τό τε χιβώτιον καὶ, oder ein zweites mit ἀναθέντες zu verbindendes Participium, wie καθιερώσαντες, was ich bei der nicht knappen Ausdrucksweise, welche der Urkunde mit den andern derselben Zeit eigenthümlich ist, sogar für das wahrscheinlichere zu halten geneigt bin. Z. 17 ist die Lücke von ungefähr fünf Buchstaben nach der Osannschen Abschrift notirt worden; was die Rosesche bot, ist nicht gesagt. Vielleicht hat der Stein an dieser Stelle einen Fehler, den der Steinhauer übersprang; denn ich muss es für sehr unwahrscheinlich halten, daß mehr als gerade nur  $\delta[\pi]o\gamma\rho\dot{\alpha}\psi\alpha\nu\tau\epsilon\varsigma$  stand oder beabsichtigt war. Z. 18 hat es mir nicht gelingen wollen für die zwischen τὴν πρόσοδον und την βουλην verbleibende Lücke von 13—14 Buchstaben eine überzeugende oder wahrscheinliche Ausfüllung zu finden. Z. 19 lassen die überlieferten Zeichen A≤TA≤ | . IENOA keine andere Lesung als ἀσπασ[ά]μενοι zu; ich bemerke nur, dass die Lesart IENOA aus der Roseschen Copie stammt, in der das O als unsicher bezeichnet war, Osann dagegen nichts weiter als EN.. gelesen hat. Was die Folgende größere Lücke betrifft, so hat in derselben zunächst, wie das χαὶ τέλος αὐτοῖς εἰληφέναι der folgenden Zeile lehrt, ein Infinitiv  $\delta \pi i \tau \tilde{\psi}$  - - gestanden, zu welchem in  $\kappa \rho i \mu \alpha$  Z. 20 das Object erhalten ist; vor letzterem stand noch, wie das erhaltene ON beweist, eine attributive Bestimmung. Da der Sinn im allgemeinen ziemlich klar ist, so habe ich, um ihn anzudeuten, die Ergänzung ἐπὶ τῷ νενικηκέναι τὸ γενόμεν]ον κρίμα gewagt, der man es nicht bestreiten wird, dass sie wenigstens möglich ist und jedenfalls, wenn auch nicht den Wortlaut, so doch den Sinn des Fehlenden trifft. Z. 20-21 stand in der Lücke ein Substantivum, wie αμφισβητήσεις oder dgl., wozu τὰς] προ[τ]έ[ρ]ας Z. 20 eine nachträgliche attributive Bestimmung zu enthalten scheint. Es stand aber außerdem, wie der auszufüllende Raum lehrt, noch ein anderes Attribut, wahrscheinlich ein Participium, welches zu errathen vielleicht Anderen gelingen wird; von irgend welcher Sicherheit kann

selbstverständlich nicht die Rede sein. Ebensowenig sehe ich mich im Stande auch nur den allgemeinen Sinn des letzten Satzes der Instruction auf Z. 21 und 22 zu errathen, da die Lücke zu groß ist und das davor und dahinter Erhaltene zufällig keinen nennenswerthen Anhalt gewährt. Nur so viel ist klar, daß wenn Pittakis gegen Ende des ersten Bruchstückes auf Z. 21 □APAKAΛE≤Al gelesen haben will, er sich entschieden geirrt hat, indem die Fortsetzung der Zeile auf dem zweiten Bruchstück keinen Zweifel daran aufkommen lässt, daß die in beide Fragmente herrüberreichende Verbalform παρακαλέσ[ον]σιν gelautet hat.

Es folgt Z. 22-25 ein dritter Abschnitt, in welchem der Sitte gemäß eine Aufstellung des vorliegenden Beschlusses in zwei Exemplaren angeordnet wird; das eine kommt nach Athen auf die Burg, das andere erhält seinen Platz in Myrina selbst. Die Ergänzungen sind unzweifelhaft und bedürfen keiner Rechtfertigung; zu bemerken ist nur, dass Z. 25 nach èu Muoing vermuthlich eine nähere Ortsbestimmung gestanden hat, deren Ausdehnung sich nicht berechnen lässt, ein Umstand, der die Ergänzung der großen Lücke zwischen Z. 25 und 26 wenigstens ihrem Wortlaute nach zu einer Unmöglichkeit macht. Im Uebrigen ist der Sinn der Z. 26-28 wenigstens im Allgemeinen klar. Dieser Abschnitt enthält die nöthigen Weisungen für die Beschaffung oder Zahlung der durch die Ausführung aller Bestimmungen des Beschlusses erwachsenden Ausgaben. Es waren dies 1) die Kosten der Anfertigung des zu weihenden Kranzes 2) die Kosten des in Athen von den Gesandten darzubringenden Opfers 3) die Reise- und Zehrgelder der Gesandten und endlich 4) die Kosten für die Herstellung der beiden zu Athen und Myrina aufzustellenden Exemplare des Beschlusses. Alles dies erkennt man deutlich in den genannten Zeilen. der genaue Wortlaut aber ist nicht herzustellen, da der Anfang des Abschnittes in der Lücke zwischen Z. 25 und 26 sich nicht fixiren lässt und der Zusammenhang von Z. 27 mit dem auf Z. 28 allein erhaltenen την [βουλην κ]αι τούς στρατηγο[ύς unklar bleibt, obgleich wohl als sicher angenommen werden darf, dass unter den genannten Behörden die von Myrina und nicht die athenischen zu verstehen sind. Z. 29. 30 standen, wie schon oben bemerkt worden, die Namen der nach Anordnung des Beschlusses gewählten Gesandten verzeichnet. eingeleitet durch ein οξδε ἡρέθησαν oder einen ähnlichen Ausdruck. Hieraus folgt, dass Z. 30 wenn nicht die letzte, doch eine der letzten Zeilen der ganzen Urkunde bildete und nach unten hin nicht mehr

viel fehlen kann, während der weggebrochene obere Theil des Ganzen an Umfang dem erhaltenen kaum viel nachgegeben haben dürfte.

Ich lasse demnächst den Text der Inschrift mit den sicheren oder ungefähren Ergänzungen, wie sie oben zum Theil zu rechtfertigen versucht worden sind, folgen.

§ - - - | ἀναγορεύσε [ως τοῦ στεφά|νου - - ἐπιμεληθηναι - τούς] στρατηγούς. πέμψ]αι δε καί είς Αθήνας τον στέφανον είσθέντας είς χιβώτιον όλλογουσον πεντήκοντα καὶ - - | - δραγμών, δπως αν ανακείμενος αίδιλον υπάργη παρα τη θεώ ύπομνημα της των οικούντων έμ Μυρίνη ύπαρχούση]ς πρός τὸν δημον εὐνοίας. καὶ ποιήσασθα[ι τὴν ἐπιγραφὴν τήνδε  $^1$ ): τὸ κοινὸν Αθηναίων τῶν ἐμ Μυρίνη χαριστήριον τῆ [Αθην|α τη ἀρχηγέτιδι καὶ σωτείρα] της πόλεως ὑπὲρ της γεγον[ε]ίας έπὶ της 'Ρωμαίω[ν συν|κλήτου...... .....]ν ὑπαρχουσῶν νήσων τῷ δήμω τῷ ᾿Αθηναίων, [Αθήνη σι στρατηγούντος έπὶ τοὺς] ὁπλίτας τὸ δεύτεοον Ήρακλείτου τοῦ Ποσειδίππου[. ].. θεν], ἐπὶδὲ Δῆμνον στρ ατηγούντος Φιλαργίδου Παιανιέως, ίππαρχοῦντος τὸ δεύ[τε|ρον Τ]ελεσιδή μου τοῦ Αλ[εξί]ου .... λῆθεν. § χειροτονήσαι δὲ τὸν δημον ήδη πρέσβ[εις | ....] ἄνδρας ἐξ Αθηναίων ά[π]άντων, οίτινες αφικόμενοι είς Αθήνας καὶ [διακομίσαντες | τόδε] τὸ [ψ]ήφισμα πρώτομ μ[εν] θύσουσι[ν τῆ Αθ ηνα καὶ καλλιερήσαντ[ες ὑπέρ τε τῆς το [ῦ δή]μου τοῦ Αθηναίων εὐδίας τε καὶ σωτηρίας καὶ τῆς τῶν φίλων καὶ τῶν συμμάχων τ | ω]ν αὐτοῦ, όμοίως δὲ καὶ τῶν ἐ[μ] Μυρίνη [Αθηναίων], αναθέντες δε καὶ [καθιερώσαντες τὸν | στλέφανον μετά τῆς προειρημέ[νη]ς ἐπιγραφῆς, ὑ[π]ογράψαντες καὶ [τὰ ὀνόματα τῶν Αθήνη σιν καὶ τῶν ἐμ Μυρίνη στρατ [ηγ]ῶν, ποιήσονται την πρόσοδον ε[.......... πρὸς την  $\beta$ [ουλην] καὶ τὸν δημον καὶ ἀσπασ[άμ]εν[οι] αὐτοὺς συγχαρήσοντα[ι ἐπὶ τῷ νενικηκέναι τὸ γ|ενόμεν|ον κρίμα καὶ τέλος αὐτοῖς εἰληφέναι τὰς  $\dot{v}$ περ τῶν νήσω[v ...... τὰς] προ[t]έ[e]ας, παρακαλέσ[ου]σιν δε τον δημον την ενδευ[...... |..... των οἰκούντω[ν] ἐμ Μυρίνη. § ἵνα δὲ καὶ ύπόμνη[μα ύπάρχη τῆς τῶν ἐμ Μ|υρίνη οἰκούντων] πολιτῶν εί[ς τ]ον δημον τον Αθηναίων εύχ[αριστίας τε καὶ φιλοτιμί]ας, άναγράψαι τό]δε τὸ ψήφισμα [εί]ς στήλας λιθίνας διττάς [καὶ

Ygl. C. I. G. 1625 Z. 84 τὴν ἐπιγραφὴν ποιουμένων τήνδε. Ebenso Keil Sylloge Inscr. Boeot. XXI Z. 73 p. 118.

Was das Alter der Urkunde betrifft, so führt, abgesehn von andern Umständen, welche eine verhältnissmäßig späte Abfassungszeit beweisen, die Erwähnung eines kurz vorher in Sachen Athens ergangenen schiedsrichterlichen Spruches des römischen Senates mit Bestimmtheit auf die letzten Zeiten der Republik, oder genauer die Jahre zwischen 200 und 50 vor Chr. Wie aus der ganzen Urkunde, im Besondern aus der Datirung jenes Ereignisses in der Aufschrift des Weihgeschenkes erhellt, befand sich die Insel Lemnos damals im Besitze der Athener und gehörte nicht zu denjenigen Inseln, welche den Gegenstand der Entscheidung des Senates bildeten, vorausgesetzt, daß die Athener erst durch den Spruch des Senates wieder in den factischen Besitz derselben kamen, und nicht etwa durch ihn nur in demselben bestätigt wurden; in letzterem Falle darf man sich Lemnos unter jenen Inseln mit einbegriffen denken. Leider haben wir, wie oben bemerkt, bei dem lückenhaften Zustande gerade der entscheidenden Stelle der Inschrift kein Mittel in Händen, zwischen beiden Möglichkeiten mit genügender Sicherheit zn entscheiden. Eine genauere Zeitbestimmung als die obige, welche freilich noch immer einen Spielraum von nahe 150 Jahren lässt, ist unter diesen Umständen nicht gut möglich, zumal da-wir über das Verhältniss der Insel zu Athen in römischer Zeit nur unzureichende Kunde besitzen. Auch die attischen auf Lemnos bezüglichen Urkunden und die Inschriften der Insel selbst lassen uns im Stich; denn sie gehören entweder einer früheren Zeit an oder entziehen sich wenigstens jeder genaueren Datirung\*). Sicher

<sup>\*)</sup> Der auf die lemnischen Kleruchen sich beziehende Volksbeschluss Ἐφημ. ἀρχ. 1375. 2626. Rang. 406. 2323 gehört seiner orthographischen Beschaffenheit nach in die Zeiten unmittelbar nach dem Frieden des Antalkidas. Das Denkmal Ἐφημ. ἀρχ. 2772, auf welchem der eine Kranz die Inschrift ὁ δῆμος ὁ ἐν Λήμνφ. | Τιμόδημος ἀχαρνεὺς | εἶπεν trägt, ist vor Ol. 114, 3 zu setzen, da die unmittelbar darüber stehende Inschrift eines andern Kranzes (ὁ δῆ[μ]ος | ὁ ἐν Σάμφ. Ἐπίπτητ[ος] | Ἐπιπηφίσιος εἶπεν) der Kleruchen auf Samos erwähnt, welche Insel die Athener durch die Katastrophe des lamischen Krieges verloren. Aus sehr später, wenn auch nicht näher zu bestimmender, Zeit rührt nach dem Hermes I.

ὁ Ἰμβρί-

wissen wir nur, dass im Jahre 167 vor Chr. nach Beendigung des zweiten makedonischen Krieges die Athener durch eine Gesandtschaft beim Senate in Rom wegen der Inseln Lemnos und Delos vorstellig wurden und sich den Besitz derselben erbaten; so wie dass der Senat ihnen denselben damals bewilligte. Wenn Polybios, dem wir diese No-

Charakter der Schrift zu urtheilen, wie ihn eine mir vorliegende Velsensche Abschrift wiedergiebt, das Bruchstück eines auf Lemnos bezüglichen Psephisma Rang. 408. Έφημ. ἀοχ. 1047. Ganz ungewiss ist die Zeit der beiden Bruchstücke Rang. 496.  $E\varphi\eta\mu$   $a\varrho\chi$ . 1950. und  $E\varphi\eta\mu$ .  $a\varrho\chi$ . 3617, welche das lemnische Hephaestia (nicht, wie die Herausgeber meinen, den Demos Ἰφιστιάδαι, der so und nie anders geschrieben wird) angehen, nicht minder die von Έφημ. ἀρχ. 3650, welches sich auf Myrina zu beziehen scheint; doch glaube ich es für sehr jung halten zu müssen. Inschriften von attischen Kleruchen finden sich auf Lemnos viel seltener, als auf dem benachbarten Imbros; ich kenne außer der von Conze (Reise auf den Inseln des thrakischen Meeres 1860. S. 109) mitgetheilten (Ευθεππο[ς] Δμειν|οπλείδου Δχαρνεύς), welche ihrer Orthographie nach in die vormakedonischen Zeiten um Ol. 100 gehört, nur noch eine aus nicht näher zu bestimmender Zeit, welche sich in einem von Targioni-Tozzetti Viaggi in Toscana. Firenze 1773. V. p. 435 mitgetheilten Briefe des Cyriacus von Ancona in der Abschrift des letzteren erhalten hat. Bei der Entlegenheit der Quelle erscheint eine Mittheilung der vollständigen Inschrift mit den geringen nothwendigen Ergänzungen und Verbesserungen an dieser Stelle wohl gerechtfertigt.

'- apud Ephesiam (l. Ephestiam) urbem et dirutam ad aedem Alexandri Martyris antiqua basis lapidea'.

'Οκτωκαιδε[κέ]τιν με χυτή κ[όν]ις ήδε καλύπτει, Καλλιστώ, μητρός δ[ε]ξαμένην δνομα, ήι λείπ[ω] πανόδυρτον ενί μεγάροισιν ανείην, πατρί τ' έμφ Ζώη (- φ?) δάχρυα λυγρότατα. ναίω δ' εὐσεβέων άγνὸν περιχαλλέα χῶρον σ[ύ]νθρονος ήρώων είν[ε]κα σ[ω]φροσ[ύ]ν[η]ς. άχμὴν δ' οὐ γενετῆρες ἐμήν, οὐχ ἐσθλὸς ὅμαιμος, οὐ πόσις, ἀλλ' Δίδης λυγρὸς ἐχαρπίσατο. τοϊό(ι)ς τοι θνητών μογερός βίος, ών ατέλεστοι έλπίδες, αί[ς] Μοιρών νήματ' ἐπικρέμαται. άλλά μοι, ω γενετή[ρε]ς, ἐσαθρήσαντες, ὁ θνητών ώς φέρεται πάντων λυγροπαθής βίοτος, ήδη δυστήνου κατὰ δώματα λήγετε πένθους· καλ φθιμένη γάρ έμολ τοῦτο ποθεινότατον. Καλλιστώ Ζώου Έλευσεινίου θυγάτης. ή φιλόστοργος πρός γονείς, άγνη περί γάμον, [ή] και καλή και άγαθή, άρετη διαφέρουσα. ό δῆμος

Darauf, dass in der Abschrift das Iota adscr. fast regelmässig weggelassen wird, ist freilich nicht viel zu geben; der ganze Character der Inschrift aber deutet auf eine sehr späte Zeit.

δ δημος

o Tevedi-

tiz verdanken (30, 18 οἱ Αθηναῖοι παρεγένοντο πρεσβεύοντες τὸ μέν πρώτον ὑπέρ τῆς τῶν Αλιαρτίων [deren Stadt im vorangegangenen Kriege von den Römern erobert und dem Erdboden gleich gemacht worden war] σωτηρίας, παρακουόμενοι δε περί τούτου του μέρους έκ μεταθέσεως διελέγοντο περί Δήλου καὶ Δήμνου καὶ τῆς τῶν Αλιαρτίων χώρας εἰς ἑαυτούς ἐξαιτούμενοι την κτησιν. είχον γάρ διττάς έντολάς. οίς περί μέν των κατά Δηλον καὶ Δημνον ούκ αν τις ἐπιτιμήσειε διὰ τὸ καὶ πρότερον άντιπεποιήσθαι των νήσων τούτων, περί δε τής των Αλιαρτίων χώρας είκότως άν τις καταμέμψαιτο - πλην ή γε σύγκλητος καὶ τὴν Δῆλον αὐτοῖς ἔδωκε καὶ τὴν Δῆμνον), sich einigermaßen genau ausgedrückt hat, so müssen wir aus seinen Worten folgern, dass so gut wie das Gebiet von Haliartos und die Insel Delos, von der dies aus andern Gründen so gut wie gewiss ist, auch Lemnos damals sich nicht im Besitze der Athener befand, sondern erst als Gnadengeschenk des römischen Senates wieder erworben wurde. nachdem frühere Versuche ihre Ansprüche auf beide Inseln geltend zu machen in Rom kein Gehör gefunden hatten. Wie ihnen Lemnos, dieses uralte Besitzthum, von dem mit Sicherheit angenommen werden darf, dass es den Athenern gelungen war es bis zu der Katastrophe, welche dem Tode Alexanders d. G. folgte, sich zu erhalten\*), verloren gegangen war, darüber liegen directe Ueberlieferungen nicht vor und sind wir auf Vermuthungen angewiesen. Ich halte es aber für nothwendig dieses Ereigniss geraume Zeit vor die Epoche zu setzen, in der die Römer in die griechischen Verhältnisse einzugreifen begannen, also jedenfalls vor das Jahr 200 vor Chr. Denn da die Athener in den Kriegen mit Makedonien auf Seiten der Römer standen, so würde, wenn sie im Besitze von Lemnos sich wirklich bis zum Jahre 200 behauptet hätten und die Insel erst während dieser Kriege an Philipp oder Perseus ihnen verloren gegangen wäre, die Restitution sich wohl von selbst verstanden haben und sie nicht in der Lage gewesen sein darum zu Rom wiederholt und, wie es scheint, anfänglich ohne Erfolg zu sollicitiren. Sollte daher wahr sein, was Livius (33, 30) aus Valerius Antias berichtet, und wovon freilich Polybios schweigt, dass nach der Besiegung Philipps die Athener im Jahre 196 die Inseln Paros, Imbros, Delos und

<sup>\*)</sup> Während der Zeit der Herrschaft des Demetrios von Phaleron hielt Lemnos zu Antigonos und wurde auf Befehl des Kassandros in Gemeinschaft mit diesem von den Athenern Ol. 116, 3 ohne Erfolg bekriegt (Diodor 19, 68). Ob Athen die damals abgefallene Insel, etwa Ol. 118, 3, wiedererhielt, ist nicht bekannt.

Skyros von den Römern geschenkt erhalten haben, so kann aus der Nichterwähnung von Lemnos nur gefolgert werden, dass sie es auch damals noch nicht wieder erhielten und bis 167 nicht besessen haben; die Delier mögen sich vor 167 der athenischen Botmäßigkeit wieder entzogen haben, wie sie es nach diesem Jahre bei vorkommender Gelegenheit versucht haben (Appian Mithr. 28; vgl. Polybios 30, 18. 32, 17). Diese Erwägungen bestimmen mich unsere Urkunde für jünger als das Jahr 167 zu halten, als der Zeit, zu welcher die Athener nach langer Unterbrechung wieder in Besitz von Lemnos gelangten, in welchem sie sich, wie schon gesagt, zur Zeit des in der Inschrift erwähnten Schiedsspruches des Senates befunden haben müssen. Welches die Inseln waren, deren Besitz diese Entscheidung den Athenern entweder zuerkannte oder bestätigte, und wer es war, der ihnen denselben streitig gemacht oder vorenthalten hatte, muss freilich, wie alle näheren Umstände dieses Rechtshandels, dahingestellt bleiben, da eine bestimmte Ueberlieferung nicht vorliegt und die Urkunde selbst nähere Andeutungen nicht enthält.

A. KIRCHHOFF.

## ZU HERACLITUS DE ALLEGORIIS HOMERICIS.

Cap. 39. Ἰδια στέφη ταῦτα τῆς ἀρτιθαλοῦς ὥρας, ἐπειδὰν ἐκ τῶν χειμερίων παγετῶν ἡ γῆ στερίφη καὶ μεμυκυῖα πηγὰς ὡς κυοφορουμένας ἔνδον ωδῖνας ἐκφήνη. So Mehler, der γῆ
gegen die Auctorität der Handschriften eingesetzt hat; ὡς gehört Gesner an, es fehlt in A und den Homerischen Scholien. Zu schreiben
ist: ἐπειδὰν ἐκ τῶν χειμερίων παγετῶν ἡ στερίφη καὶ μεμυκυῖα γῆ τὰς κυοφορουμένας ἔνδον ωδῖνας ἐκφήνη.

R. HERCHER.

## BEMERKUNGEN ZUR KRITIK DES SALLUSTIUS.

Eine abschließende Bearbeitung des Sallust wird sich nicht auf Vermehrung sondern auf Vereinfachung und genauere Benutzung des handschriftlichen Apparats zu richten haben. Aber freilich von der letzteren sind wir weit entfernt: wer einigermaßen sicher gehen will, kann neben Dietschs Ausgabe noch heute nicht die Gerlachischen entbehren. Denn nicht allein sind bei Dietsch ganze Worte spurlos verschwunden (Iug. 58, 3 alii fugere Iug. 96, 3 in operibus), sondern auch die Lesarten der wichtigsten Handschriften miteinander verwechselt oder entstellt; eine Thatsache welche ich früher für die vaticanische Handschrift erwiesen habe (Rh. M. 18, 584ff.), und die ich jetzt für die beste Pariser (Sorb. 500) und die älteste der interpolirten Handschriften (die Münchener lat. 14477, nicht 14777) ebenfalls constatiren kann. So liest, um nur ein Paar Beispiele herauszuheben, die Pariser Handschrift Cat. 17, 3 nicht P | | | | | seruius sondern p. et seruius, Iug. 57, 5 nicht picum sulphur (sup. e) et taedam mixtam ardenti ||||, sondern picem sulphure et teda \* mixtā ardentia; Cat. 33,6 nicht wie man erwarten sollte amisit sondern amittit, Iug. 85, 4 nicht habetote sondern habete, Iug. 100, 5 nicht aiebant a pueritia sondern aiebant quod a pueritia. Die Münchener, welche von Dietsch selbst verglichen ist, hat Cat. 31, 7 nicht postulare patres c. nequid sondern postulare patrib. c. nequid, Iug. 3, 1 nicht us (sup. vel vis sed in textu u adi.) utique tuti aut sondern fraude is (uis corrigirte die zweite Hand) fuit tuti aut eo magis. Aehnlich ist es den Gruterischen Angaben über die Palatini ergangen, ähnlich den wichtigen vaticanischen Blättern der Historien: wer möchte also auf solchen Fundamenten weiter bauen?

Aber auch das kritische Verfahren leidet an großen Fehlern, von denen zwei jedem aufmerksamen Beobachter in die Augen springen müssen. Einmal nemlich hat der Herausgeber die zuerst von Gerlach in Umlauf gesetzte dann von Linker wenigstens zum Theil (vgl. seine Vorrede S. VII) adoptirte Ansicht festgehalten, daß die vaticanische

230 JORDAN

Handschrift der Reden und Briefe (3864) eine allen übrigen Handschriften bei weitem vorzuziehende Recension darstelle. Zweitens giebt er noch immer nicht allein dem verlorenen Nazarianus, sondern auch dem Commelinianus Gruters eine ausgezeichnete Sonderstellung im Apparat, während doch letzterer, um dies mit einem Worte abzuthun, eine Handschrift der interpolirten Familie war deren Lesarten für uns ganz unerheblich sind. Die folgenden Bemerkungen sind bestimmt die Unhaltbarkeit der einen wie der andern Ansicht darzuthun und gleichzeitig die erwähnenswerthen Resultate einer Untersuchung der vaticanischen Handschriften mitzutheilen: Resultate welche von Neuem den Beweis liefern, dass wenn nicht ein glücklicher Zufall ungeahnte Hilfsmittel zuführen sollte, man sich bei einer genauen Benutzung einer kleinen Anzahl von Handschriften wird beruhigen und den Ballast der übrigen, welche Neues nicht lehren, über Bord werfen müssen. Da ich in einer mit diesen Blättern gleichzeitig erscheinenden Ausgabe des Sallust den Versuch gemacht habe die Ueberlieferung an der Hand der genannten Pariser Handschrift übersichtlich darzustellen, so wird es nicht unpassend sein eine genaue Beschreibung derselben, welche ich dort nicht geben konnte, vorauszuschicken.

Der ehemalige Besitzer der Pariser Handschrift Sorb. 500 aus dem 10. Jahrhundert nennt sich auf dem oberen Rande des ersten Blattes so: 'Taborotj est ex antiquiss. Bibliothecha', dieselben Worte sind auf dem Rücken des alten mit einem Kardinalswappen geschmückten Einbandes zu lesen. Die Handschrift besteht jetzt aus sechs und vierzig von neuer Hand nummerirten Pergamentblättern zu dreissig Zeilen in Quart. Am untern Rande von Fol. 6 v. steht T, von 14 v. V, von 22 v. X, von 30 v. Y von erster Hand: also die Nummern der Ouaternionen XVIII - XXI (oder XIX - XXII), der XXIIste (oder XXIIIste) ist unbezeichnet. Verloren also sind siebzehn oder achtzehn Quaternionen. Dem Sallust unmittelbar voran ging die Ars des Maximus Victorinus, denn das erste Blatt beginnt wie folgt: similia Hem qū interdū coherentis est ut [?] h uerba 3. contundi morū hetibine h Euu tius lingueres peras facere aliquando et admirantis ut indria hem quid ∻ scies ex | his denique ceteri motus animorum modi colligi pos-| C. SALLVSTII CRISPI BELLVM CATVLINARIV INCIPIT u. s. w. Alles von derselben Hand. Dies ist also der Schluss der Ars der bei Putsch 1954 so lautet item pro Iuppiter si dicimus et si qua sunt alia. hem quoque interdum coercentis est, ut Terentius in Heautontimorumeno [I 1, 50]: hem tibine diutius licere speras facere. ali-

quando etiam admirantis, ut in Andria [I 1, 89]: hem quid est? ex his caeteros animorum motus intelligere possumus. Aber wie unsere Handschrift liest auch die Gothaer bei Lindemann S. 285 ceteri - possunt. Ueber die Verstümmelung der Handschrift am Schluss werde ich weiter unten (S. 237) berichten. Corrigirt ist dieselbe wie es scheint von der Hand des Schreibers und von einer wenig späteren Hand: die Unterscheidung beider ist in vielen Fällen trügerisch. Der zweiten Hand scheinen zu gehören die merkwürdigen Correcturen in den Reden und Briefen welche wie Wölfflin (Philologus 17, 525 f.) nachgewiesen hat die Collation einer mit der vaticanischen Sammlung genau übereinstimmenden Handschrift enthalten. Von derselben Hand finden sich auch sonst hie und da Aenderungen welche mit anderen Handschriften übereinstimmen, meistentheils aber beschränken sie sich auf Verbesserung von Schreibfehlern. Eine Anzahl derselben ist mit einem A bezeichnet. Dies heisst nach Dietsch dialyton und bezieht sich, so meint er, auf die richtige Trennung der Silben und Worte. Auch komme es zweimal so ausgeschrieben vor. Ich habe diese zwei Stellen nicht gefunden (vielleicht liegt auch hier wieder eine Verwechslung mit P1 vor vgl. zu Cat. 5, 1), die Mehrzahl der mit  $\Delta$  versehenen Correcturen bezieht sich aber gar nicht auf Trennung von Silben: es wird also worauf ich von Prof. Haupt aufmerksam gemacht werde das Zeichen wohl διοφθωτέον bedeuten. Die hie und da gegebenen Sach- oder Worterklärungen sind völlig werthlos und den Bildungsgrad des Schreibers kennzeichnet unter Anderem die Bemerkung zu Iug. 17, 4 catabathmon] cacabus grece dr descensus. anabatmon descensus.

Auf die falschen Angaben über die Lesarten dieser Handschrift bei Gerlach oder bei Dietsch habe ich weder in meiner Ausgabe noch in den folgenden Bemerkungen Rücksicht genommen; für die Richtigkeit der meinigen stehe ich ein. Ich erörtere nun zunächst die Frage nach dem Werthe der vaticanischen Handschrift.

1. Die vaticanische Handschrift 3864, ein im 10ten Jahrhundert geschriebener Miscellenband, enthält wie bekannt Caesars belbum Gallicum, ein Stück des Aethicus, die Briese des Plinius, dann c. crispi sallusti orationes excerpte de bellis, orationes excerpte de historiis, epistule desselben und am Schluss zwei Briese eines oder zweier Ungenannten ad caesarem senem de re publica, alles von derselben Hand. Diese letzteren sowie die Stücke aus den Historien sind durch diese einzige Handschrift gerettet worden: denn die Handschriften des 15ten Jahrhunderts stammen aus ihr (s. Rh. M. 18, 584) und

232 JORDAN

die Berner Handschrift des 10ten Jahrhunderts 357 enthält nur die Stücke aus Catilina und Iugurtha (Wölfflin Philol. 17, 154 ff.) Die Uebereinstimmung der Berner, der vaticanischen und des Randes der Pariser Handschrift weist mit Nothwendigkeit auf eine gemeinsame Quelle hin, aber es bleibt die Frage offen: liess die Berner die Stücke aus den Historien und die Reden ad Caesarem willkürlich weg, oder standen sie nicht in dem gemeinsamen Original, hat mithin die vaticanische Handschrift diese Stücke aus einem anderen Exemplar hinzugefügt? Leider lässt sich darauf keine sichere Antwort finden, die doch für die Beurtheilung der Ueberlieferung sehr erwünscht wäre. Denn hat der Schreiber der vaticanischen Sammlung nicht zusammengesetzt, so wächst damit die Wahrscheinlichkeit jener von Orelli aufgestellten, auch von Wölfflin gebilligten Meinung dass wir es mit der mittelbaren oder unmittelbaren Copie einer alten Chrestomathie zu thun haben welche für Catilina und Iugurtha eine unabhängige Ueberlieferung erwarten liefse.

Auch mir ist nun diese Annahme sehr wahrscheinlich und ich habe a. a. O. bemerkt dass der Verfasser der in sallustischem Stil geschriebenen Briefe leicht der erste Herausgeber der Sammlung sein kann, wie der Verfasser der origo gentis Romanae unzweiselhaft der Redactor des den Namen Aurelius Victor tragenden Handbuchs der Geschichte ist. Allein ist dem so, so folgt daraus dass der Herausgeber der Chrestomathie bereits ziemlich verderbte Sallusthandschriften vor sich hatte und dieselben zu Schulzwecken emendirte, Ungewöhnliches in Bequemeres verwandelte, und in der sprachlichen und orthographischen Form bereits einen gereinigten Text vorfand oder ihn herstellte.

Denn soll man etwa annehmen dass erst ein Abschreiber der Sammlung in den sallustischen Stücken alte Formen tilgte, während er sie in den Briesen ad Caesarem stehen lies? In den ersteren schreibt die Handschrift für das ältere u immer i, nur einmal (Rede des Lepidus 2) optumis; für o nach v immer u mit Ausnahme von ublgus (Cat. 20, 7) und nouom (Cat. 51, 8). Ausserdem sinden sich als Reste der alten Schreibart nur quoius (Iug. 14, 21) aerari (Cat. 52, 12 Iug. 31, 25) Fului (Iug. 31, 7). In den Briesen des Rhetors dagegen, welche sallustisch geschrieben sein sollen, sinden wir u für i in den Superlativendungen etwa 11 mal, in lubido und lubet 6 mal; existumauerunt und aestumant; u für e in der Endung des Gerundium 4 mal, einmal uolgo und einmal peruorsam. Ausserdem aber zeigen sie noch erhebliche

Archaismen die in den Sallustreden nicht vorkommen, nemlich folgende: invisier, dictust, facilest, quom (zweimal als Praposition), quoius, quoique (zweimal), quoiquam. Besonders auffallend ist das häufige ei für i, von dem sich weder in unserer noch in anderen Handschriften des Sallust Spuren erhalten haben. Ei steht für i in illei, ignarei, tuei (neben ingenii!), mortaleis (Accusativ), quieteis, queis, aequeis, illeis, alieisque, libidinei, ipseius, haberei, utei (Conjunction), sicutei, nequeiquam, quein (einmal quein, das zweitemal quaein), quei (dafür quaei), ineiquorum, formeidatur. Dass ei für i um den Anfang der Regierung Augusts nicht mehr geschrieben wurde lehren wie bekannt (vgl. Corssen Aussprache 1, 207 ff.) die Inschriften. Die lange Grabschrift der Turia, geschrieben zwischen 746 und 756, hat das ei kein einziges mal, die ungefähr gleichzeitige der Murdia selten (Z. 15. 20. 26. 29) und nur in den Endungen des Dativ und Ablativ Pluralis. Vereinzelte spätere Beispiele zeigen ebenfalls ei überwiegend in den Endungen. Dass Cicero ei schrieb, dafür zeugt der Palimpsest der Rede für Fonteius: hier finden sich wieder am häufigsten die Dative und Ablative ignoteis, noteis, domesticeis, ieis, publicaneis; dann iei, furtei, cogei, sei. Aber auch in Stamm- und Ableitungssilben steht ei, in deico, exeistumo, inveneitur, lubeido, suspeicio; in suspeicio steht es falsch für i, aber auch auf Inschriften dieser Zeit ist das nicht unerhört (C. I. L. I n. 1223. 1127). Will man nun etwa weil in dem Palimpsest der Schrift de re publica das ei so gut wie nicht erhalten ist das Vorkommen desselben in der Rede pro Fonteio dem gelehrten Abschreiber zuschreiben? Die Texte des Varro Catull und Lucrez bieten noch einzelne Spuren dieser Orthographie (Spengel Vorrede zu de l. L. S. LXIIII Lachmann zu Lucrez 4, 602 und 6, 1143). Auch Sallust wird-so geschrieben haben; aber schon früh sind gewiss die gangbaren Ausgaben desselben von dieser zu Quintilians Zeit zopfig gewordenen Schreibweise befreit worden. Archaisten wie Fronto schrieben wieder ei: auch er hat es am häufigsten in den Dativen und Ablativen auf eis: in der Stammsilbe hat es wenigstens die Handschrift, wenn ich nicht irre, nur einmal in Seisenna bewahrt. Der ungenannte Verfasser der Briefe ad Caesarem schrieb es in Stamm- und Ableitungssilben, und vielleicht ist er nicht viel jünger als der in Form und Inhalt den Schein hohen Alters affectirende Verfasser der Inschrift C. I. L. I S. 564: Fert. Eresius rex Aequeicolus. is preimus ius fetiale parauit. inde p. R. discipleinam excepit. Wer so zu Augustus Zeit schrieb, der war ein

Archaist, so gut wie jener Rhetor mit seinem ineiquorum und formeidatur. Dass aber auch in den Briesen des Rhetors manches Alte erst durch die Abschreiber getilgt worden ist, darf kaum bezweiselt werden und die Schreibungen quaein, quaei sind Spuren davon dass zwischen der vaticanischen und der Originalhandschrift Mittelglieder gelegen haben.

Dafs nun der Text unserer Handschrift (V) zwar auf ein gutes Original zurückgeht, welches in vielen Dingen mit der Pariser Handschrift (P) übereinstimmt, daneben aber deutliche Spuren einer willkürlichen Redaction an sich trägt, das zeigen eine Reihe von Stellen in denen V der gesammten übrigen Tradition gegenübersteht.

Schon Linker hat zugegeben dass die Wortfolge nicht selten in V willkürlich geändert sei. Ein Beispiel hiefür bietet die Rede des Catilina (Cat. 20, 7). Hier liest V (ich sehe von orthographischen Dingen ab): semper illis reges tetrarchae uectigales esse, populi nationes stipendia pendere, ceteri omnes boni atque strenui nobiles et ignobiles volgus fuimus, sine gratia sine auctoritate, eis obnowii quibus, si res publica valeret formidini essemus. Dagegen lesen P und die besten der übrigen: strenui boni nobiles atque ignobiles (am Rande ⊿ &, also die Collation von V). Nicht viel bedeutet es, dass die Zūricher Handschrift (T) boni atque nobiles ignobiles, mit Auslassung von strenui, und zwei andere welche aus demselben Exemplar abgeschrieben sind (BP3) strenui nobiles atque ignobiles, mit Auslassung von boni, haben: die Uebereinstimmung der übrigen mit P zwingt uns strenui boni als Ueberlieferung anzuschen. Aber ich nehme Anstofs an dem Gedanken. Den pauci potentes und ihrem Glück wird das Missgeschick des übrigen Volks zu dem auch Catilina und seine Zuhörer zählen gegenübergestellt: jene haben, sagt Catilina, alles Glück und alle Macht, 'wir übrigen alle, gute und tüchtige, edle und unedle, sind bisher ein einflussloser Haufe gewesen'; vielmehr musste er sagen: 'wir übrigen, gleichviel ob tüchtig oder nicht, edel oder nicht, sind einflusslos gewesen'. Der Gegensatz im zweiten Gliede scheint mir einen Gegensatz im ersten zu fordern wie Iug. 67, 2 wo es heisst iuxta boni malique, strenui et inbelles inulti obtruncari. Nun liest man bei dem von Sallustphrasen überfliessenden Victor Caes. 24, 9 immissique in imperium promiscue boni malique nobiles atque ignobiles. Die Reminiscenz liegt auf der Hand: wer also nicht ohne Noth annehmen will dass Victor für seinen Zweck die Phrase änderte, wird es wahrscheinlich finden dass strenui sehr alte Glosse zu boni ist und das Echte vertrieben hat. Das aber ist klar dass V an der Ueberlieferung gerüttelt hat: ein atque im letzten Gliede liebt Sallust auch sonst, wie z. B. Iug. 51, 1 arma tela, equi uiri, hostes atque ciues permixti. — Ein zweites Beispiel bietet der Anfang der Rede des Cato (Cat. 52, 1) der in V so lautet: longe alia mihi mens est patres conscripti. Dagegen haben P und die übrigen guten: longe mihi alia mens est p. c. Dietsch setzt dies in den Text, und allerdings scheint V durch den Kasseler Servius gestützt zu werden (zur Aen. 1, 13) welcher dieselbe Wortfolge giebt. Allein die Wortstellung ist in Citaten oft willkürlich geändert worden, und dem citirenden Grammatiker lag es so nah wie dem redigirenden die auffallende Trennung des Adverbs von dem Adjectiv zu beseitigen. Nun ist es aber echt sallustisch das Personalpronomen nach dem ersten Worte einer Rede oder eines Abschnittes derselben einzuschalten; am häufigsten, ja geradezu regelmäßig finden sich wie schon bei Cato die Anfange scio ego, atque ego, neque ego (vgl. m. Catofragmente S. 33, 1) und so wird denn bei Sallust Cat. 51, 35 mit P und den übrigen richtig gelesen (auch von Dietsch) atque ego haec, wo V ändert atque haec ego. Ist nun an unserer Stelle kein Grund vorhanden der einen Handschrift vor den übrigen den Vorzug zu geben, so wird man auch Iug. 10, 1 mit P paruom ego lugurtha te, nicht mit V und anderen paruom ego te Iugurtha lesen müssen. Die Gründe dieser Wortstellung zu verfolgen ist hier nicht der Ort: hauptsächlich scheint mir die Einschiebung des Pronomens veranlasst worden zu sein durch das weitgreifende Gesetz der Abwechslung zwischen Wörtern von verschiedener logischer Betonung. Schliefslich ist ebenso willkürlich Iug. 31, 28 statt beneficii quam maleficii memorem esse in V geändert beneficii memorem esse quam maleficii: denn die Stellung in den übrigen Handschriften wird gestützt durch zahlreiche Analogien wie esse quam uideri bonus malebat, rectius ingeni quam virium opibus gloriam quaerere, regibus boni quam mali suspectiores sunt u. a.

Aber erheblicher als diese Abweichungen ist die Auslassung eines Wortes in der Rede des Cato (Cat. 52, 35). In V heifst es: Catilina cum exercitu faucibus urget, alii intra moenia atque in sinu sunt hostes: neque parari neque consuli quicquam occulte potest u. s. w. Die übrigen Handschriften haben in sinu urbis sunt. Auf die Autorität von V gestützt betrachtete Linker urbis als Glosse (Emendationen zu Sallust S. 19f.) und suchte nun durch Emendation eine völlige Uebereinstimmung mit den von Sallust nachgeahmten Worten in Ciceros erster Catilinarie 2, 5 herzustellen. Cicero sagt: castra sunt in Italia contra

236 JORDAN

populum Romanum in Etruriae faucibus collocata, crescit in dies singulos hostium numerus; eorum autem castrorum imperatorem ducemque hostium intra moenia atque adeo in senatu videmus intestinam aliquam quotidie perniciem rei publicae molientem. Es musse also bei Sallust geschrieben werden: Catilina cum exercitu in faucibus Etruriae urget, alii intra moenia atque in senatu sunt hostes. Die Aenderung vermöge deren eine Nachahmung Ciceros hergestellt wird ist gewaltsam: und aus welchen Gründen wird sie vorgenommen? Einmal soll faucibus urgere bedenklich sein: das ist freilich den längst beigebrachten Stellen, besonders dem faucibus premi bei Cicero (Clu. 31, 84) gegenüber ein nichtiger Einwand. Zweitens, die Worstellung sei ein Chiasmus, in welchem faucibus urget und intra moenia sunt einander entsprechen, faucibus also sei ebenfalls vom Local zu verstehen, mithin nach Cicero zu schreiben: in faucibus Etruriae urget. Aber ein Chiasmus ist gar nicht vorhanden, denn nicht hostes sondern alii hat den Ton, hostes sunt bildet gewissermaßen das Prädicat. Folglich ist die Nebeneinanderstellung zweier verschiedenen Sphären angehöriger Bilder nicht anstößig. Vergleicht man aber § 24 wo es heißt: dux hostium cum exercitu supra caput est; uos cunctamini etiam nunc quid intra moenia deprensis hostibus faciatis? so findet man dieselbe Gliederung des Gedankens wie hier und faucibus urget heißt also wie bereits von Korte und Kritz erklärt worden ist 'hat uns bei der Gurgel'. Aber freilich intra moenia atque in sinu, wie V liest, ware für den zweiten Theil des Gedankens höchst wunderlich. Unwillkürlich ergänzt man in sinu moenium, was nicht angeht, oder man fasst in sinu absolut, wo es dann etwa 'im eigenen Busen' übersetzt werden könnte. Aber geben Dichterstellen wie inque sinu bellum oder nascuntur in ipso bella sinu (für bella intestina) das Recht Sallust in einer Rede sagen zu lassen: 'andere Feinde haben wir in unsern Mauern und im eigenen Busen'? Ich glaube nicht. Es bliebe also übrig dass in sinu an und für sich schon in sinu urbis bedeuten könne. Man wird dafür vielleicht den Nachahmer Sallusts anführen, Victor Caes. 27, 2 inter implana urbis atque ipso sinu praetoriae manus acie deletae; aber grade diese Stelle nehme ich für die gute Ueberlieferung in Anspruch, denn hier wird urbis auch zu ipso sinu gezogen. Auch Tacitus hist. 3, 38 in urbe ac sinu cauendum hostem spricht eher für als gegen dieselbe. Haben wir aber schon an mehren Stellen dem V gegen die übrigen Unrecht geben müssen, so ist wohl kein Zweifel dass auch an dieser Stelle mit allen gegen die eine Handschrift V zu lesen ist alii intra moenia atque

in sinu urbis sunt hostes. Dann aber verliert Linkers Ansicht, daß in senatu zu lesen sei, allen Boden und ebensowenig kann ich für die Hertzische Vermuthung (Philologus 12, 378) Catilina cum exercitu faucibus urget, alii in sinu sunt hostes zwingende Gründe finden, ja es liegt nach meinem Gefühl in dieser Herstellung der Einheit des Bildes etwas Komisches: 'Catilina mit dem Heere sitzt uns an der Kehle, andere Feinde im Herzen'.

In der Rede des Marius Iug. 85, 16 heifst es nach allen Handschriften außer V: ac si iam ex patribus Albini aut Bestiae quaeri posset mene an illos ex se gigni maluerint, quid responsuros creditis nisi sese liberos quam optimos voluisse. Nicht allein ändert V posset in possit um die vermeintlich nothwendige Uebereinstimmung der Tempora herzustellen (und Dietsch folgt dieser Aenderung), nicht allein uoluisse in maluisse, was gar keinen Sinn hat, sondern auch ex patribus in ex matre. Das ist kein Schreibfehler, sondern eine willkürliche, aus Unkenntniss der Wendung ex se gignere hervorgegangene Conjectur.

Eine Stelle der Rede des Sulla würde von entscheidender Bedeutung sein, wenn nicht grade hier die Pariser Handschrift verstümmelt ware. Man liest (Iug. 102, 6) in V wie folgt: ad hoc populo r. iam a principio inopi melius uisum amicos quam seruos quaerere tutiusque rati uolentibus quam coactis imperitare. So lesen wie es scheint auch die besseren der ersten Klasse mit Ausnahme von PP1, die schlechteren lassen inopi aus. Das 46te und letzte Blatt der Handschrift P (f. 46 r.) beginnt mit dieser Stelle, allein leider ist von oben her ein Stück Pergament herausgerissen und deshalb wohl um das Blatt vor gänzlicher Zerstörung zu schützen die Rückseite mit Papier verklebt, so dass die Worte Iug. 113, 3 quae proxima fuit ante diem am Schluss der Seite jetzt die letzten lesbaren der Handschrift sind. Die ersten 3 Zeilen dieser Seite lauten nun so: (1) atq; illum sceleratis simū psequi ad . . . . . . meli | (2) us uisum amicos quam seruos quaerere ta ..... coactib. | (3) imperitar f ibi u. s. w. Bei der ersten Zeile steht am Rande von zweiter Hand, derselben die hie und da Varianten, meist leicht zu machende Emendationen beigeschrieben hat: Inopi. Es ist daher ungenau wenn Dietsch angiebt 'hoc - inopi' fehle in der Handschrift, gradezu falsch wenn Gerlach (Ausgabe von 1856 S. XXV) schreibt die Handschrift habe a principio inopi. Es ist vielmehr ebenso wahrscheinlich anzunehmen dass inopi am Rande Verbesserung eines anderen Wortes im Texte sei, wie dass das Wort inopi im Text stand und am Rande als bemerkenswerth ausgeschrieben 238 JORDAN

war: für beides finden sich Beispiele. Aber die erste Annahme erhält mehr Gewicht wenn man die Lesart der mit P nahe verwandten Handschrift P1 erwägt: diese hat (wenn ich Dietschs Angabe richtig verstehe): ad hoc | | | | | (Rasur) a principio tibi melius. Was ausradirt ist lässt sich aus dem Nazarianus vermuthen: der las ad hoc utinam a principio tibi melius. Beide Schreiber nämlich irrten ab auf § 8 etque hoc utinam a principio tibi placuisset. P1 also hat inopi als Interlinearglosse. Da nun die Lücke in P nach einer Durchschnittsrechnung 23-29 Buchstaben umfasst, so kann die Handschrift sehr wohl gelesen haben ad hoc p. romano iam a principio melius uisum, mit Auslassung von inopi; allein bei den verschiedenen Möglichkeiten der Schreibung von populo romano giebt auch dies keine Entscheidung. Nur soviel ist klar dass inopi bereits vor unserer Ueberlieferung in guten Exemplaren im Text oder als Interlinearbemerkung gelesen wurde. Dass es einfach zu tilgen sei glaube ich mit Kritz, mag man es nun aus den letzten Buchstaben von principio wiederholt sein lassen (das ist Fabris unwahrscheinliche Annahme), mag man es als eine sehr alte Glosse betrachten, welche eine nähere Bestimmung für das scheinbar zu allgemeine a principio bezweckte. Vergleicht man Hist. 1, 8 D.: nam iniuriae ualidiorum — fuere iam inde a principio, so wird man auch in unserer Stelle nichts vermissen und der Vorschlag Sellings aus inopi zu machen inperi ist methodisch schlechter als das Streichen des Worts. Es würden dann zufällig die schlechteren Handschriften (MM<sup>1</sup>M<sup>2</sup>TF) mit der besten die Glosse weggelassen, V mit anderen besseren sie bewahrt haben. Aber freilich ist bei einem so unglücklichen Zusammentreffen wie die Verstümmelung von P und P1 eine Entscheidung wohl kaum zu treffen.

Ich stelle schliefslich einige dem Anschein nach unerhebliche Varianten zusammen, die aber mit einander verglichen den Verdacht einer planmäßigen Umgestaltung des Textes unterstützen. In dem Briefe des Adherbal lug. 24, 9 hat die Ueberlieferung außer V, ebenso der Kasseler Servius zur Aen. 1, 392: nam ego quidem uellem et haec quae scribo et illa quae antea in senatu questus sum usna forent potius u. s. w. Das Zusamenstimmen des Citats mit der Ueberlieferung ist aber in diesem Falle erheblicher als wo es sich um Wortstellung handelt. Allein V liest: haec quae scripsi und Dietsch mit ihm. In Briefen, wusste der Redactor, pflegt man das Präteritum statt des Praesens zu gebrauchen, bekanntlich aber doch nur wo die Vorstellung des auf das Schreiben folgenden Abschickens und Empfangens vorschwebt;

hier also ist scribo im Gegensatz zu antea conquestus sum nicht nur nicht anstößig, sondern nothwendig. Der Anfang desselben Briefes (Iug. 24. 1) lautet non mea culpa saepe ad uos oratum mitto; nur V schreibt saepe uos oratum mitto. Jenes ist untadelig (vgl. Nipperdey zu Nepos S. 129), der Redactor scheint ein Bedenken gegen die Präposition gehabt zu haben. Gleich darauf (§ 3) heisst es ferro an fame acrius urgear incertus sum: nur V und eine Handschrift des 15ten Jahrhunderts haben incertum est. Aber - sagt Dietsch (comment. S. 118) die Lesart in V bestätigt P in welchem dies am Rande steht. Keinesweges; die Collation einer Handschrift bestätigt keine Lesart. Weiter behauptet er, der Sprachgebrauch fordere incertum est, denn incertus sum heiße nur 'ich bin unschlüssig' nicht 'ich bin zweifelhaft'. Also weil incertus sum Iug. 14, 23 67, 1 74, 1 101, 2 'unschlüssig' bedeutet, deshalb soll Sallust ein fünftes Mal dasselbe nicht für 'zweifelhaft' haben gebrauchen können wie es Cicero (ad Att. 1, 9, 1) gebraucht hat und wie Sallust selbst Iug. 49, 5 dubius gebraucht. Nichts zwingt uns V Recht zu geben. Aber der Redactor der Sammlung hatte ein sehr zartes grammatisches Gewissen und so duldet er auch lug. 14, 12 nicht multum laborem sondern ändert laboris; vgl. Cat. 28, 4 wo P quantum periculum, andere periculi haben.

Niemand wird leugnen wollen dass die behandelten Stellen stark nach schulmäßiger Bearbeitung schmecken. Ist aber ein Zeuge einmal verdächtig, so mag man ihm auch nicht an sich unverdächtige Dinge glauben und es musste für mich bei der Constituirung des Textes Regel werden, in Fällen wo bei gleicher Autorität der Quellen sonst ein eklektisches Verfahren am Orte ist, unbedingt der Pariser Handschrift zu folgen, die vaticanische zu verwerfen. Dafür noch ein Beispiel. Cat. 85, 29 heisst es in V cicatrices aduerso pectore, in P und den übrigen aduerso corpore, in P mit der Variante pectore. Mit V geht nur noch die Baseler Handschrift, die pectore, darüber aber corpore hat. Dass man das eine wie das andere sagen kann, bedarf keines Beleges: für corpore mag zum Ueberfluss Cicero Verr. 5, 1, 3 Plin. n. h. 7, 101 angeführt werden. Dietsch folgt dem Vaticanus, ich der Pariser Handschrift. Damit ist nun freilich nicht gesagt dass die vaticanische Handschrift nicht einzelnes Echte gerettet hat - und wie wäre das auffaldend da sie auf sehr alte Texte zurückgeht? Erheblich aber sind meines Wissens nur zwei Beispiele. In der Rede des Marius Iug. 85, 24 mag V richtig haben huius rei ego inopiam fateor Quirites; die übrigen haben patior was freilich nach dem vorausgehenden neque mala in occulto pa240 JORDAN

titur nicht schön wäre. Sicher richtig ist wohl ebend. 31 parui id facio: dies findet sich außerdem am Rande von P, in einem Citat des Nonius und in einer Wolfenbüttler Hds. des 13ten Jahrh. P im Texte und die übrigen haben parum id facio, welches Madwig mit guten Gründen (zu Cic. de fin. S. 781) zurückwies. Allein das kann an dem Gesammturtheil über den Werth von V Nichts ändern.

2. Aus welchen Gründen Nipperdey den codex Nazarianus Gruters für so werthvoll gehalten hat, dass ohne dessen Wiedererlangung an einer Herstellung des Textes zu verzweifeln sei, ist mir nicht bekannt, vermuthlich hatte der genannte Gelehrte diese Ansicht zu einer Zeit als die Pariser Handschrift (P) und andere gute Vertreter der ersten Klasse wenig oder gar nicht benutzt waren. Mit Recht hat denn auch Dietsch bemerkt dass der Nazarianus keine andere Recension als P repräsentirt. Aber einmal schätzt er ihn noch immer zu hoch, dann aber hat er seine Lesarten weder genau noch vollständig mitgetheilt: nicht genau, denn z. B. Iug. 11, 2 giebt er an der Naz. habe iustitium: Gruter sagt es sei dies eine Interlinearbemerkung der Handschrift; Iug. 29, 6 cum non paruo: aber der Naz. hat grade cum paruo nach Gruter. Aehnliche Irrthümer könnte ich in Menge anführen; ja es scheint als ob der Herausgeber garnicht Gruters Originalausgabe benutzt habe: denn warum würde er sonst eine wegen eines Druckfehlers (ac für at) ihm unverständliche Angabe Gruters nach Havercamps Abdruck derselben citiren (S. 291, 5)? Dass er zweitens nicht alle Varianten mittheilt (so fehlt z. B. Iug. 54, 9 die Angabe der Lesart nocturnis ita uisis et auiis) mag zum Theil Absicht sein, zum Theil aber rührt es daher, weil er nicht merkte, dass der Nazarianus kein anderer ist als der Palatinus primus, oder Pal. Nazarianus, während dies doch aus vielen Anführungen, besonders aber aus den Worten Gruters zu Iug. 94. 1 'ita rursus fuit in membranis Palatini primi Nazarianis' unwidersprechlich hervorgeht. Hätte Dietsch dies gemerkt, so hätte er z. B. zu Cat. 21, 3 für die Lesart consulem nicht blos den Commelinianus sondern auch den Nazarianus angeführt: aber freilich an dieser wie an anderen Stellen, wo Dietsch ebenfalls schweigt, nennt Gruter denselben Palatinus primus. Es erscheint nicht überslüssig über die von Gruter benutzten Handschriften der Pfälzer Bibliothek noch ein Paar Worte hinzuzufügen: voraus aber bemerke ich dass Gruters Angaben in seiner Ausgabe, die zu Frankfurt 1607 erschienen ist, durch arge Druck-, vielleicht auch Schreibfehler des Herausgebers oftmals entstellt sind. Ich citire natürlich genau nach diesem Drucke.

Gruter hat ganz verglichen 12 Palatini und eine 13te Handschrift, die er 'Commelinianus', meist mit dem Zusatz 'meus', nennt. Gewiss ist dass sie kein Palatinus war; es folgt z. B. aus den Worten (Iug. 37, 4) 'totus grex mss. Pall., neque aliter Comm.' Der Palatini waren zwölf wie er dies sagt z. B. zu Cat. 6, 7 ita solus ex duodecim mss. Pall. quintus' zu Cat. 14, 2 'ita Com., ita novem de Palatinis duodecimo' (so verdruckt für duodecim) zu Iug. 10, 2 'consului tres quadrigas mss. Pall.' Er nennt sie 'Pal. primus . . . . duodecimus' und sagt von den ersten fünf (zu Cat. 60, 2) 'quibus pro bonitate sua eum numerum feci'. Der primus ist, wie gesagt, der Nazarianus. Außer diesen 13 Handschriften benutzt er zwar noch andere mehr oder weniger sporadisch, z. B. den codex 'quem contulit reip. nostrae literariae gemma Bongarsius' (zu Cat. 33), den Vaticanus der Reden und Briefe, aber nach fremden Collationen. Wo er aber von 'mss. n. XIII' spricht (zu Cat. 2, 3. 9, 4 vgl. 31, 13), da sind es eben die 12 Palatini und der Commelinianus. Die Beschreibung ihres Umfangs giebt er zu Iug. 93, 6 pollicetur sese itineris periculique ducem] 'ita . . . mss. meliores, Com. Pal. pr. sec. tert. quart. degenerarunt primum sequentes quint. sext. sept. oct. nam reliqui nonus decim. und. duodecimus paullo prius defecerunt?: das sind also alle von ihm verglichenen 13. Von ihnen hatte nur der Pal. primus (Naz.) die Lücke Iug. 103/112; dieses Stück enthielten also von den 12 Palatini nur 7. Wenn nun trotzdem Gruter zu c. 108 den 'octavus' citirt und zu 104 sagt deprecati] 'ita plane Pall. septem, non deplorati quod extat in vetuste editis et Pal. octavo', so bleibt nur übrig ein Versehen anzunehmen, oder jenes 'prius defecerunt' für den Pal. octavus so zu verstehen, dass er zwischen 93, 6 und 104 eine Lücke gehabt habe. — Für die besseren und älteren hält nun Gruter die 3 ersten Palatini (s. oben), unter ihnen ganz besonders den Nazarianus, von dessen 'maiestas' und 'antiquitas' er viel zu rühmen weiß, sowie den zweiten Palatinus und seinen Commelinianus (zu Iug. 5, 5. 45, 2). Unter den jüngeren und schlechteren Palatini (6-12) stehen wieder zuletzt n. 7 und 10 als 'plane recentes' (zu Iug. 41, 5), 8, 9 und 10 als 'aevi infimi' (Cat. 51), und der 12te 'scriptus anno 1447' (zu Cat. 9, 2). Aber freilich, für uns ist das Alles weniger wichtig als die Angabe daß der Nazarianus von allen 13 Handschriften allein zu der ersten Klasse, den lückenhaften aber am wenigsten interpolirten gehörte. Es ist deshalb nicht so sehr betrübend dass, wie es scheint, auch die Palatini 2 — 12 wie der Nazarianus verloren gegangen sind. Keinen einzigen Palatinus bekam ehemals Gerlach im Vatican zu sehen (vgl. Hermes I.

242 JORDAN

seine große Ausgabe Bd. 2 S. 28). Unter den 44 Sallusthandschriften, deren Nummern mir von Herrn Sanmarzano aus dem Katalog dictirt wurden, gehören 8 der Palatina an: freilich kann weder für die Vollständigkeit des Katalogs noch für die Fehlerlosigkeit des Dictats eingestanden werden. Von diesen 8 Handschriften ist keine der Nazarianus (alle acht haben das Stück Iug. 103/112), nur eine ist verhältnissmäßig alt, nemlich Pal. 883 s. XII in 8°: f. 1 INCIPIT CR YSPI SALVSTII lib. primus omnis homines u. s. w. f. 21 INCIPIT PROLO-GVS LIBRI Scdi falso queritur u. s. w. (ohne Lücke) bis f. 59 in illo site sunt. gai Salustii Cryspi belli Catilinarii et Iugurtini liber feliciter explicit. finem aŭ iugte ita exponit Eutropius in quarto libro suo: duo triumphi acti sunt de iugurta u. s. w. Dann folgen werthlose Worterklärungen (accersit g advocat u. dgl.). Schliefslich f. 60 v. Herculis erūpne scpte s hic duodene.... Cerberus extremi supma ē meta laboris d. h. das Gedicht bei Burmann 1, 43. Die Handschrift hat also nicht die Lücke Iug. 103/112, sie hat Iug. 44, 5 nicht die Worte neque muniebantur ea, auch Cat. 6 und Iug. 21 nicht die Worte die nur in jungeren Hs. vorkommen. Da wir ältere Vertreter ihrer Klasse (obenan Monac. 14477) besitzen, so ist sie für uns nicht wichtig, auch zeigt sie an einer Reihe von charakteristischen Stellen Nichts anderes als ihres Gleichen. Es wäre möglich dass sie der dritte Palatinus Gruters wäre, mit dem sie unter Anderem in der falschen Conjectur maria contracta esse, für constrata (Cat. 13, 1), übereinstimmt. Die sieben übrigen Palatini sind Handschriften des 15ten Jahrhunderts, nemlich n. 617, 862, 884, 1478 (vom Jahre 1413), 1625 (vom J. 1471 und 1472), 1707 und 1709 (vom Jahre 1494): sämmtlich Miscellanbände. Unter ihnen sind wichtig n. 862, 1625 und 1707. Die erste hat Iug. 44, 5 die durch Fronto S. 164 als echt gesicherten Worte neque muniebantur und zwar so: sed neque: more militari uigiliae deducebantur; übergeschrieben sind diese Worte von erster Hand. Der Schreibfehler minuebantur findet sich auch in der Wolfenbüttler Handschrift. Sie fehlen in allen Handschriften der ersten Klasse und waren bisher nur aus drei jungen Handschriften und Fronto bekannt. Die beiden anderen Palatini haben Cat. 6, 2. 3 den auch aus Augustin (Epist. 138, 9) als alt bekannten Satz ita breui multitudo diuersa atque uaga concordia ciuitas facta erat, über welchen gleich gesprochen werden soll: er fehlt in allen Handschriften der ersten Klassse und fand sich bis jetzt nur in einigen

jungen Handschriften\*). Ich habe ihn außerdem noch gefunden im Reginensis 686 (ehemals G. I. Voss gehörig) und einer Handschrift zu Neapel, bei Janelli cod. CX S. 80: beide gehören dem 15ten Jahrhundert. Da nun Gruter von den Worten Iug. 44, 5 bezeugt 'nihil tale in Palatinis inveneris' und da einer seiner zwölf Palatini vom Jahre 1447 war, so erhellt soviel, daß die acht erhaltenen Palatini nicht acht von den zwölf Gruterischen sind: mehr Zeit aber auf die Untersuchung der ersteren zu verwenden schien die Mühe nicht zu lohnen.

Ehe ich zur Beurtheilung des besten Palatinus übergehe, will ich noch einige Bemerkungen über die nur in jungen Handschriften erhaltenen und vielfach angezweifelten Stellen hinzufügen. Die Schulinterpretation des Mittelalters hat schon früh durch Einschiebung von Mittelgliedern den scheinbar abgerissenen Gedankengang des Sallust zu ergänzen gesucht. Eine der ältesten Handschriften in der dies geschehen ist, zugleich doppelt merkwürdig als die einzige im Vatican befindliche Handschrift der ersten Klasse und als ehemaliger Blandinianus, ist cod. Vatic. 3325, Pergamenthandschrift des 11ten (oder 12ten?) Jahrhunderts: denn Ursinus irrt natürlich mit seiner Bemerkung f. 1 'Sallustio integrissimo di mille anni'. Auf f. 1 v. und 2 r. unten liest man LIBER SCI PETRI DE BLANDINIO MONASTERIO (f. 3 unten: Liber Sci petri eccl'e. de monte blandinio). F. 1 enthält Rescriptum Honori; f. 2 beginnt GAGII SALVSTII CRISPI LIB. I. INCIPI f. 20 INCIPIT BELLVM IVGVRTHINVM; 103 - 112 fehlt wie in den übrigen Handschriften der ersten Klasse. Das Stück ist aber von erster oder doch gleichzeitiger Hand f. 50 nachgetragen: die Lesarten dieses Stückes habe ich in meiner Ausgabe mitgetheilt. F. 51 RITHMVS DE IOSEB PATRIARCHA. Die erste Hand hat durchweg nicht allein erklärende Glossen beigeschrieben sondern auch im Text radirt und corrigirt, so daß eine Collation für den Text der ersten Klasse nur wenig ergiebt. Wo die Lesart der ersten Hand noch erkennbar ist geht sie mit den

<sup>\*)</sup> S. Roth Rh. M. 9, 630. Freilich sollte er auch in einem 'antiquissimus Popmae' stehen. Dieser ist aber kein anderer als der jetzige Harleianus 2460, ehemals der Löwener Bibliothek D. Martini gehörig, aus dem 14ten Jahrhundert. Dies lernt man aus der Ausgabe des Sallust von H. Allen, London 1832, deren Benutzung ich Herrn Professor Haupt verdanke. Nützlich ist darin die Mittheilung der Lesarten aus allen Handschriften der Harleiana in sofern, als man sieht dass sie sämmtlich unberücksichtigt bleiben können. Dasselbe gilt von den drei im Besitz des Herausgebers besindlichen Handschriften des 15ten Jahrhunderts deren Varianten er kürzlich in den 'Curae secundae in Sallustii Catilinam et Iugurtham', Dublin 1865, veröffentlicht bat.

244 JORDAN

besseren der Klasse. Abgesehn von den sachlichen Erklärungen \*) finden sich hie und da Ergänzungen des Gedankens, wie z. B. zu Cat. 6, 5 patriam parentesque armis tegere zugeschrieben ist quibus uirtutibus romanum imperium cito creuit. Aehnlich, wenn auch schlechter, lautet in zwei Handschriften der ersten Klasse aus dem 12ten und 13ten Jahrhundert (MG bei Dietsch) der Zusatz zu Iug. 39, 2 de foedere consulebat utrum foedus quod pepigerat cum Iugurtha firmum et sic factum perdurare debuisset necne (vgl. Iug. 92, 2 mit Dietschs Note). Solche Sätze freilich wird Niemand für echt halten. Sind deshalb aber die oben erwähnten und noch ein dritter lug. 21, 4 unecht? An dieser Stelle heisst es: sed postquam senatus de bello eorum accepit, tres adulescentes in Africam legantur qui ambos reges adeant, senatus populique romani uerbis nuntient, velle et censere eos ab armis discedere [de controuersiis suis iure potius quam bello disceptare] ita seque illisque dignum esse. Die eingeklammerten Worte fehlen in den Handschriften der ersten Klasse, unter den interpolirten scheint eine Leidener Handschrift des 13ten Jahrhunderts (g2) der älteste Zeuge für dieselben zu sein: sie stehen in dieser am Rande. Sie finden sich auch (nach Allens Angabe) in den Harleiani 2475, 2540, 3443 von denen der erste im Jahre 1297, die beiden andern im 14ten Jahrhundert geschrieben sind; außerdem in Handschriften des 15ten Jahrhunderts. Ich kann zu den bisher bekannten eine neue hinzufügen cod. Regin. 2068 Pergamenthandschrift des 15ten Jahrhunderts. Hier lauten die Worte wie folgt: uelle et censere dissedere eos ab armis de controuersijs suis iure pocius ğ bello dissedare uellent censere ita seque illo dignum esse. Zunächst ist ersichtlich dass in dem Original dieser Handschrift die Stelle am Rande gestanden hat. Zweitens bestätigt die Lesart, wie mir scheint, Cortes richtige Vermuthung dass die Worte wegen discedere - disceptare übersprungen wurden. Es ist uns hier wohl zufällig diejenige fehlerhafte Form (dissedere — dissedare) erhalten, wegen welcher der Satz aus dem Text und später an den Rand der Exemplare gerieth: die Ursache also wegen deren er übersprungen wurde ist genau dieselbe wie bei den Worten lug. 44, 5 neque muniebantur neque (s. oben), und diese für unecht zu halten verbietet der Sinn, der sie fordert, und das Citat des Fronto. Was ist nun gegen die angeführten Worte ein-

<sup>\*)</sup> Ich setze eine hier her. F. 5 v.: colonia est que defectum indigenarum novis cultoribus adimplet unde et colonia a cultu agri dicta. municipium a muniis id est officiis, eo quod tantum munia id est tributa debita vel munera reddant. nam liberales et famosissime cause et que ex principe proficiscuntur ibi non aguntur. hec enim ad dignitatem civitatum pertinent.

zuwenden? Die Aehnlichkeit der Stelle des Caesar b. c. 3, 107 die bereits Corte citirt: ostendit sibi placere regem Ptolemaeum atque eius sororem Cleopatram exercitus quos haberent dimittere et de controuersiis iure apud se potius quam inter se armis disceptare, diese Aehnlichkeit spricht für, nicht gegen die Echtheit: wir haben es mit einer technischen Formel des diplomatischen Stils zu thun welche an unserer Stelle trotz des Widerspruchs von Dietsch (comment. S. 2) durchaus richtig verwendet ist. Von der Interpolation von Parallelstellen wie etwa aus Caesar finden sich sonst nirgend Spuren; und anzunehmen dass ein gelehrter Antiquar hier die Formel eingeschaltet habe, wie Cat. 18, 3 nach Dietschs nicht unwahrscheinlicher Annahme die legitimi dies der Consulatsbewerbung oder Cat. 55, 2 vielleicht die uindices rerum capitalium eingeschaltet sind, dazu sehe ich hier gar keine Veranlassung. Ich stimme also Roth vollkommen bei, der diese Worte a. O. für echt erklart. Ebenso stimme ich ihm bei in Betreff der Worte Cat. 6, 2. 3: hi postquam in una moenia conuenere dispari genere, dissimili linqua, alius alio more uiventes, incredibile memoratu est quam facile coaluerint: [ita breui multitudo dispersa atque uaga concordia ciuitas facta erat.] sed postquam res eorum ciuibus moribus agris aucta inuidia ex opulentia orta est. Die eingeklammerten Worte die in den Handschriften der ersten Klasse fehlen stehen so in dem gleich zu besprechenden Briefe des Augustin, nur dass ita fehlt; ita breui m. diuersa - facta erat liest von den Sallusthandschriften (s. oben S. 242) Palat. 1625 und eine Leidener, ita breui m. diuersa — facta est Pal. 1707 Regin. 686 und wie es scheint die übrigen. Augustin nun handelt in dem Briefe an Marcellinus 138, 9 darüber dass die christlichen Anschauungen keinesweges denen der Profanscribenten durchweg widersprechen: ipsos (nemlich die letzteren) percontemur: quo modo poterant gubernare atque augere rem publicam quam ex parua et inopi magnam opulentamque fecerunt qui 'accepta iniuria.ignoscere quam persequi malebant'. Nach dieser Anspielung auf Sallust Cat. 9, 3 folgt eine Sentenz des Cicero. Dann fährt er fort haec in eorum auctoribus leguntur . . . . quid est autem ciuitas? . . . apud eos enim ita legitur 'breui multitudo dispersa atque uaga concordia ciuitas facta erat.' Es folgen dann noch mehre Salluststellen. Freilich bewiesen wird dadurch nicht dass die Worte Sallust gehören, noch viel weniger aber dass sie Sallust nicht gehören, wie Dietsch comm. S. 16 behauptet. Vielmehr ist sicher nur dass sie einem der gangbarsten Autoren entnommen sind, möglicherweise Cicero; nur passen sie gar nicht dahin wohin sie

246 JORDAN

Mai gesetzt hat, in de rep. 1, 25. Soll man nun annehmen dass ein Citat, etwa aus Cicero (und an wen könnte man wohl sonst denken?) in älteren Handschriften zu der Stelle des Sallust angemerkt und dann in den Text gekommen sei? Von einer solchen Interpolation findet sich, wie bereits bemerkt wurde, sonst keine Spur. Ist aber sprachlich oder wegen des Gedankens Etwas gegen die Echtheit der erwähnten Worte zu erinnern? Ich wüsste nicht was; nur wird man das dispersa Augustins gegen das diversa der Handschriften festhalten müssen. Fehlt der Satz aber, so vermisst man grade das worauf es ankommt, nemlich dass aus dem Menschenhaufen der Staat geworden sei. Noch mehr, dem Satze incredibile memoratu est quam facile coaluerint fehlt auch formell nach sallustischem Gebrauch der Abschluss, er verlangt einen zusammenfassenden Nachsatz. Vgl. Cat. 7, 3 sed ciuitas incredibile memoratu est adepta libertate quantum breui creuerit: tanta lubido gloriae incesserat. Iug. 40, 3 sed - plebes incredibile memoratu est quam intenta fuerit quantaque ui rogationem iusserit, magis odio nobilitatis cui mala illa parabantur quam cura rei publicae: tanta lubido in partibus erat. Vor dem 13ten Jahrhundert also ist ein im Uebrigen schlechtes Exemplar des Sallust aufgetaucht welches nicht allein Iug. 103-112 vollständig gab, sondern auch am Rande ein Paar schon längst durch Zufall aus den Handschriften verschwundene Stellen bewahrte. Aus diesem Exemplar stammen die interpolirten Handschriften. Das ist Wölfflins wie mir scheint richtige und durch die vorstehenden Bemerkungen bestätigte Ansicht.

Ich kehre zurück zu den Palatini Gruters. Ich werde eine Anzahl Lesarten des Nazarianus (N) durchgehen, welche beweisen daß derselbe zwar mit den besseren der lückenhaften Familie stimmt, aber eher schlechter als besser ist als diese, besonders als P. Cat. 6, 7 regium imperium quod initio conseruandae libertatis atque augendae reip. fuerat]. Viele Hd. der interpolirten Familie, von der nicht interpolirten nur M<sup>2</sup>P<sup>3</sup>, schieben causa vor atque ein, oder vielmehr nur P<sup>3</sup>, denn in M<sup>2</sup> ist es übergeschrieben. Gruter sagt causa lasse nur der 5te Palatinus aus, die älteren hätten es 'iuxta libertatis', die jüngeren vor oder hinter reipublicae. Also las N mit den interpolirten libertatis causa. Freilich merkt das Dietsch nicht aus dem oben (S. 240) angeführten Grunde.

Cat. 15, 5 hat P nicht wie Dietsch angiebt igitur colos ei exsanguis, sondern von erster Hand igitur colo || rei exanguis (|| ist Zeilenschluss), die zweite verbessert color || ei exsanguis, und so oder color eius (oder colos ei oder eius) exsanguis die übrigen guten; N: igitur colore ex-

sanguis. Probus citirt zweimal Cath. p. 15 und 35 Keil igitur colos exanguis für colos; leicht konnte er ei übersehen, aber ebensogut konnte aus wiederholtem e von exsanguis colore, dann color ei werden. In diesem Fall würde N allerdings um ein Weniges der echten Ueberlieferung näher stehen als P: aber genau richtig hätte dann der Pal. octavus: color exsanguis. Allein ei scheint unentbehrlich zu sein. N also ist schlechter als P.

Cat. 31, 7 heisst es in P4, einer Handschrift der ersten Klasse: sed ubi ille assedit Catilina — demisso uoltu uoce supplici postulare a patribus coepit nequid de se temere crederent. Ebenso schreiben eine Reihe der zweiten Familie, P mit den übrigen besten (denn über T erfährt man bei Dietsch Nichts, bei Gerlach Unverständliches) ebenso nur dass a vor patribus ausgefallen ist. Dagegen lesen interpolirte Handschriften und unter ihnen eine der besten (m): postulare patribus c. nequid (Dietsch giebt wieder falsch an patres c. ne), aus diesem c. ist in anderen centum oder conscriptis geworden oder es ist ganz ausgefallen; ja auch der 'treffliche' Nazarianus hat das c., er liest postulare patribus c. nequid (oder a patribus c. nequid, denn das lässt Gruter im Dunkeln), und P1 hat postulare patribus c. nequid. An den Nazarianus hielt sich Gruter und schrieb postulare patres c(onscripti) nequid, Corte Kritz und Gerlach folgten ihm, Dietsch setzte die Lesart von P mit Recht in den Text. Die Genesis des Fehlers liegt hier so klar zu Tage wie möglich: in den älteren Exemplaren stand: postulare a patribus. coepit und gemeint war mit c. natürlich conscriptis. Allein dies ist eben Glosse, Sallust gebraucht die volle Formel nur in der directen Rede, nicht in halber Erzählung, und sie ist auch sonst nur in der Anrede üblich. Dies c aber verdrängte coepit; der Ausfall von a in den meisten Hd. gehört eben zu jenen zahlreichen Zufällen, die einer Erklärung nicht bedürfen. Wir haben also in N gleichwie in interpolirten Handschriften die Glosse im Text. Gruter freilich war zu entschuldigen wenn er auf seine beste Handschrift sich stützte.

Cat. 36, 1 haben die Handschriften sed ipse paucos dies commoratus apud C. Flaminium in agro Reatino. Die Handschrift m hat G.
flaminium flammä, und so N, am Rande alias flaccum. Grade diese
Randbemerkung erregt den Verdacht einer Einschiebung, mag diese
nun den in Ciceros Briefen genannten Flaminius Flamma oder einen
andern gemeint haben. Wir hätten es also mit dem Rest einer alten
Interpolation zu thun. Zwei Namen haben auch wie es scheint Iug. 27

Anstofs gegeben und man vervollständigte die Nomenclatur (vgl. Mommsen R. F. 1, 41). Die Wahrscheinlichkeit der Fälschung wächst wenn man die Stellung des N aus der Mehrzahl der Fälle beurtheilt.

Cat. 51, 27 omnia mala exempla ex rebus bonis orța sunt. So VP und die meisten guten, nur dass einige domesticis übergeschrieben haben, eine sehr unverständige Erklärung eines auch ohne Dietschs Aufsatz comm. S. 66—68 verständlichen Satzes. Im Text haben die Glosse einige schlechtere Handschriften der ersten Klasse, und — der Nazarianus: Dietsch führt nur den Commelianus an, denn den N nennt hier Gruter Palatinus primus.

Cat. 55, 5 muss man annehmen dass P2 so liest: in eum locum postquam demissus est lentulus uindices rerum capitalium quibus praeceptum erat laqueo gulam fregere. P hat mit zweien der zweiten Familie (mm<sup>2</sup>) lentulus et indices, P<sup>1</sup> lentulus ei indices, die übrigen besseren der ersten Familie lentulus indices, die schlechteren lentulus per indices. N steht mit seiner Lesung: lentulus dices, corrigirt in lentulus et per indices auf Seite der schlechteren. Aber freilich will das nicht viel bedeuten: auch eine zur zweiten Familie gehörige Handschrift Vatic. 5345 S. XIII hat wie P: lentulus uindices (darüber uel indices). Ich erwähne hier aus vaticanischen Handschriften noch folgende Lesarten. Der zur ersten Klasse gehörige Vatic. 3325 hatte von erster Hand wie es scheint wie P: lentulus et indices, corrigirt ist peruindices. Zur zweiten Familie gehören Vat. 1833. 3326 (beide S. XII): lentulus indices Pal. 883 S. XII: lentulus per indices. P, Vat. 3325, mm<sup>2</sup> stehen also dem Wahren so nahe als möglich. Denn ob man uindices rerum capitalium für eine alte Glosse hält oder nicht ist dabei gleichgültig; ich halte den Satz für echt.

Iug. 3, 11 liest P: uerum ex his magistratus et imperia, postremo omnis cura rerum publicarum minime mihi hac tempestate cupienda uidentur quoniam neque uirtuti honos datur neque illi quibus per fraud è iis fuit uti tuti aut eo magis honesti sunt (nach Dietschs Apparat müsste man annehmen aut fehle, aber comm. S. 114 hat er aut). Zunächst wechseln die Handschriften der ersten Klasse zwischen iis, is und ius oder uis; uti tuti aut hat wie P auch E, und P¹ hat tuti aus uti corrigirt. Die Baseler Handschrift und andere dagegen haben utique tuti aut, und so lesen auch Vatic. 3325, der zur ersten Familie gehört, und Vat. 5345, 3326, die zur zweiten gehören. Der beste Vertreter derselben Familie (m) liest: fraudè is fuit tuti aut eo magis, die zweite Hand hat aus is gemacht vis, darüber è uis. Die 'optimi' Gruters,

also auch der N, hatten iis fuit tuti aut eo magis. Endlich füge ich den bei Dietsch verzeichneten ganz unerheblichen Interpolationen eine neue aus Vat. 1833 S. XII hinzu: quibus per fraudem ius fuit adquirendi uti que tuti. Bei der Ungenauigkeit von Dietschs Angaben über Pm ist natürlich nicht darauf zu bauen, daß aut in P¹ und anderen fehle. Das Zusammenstimmen von PP¹m also ergiebt mit Wahrscheinlichkeit als Ueberlieferung quibus per fraudem iis (oder uis) fuit uti aut eo magis honesti sunt, das utique der anderen guten Hd. wird zunächst als Correctur verdächtig sein müssen. Auch hier entfernt sich N nicht von der Ueberlieferung und kann entbehrt werden. Eine sichere Verbesserung aber weiß ich nicht vorzuschlagen.

Schliefslich komme ich zu einer Stelle welche vielleicht in P allein richtig überliefert ist, Jug. 94, 1. Nachdem erzählt worden dass der Ligurer ex cohortibus auxiliariis miles gregarius den Burgfelsen erstiegen und sich angeboten hat die Führung einer Schaar auf demselben Wege zu übernehmen, heisst es weiter: (Marius) ex copia tubicinum et cornicinum numero quinque quam velocissimos delegit et cum eis praesidio qui forent quattuor centuriones omnisque Liguri parere iubet et ei negotio proximum diem constituit. Weil Frontin Strat. 3, 9 dem Sallust folgend sagt paucos centuriones quibus perfectissimos cum velocissimis militibus aeneatores immiscuerat, so vermisste Oudendorp zuerst die Erwähnung der Soldaten und wollte quinque, militesque uelocissimos schreiben, verwarf dies aber nachher und mit Recht: nichts hindert anzunehmen dass auch Frontin schon ansties und die kleine Schaar durch milites vergrößerte wie in gröberer Weise die interpolirten Handschriften quinque milium schreiben. Uebersehen ist von Oudendorp und Linker der ihm folgte, wie Dietsch ganz richtig bemerkt, dass vier Centurionen nicht den Soldaten praesidio sein können: er schiebt deshalb nach forent ein milites paucos et. Das ist aber ganz matt, und hält man sich daran dass Frontin genau den Sallust ausschrieb, so muss man vermuthen milites perfectissimos et, so dass Frontin die epitheta der cornicines und milites einfach verwechselt hätte. Allein, wie gesagt, dass Frontin verzeihlicher Weise etwas ausschmückte weil er anstiefs, ist wohl kaum zu bestreiten. Sallust fährt fort: sed ubi ex praecepto tempus uisum paratis compositisque omnibus ad locum pergit. ceterum illi qui e centuriis erant praedocti ab duce arma ornatumque mutauerant. So liest allein von allen P: sehen wir ob diese Worte einen Sinn geben. Der Führer ist ein miles gregarius der Auxiliarcohorten: ihm werden gegenübergestellt die 4 Centurionen und die Spielleute, natürlich von

der Legion. Es scheint also hier nach der Lesung von P zu übersetzen 'die Leute aus den Compagnien wurden von ihrem Führer (dem Trainsoldaten) angewiesen' u. s. w. Wie cohortes (d. h. die Auxiliartruppen) den manipuli (Legionssoldaten) gegenübergestellt werden (Becker-Marquardt 3, 2, 303) so kann hier füglich auch der miles gregarius ex cohortibus auxiliariis den Officieren und Spielleuten der centuriae gegenüberstehen. Was nun alle übrige Handschriften der ersten Familie haben: qui centuriis (oder die schlechteren et centuriae) praeerant, erweist sich als falsch, denn damit wären doch nur die Centurionen bezeichnet (und wie wunderlich hier wo sie keine centuriae befehligen!), während doch die Veränderung des ornatus auch die Spielleute betrifft. Aber die interpolirten Handschriften haben ascensuri erant und so von erster Hand auch die sonst vorzügliche Handschrift P1 der ersten Familie (von zweiter centuriis praeerant). Stände dies in den Hdschrr. der ersten Familie einschließlich P, so würde man es toleriren, obwohl dem dux, der auch hinaufsteigen will, sonderbar illi qui ascensuri erant gegenüberstehn würden. Vielmehr aber scheint das ascensuri der interpolirten aus einem e centuris ihres archetypus entstanden zu sein und somit halte ich an der Lesung von P fest: mit den schlechteren der ersten Familie geht auch hier der Nazarianus, er las qui et centuriae praeerant. Freilich verhehle ich mir nicht dass die Annahme bedenklich ist, dass qui e centuriis erant wie e manipulis einfach für Legionssoldaten gesagt werden könne. Wer sie unmöglich findet der muss Carrios Verbesserung qui escensuri erant annehmen: aber auch so steht dann P von den Handschriften der ersten Familie dem Wahren am Nächsten.

Stellen in denen N allein das Richtige bewahrt hätte wüsste ich nicht anzuführen.

Die vorstehenden Bemerkungen mögen genügen um das von mir in der Ausgabe eingehaltene Verfahren zu rechtfertigen. Ich habe absichtlich eigene oder fremde Vermuthungen zu besprechen unterlassen. Die Conjecturalkritik muss im Sallust sehr behutsam sein; auf der Oberfläche ist hier nichts abzuschöpfen. Wohl aber steht zu hoffen dass durch sorgsamere Ausnutzung der wichtigen und gänzliche Beseitigung der überflüssigen Handschriften allmählich die Kenntniss der sallustischen Schreibweise gesichert und damit für die Beseitigung vieler Fehler eine zuverlässigere Handhabe geschaffen werden wird als das Spielen mit Einfällen wie sie so zahlreich von den neuesten Herausgebern beliebt worden sind.

## ANALECTA.

XV. Hesiodi praeceptum in Operibus et diebus v. 353 s. in omnibus libris ita scriptum est,

τὸν φιλέοντα φιλεῖν καὶ τῷ προσιόντι προσεῖναι, καὶ δόμεν δς κεν δῷ καὶ μὴ δόμεν δς κεν μὴ δῷ. neque aliter scriptum veteres grammatici legerunt. Apollonius in Lexico Homerico p. 65 1 Bekk. εἶναι inquit ὁ Ἡσίοδος ἀντὶ τοῦ ἰέναι· "καὶ τῷ προσιόντι προσεῖναι." idem profertur in scholiis Bessarioneis et Lipsiensibus in Il. xιν 107, εἴη· ἀντὶ τοῦ ἴτω. "καὶ τῷ · προσιόντι προσείναι," αντί τοῦ προσιέναι. item in scholiis in Od. 1 406, είναι· άντὶ τοῦ ίέναι, ώς Ἡσίοδος "καὶ τῷ προσιόντι προσείναι," ἐπείτοιγε δισσολογία εύρίσκεται. sed in Odysseae quidem illo versu qui elvai ita explicarunt docti videri maluerunt quam recte iudicare. dicuntur haec, άλλ' έθέλω σε, φέριστε, περί ξείνοιο έρεσθαι, Όππόθεν ούτος ανήρ, ποίης δ' έξ εύχεται είναι Γαίης; ποῦ δέ νύ οἱ γενεή καὶ πατρὶς ἄρουρα; nullum puto adferri posse argumentum quo doceatur εἶναι aliud hic significare quam esse quove ab Homerica oratione abiudicetur simplicissimum dicendi genus quod a nulla alia Graeci sermonis specie aut aetate alienum est. et scribitur hodie rectissime Il. xx1 154 είμ' ἐκ Παιονίης ἐριβώλου, τηλόθ' έούσης, dubitavit Eustathius p. 1228 24=1312 44, τὸ δ' Εἰμ' ἐκ Παιονίης η τὸ εἶμι δηλοῖ η τὸ εἰμί ἀπολούθως τῆ ἐξ Δχιλλέως έρωτήσει, πυθομένου Τίς πόθεν είς ανδρών; inclinavit igitur ad veram sententiam. itaque semoto elvat illo Homerico plane solitarium est προσείναι in Hesiodi carmine quod volunt idem esse atque λέναι. quare suspicari certe possumus ne hic quidem fidem habendam esse antiquis grammaticis, sed aliud latere. neque fidem eis habuit Ruhnkenius, qui commemorata Apollonii similique Tzetzae interpretatione haec dicit, 'sed non opus est huc confugere. προσείναι hic ponitur ut adesse apud Latinos'. quae interpretatio verbi quo magis quadrat eo minus credo poetam ambigua forma usum esse et aliud voluisse

252 HAUPT

significare. tamen non prorsus adsentiendum est Ruhnkenio. nam qui perpenderit summam illam orationis aequabilitatem qua Hesiodus dixit τὸν φιλέοντα φιλεῖν et καὶ δόμεν ὅς κεν δῷ καὶ μὴ δόμεν ὅς κεν μὴ δῷ, non dubitabit, opinor, eum etiam in altera prioris versiculi parte non duo verba, sed idem bis posuisse. itaque nihil quidem adsevero (neque omnino ei qui Hesiodi carmina tractat multum adseverandum est), sed puto tamen tollendum esse vitium valde antiquum scribendumque τὸν φιλέοντα φιλεῖν καὶ τῷ προσέοντι προσεῖναι, amantem amare et ei qui praesto est esse praesto.

Non minus autem quam προσεῖναι ita dictum ut idem sit atque lέναι in dubium mihi venit είη quod grammatici aliquotiens ίτω vel loi significare statuunt. Il. xiv 107 haec legimus, νῦν δ' είη δς τῆσδέ γ' αμείνονα μητιν ενίσποι, "Η νέος η ε παλαιός εμοί δέ κε ασμένω είη. adscripsi supra scholion librorum Bessarionei et Lipsiensis: Victorianum hoc est, έλθοι. δ δε Έκτωρ βαρβαρικώς " ώδ' ἔστω Τοῶες μεγαλήτορες:" quae stulta est explicatio versus Il. viii 523. cur autem είη non ab είναι, sed ab λέναι deducatur nulla causa est, immo in paraphrasi ab Immanuele Bekkero edita recta et simplex legitur explicatio, τὰ νῦν δὲ γένοιτο ὅστις ταύτης κρείττονα συμβουλήν είποι, ή νεώτερος ή πρεσβύτης εμοί δε αν χαίροντι ύπάρχοι. non dissimile est quod Od. xiv 496 dicitur, άλλά τις είη Είπειν Ατρείδη Αγαμέμνονι, ποιμένι λαών, Εί πλέονας παρά ναῦφιν ἐποτρύνειε νέεσθαι. hic quoque είη idem esse putatur quod ίοι. veluti πορεύοιτο adscriptum est in scholiis. non opus est ut aliud significari putemus quam sit aliquis qui dicat Agamemnoni. in infinitivo enim nulla est offensio. Il. 1x 688 εἰσὶ καὶ οίδε τὰ εἰπέμεν, οί μοι ξποντο, Αίας καὶ κήρυκε δύω, πεπνυμένω άμφω. xiii 312 νηυσὶ μεν εν μέσσησιν αμυνέμεν εἰσὶ καὶ άλλοι. porro non olim tantum grammatici, sed etiam hodie multi, veluti Lehrsius Quaest. ep. p. 207, eodem illo modo eln explicant Il. xxiv 139. leguntur ibi haec, τησ' είη ος άποινα φέροι καὶ νεκρον άγοιτο, Εἰ δη πρόφρονι θυμφ 'Ολύμπιος αὐτὸς ἀνώγει. eorum sententiam quibus τησο είη esse videtur ita sit recte repudiatam esse puto a Buttmanno in ampliore grammatica § 108 adn. 27, proboque paraphrasin, ενθάδε ήκετω ό κομίζων λύτρα καὶ τὸν νεκρὸν λαβέτω, ἐὰν δὴ προθύμω ψυχή ὁ Ζεὺς αὐτὸς κελεύη. scholion habemus hoc in libris Bessarioneo Moscuensi Victoriano, τῆδ'· ἀντὶ τοῦ ἐνθάδε, ὡς "τηθε γαρ έβρισαν (χνιι 512)." το δε είη αντί τοῦ ίοι ή παραγένοιτο. δ δε Ζώπυρος (τοῦ Ζωπύρου Victorianus) αντὶ τοῦ έστω. ne hic quidem εἶη aliunde deduco quam ab εἶναι. puto enim τῆδ εἶη eundi praesentiaeque notiones ita coniungere ut Graeci multa breviter dicunt et simillime Latini huc ades nostrumque vulgus sei her. denique Il. xv 82 ε΄νδ εἴην ἢ ε΄νδα ipse Lehrsius verissime iudicavit recte intellectum esse ab Aristarcho, cuius sententiam ex scholiis praeclare eruit.

Itaque cum eliq idem significare posse atque lou nullo certo exemplo constet, non plane satisfacit explicatio qua Lehrsius versus illos (Op. 612 ss.) interpretatur quibus Hesiodus rusticorum operum enumerationem finit,

αὐτὰς ἐπὴν δή

Πληιάδες 3' 'Υάδες τε τό τε σθένος 'Ωρίωνος δύνωσιν, τότ' έπειτ' ἀρότου μεμνημένος είναι ώραίου πλείων δὲ κατὰ χθονὸς ἄρμενος είη.

Sed ut culpam redimam quam his opinationibus fortasse commerui (sentio enim quam sint incertae) alium Hesiodi versum corrigam certa, ut mihi quidem videtur, emendatione. dicuntur haec inde a v. 668,

τημος δ' εὐκρινέες τ' αὖραι καὶ πόντος ἀπήμων, εὖκηλος, τότε νηα θοὴν ἀνέμοισι πιθήσας Ελκέμεν ες πόντον, φόρτον δ' εὖ πάντα τίθεσθαι, σπεύδειν δ' ὅττι τάχιστα πάλιν οἰκόνδε νέεσθαι.

nihil aliud est φόρτον εὖ τίθεσθαι quam onera vel merces bene ordinare. atqui hic ante omnia dicere oportebat onerandam esse navem. quare non dubito scribendum esse φόρτον δ' ἐν πάντα τίθεσθαι. Οd. 111 153 ἡῶθεν δ' οῦ μὲν νέας Ελκομεν εἰς ᾶλα δῖαν Κτήματα τ' ἐντιθέμεσθα βαθυζώνους τε γυναῖκας.

XVI. Memorabilia multa continet pars illa quae ad nos pervenit Strategicorum commentariorum Aeneae, sed eadem tam misere corrupta est ut vix ulla sit eius pagina in qua non saepius haereas aliorumque opem frustra circumspicias. etsi enim ad emendationem nostra aetate probabilia non pauca adlata sunt, longe tamen maior vitiorum pars aut intacta mansit aut perperam atque haud ita raro contemptis adeo Graeci sermonis legibus tractata est. itaque operae pretium facturus esse mihi

videor si ex ingenti foedissimarum libri valde utilis macularum multitudine aliquot saltem tollam. utar autem oratione brevissima, ne lectorum iudicio diffidere videar neve mihi necesse sit alios reprehendere.

Scribo igitur cap. 2 5 οι μεν γὰρ ἢποροῦντο ἢ χρὴ σωθῆναι διὰ τὰς φράξεις τῶν ἁμαξῶν, οι δὲ ἐμπείρως διώκοντες ταχὺ πολλοὺς ἔφθειραν. Xenophonteum est ἢποροῦντο, quod posui ubi ἄπειροι ὄντες scriptum erat.

- 3 5. τῶν τε ἀρχόντων δεῖ προκεκληρῶσθαι εἰς δν ἔκαστοι τόπον ἐλθόντες τῶν συλλεγέντων ἑκάστους ἐπὶ τὰ τεἰχη ἀποστελοῦσι. καὶ τῶν λοιπῶν ἕνεκα ἐπιμελεῖς ἡγεμόνες ἔσονται ἀνπερ εὐθὺς ἡγεμονεύσωσιν ὡδε. εὐθύτατα αὐτοῖς πεποιῆσθαι σύσσημα ἀφ' ὧν μὴ ἀγνοήσουσι τοὺς προσιόντας αὐτοῖς. inserui ἑκάστους, tum ἐπιμελείας mutavi in ἐπιμελεῖς, denique δέ delevi quod post εὐθύτατα adiectum est postquam initium hinc factum est novi capituli.
- 4 1. κατὰ τὸ ἐρημότατον τῆς πόλεως καὶ πύλας οὐκ ἀνοιγομένας ἔχον ἔφερε πῦρ ἐν γάστρα, ῆν φυλάσσων τὰς ἡμέρας καὶ τὰς νύκτας ἔλαθε νυκτὸς τὸν μοχλὸν διαπρήσας καὶ δεξάμενος ταύτη τοὺς στρατιώτας ἀθροισθέντων δ' ἐν τῆ ἀγορᾶ ὡς δισχιλίων ἀνδρῶν ἐσημάνθη τὸ πολεμικὸν σπουδῆ· πολλοὶ δὲ τῶν Χαλκιδέων δι' ἄγνοιαν ἀπώλλυντο· καὶ γὰρ ἐκφοβηθέντες ἐτίθεντο φέροντες τὰ ὅπλα πρὸς τοὺς πολεμίους ὡς πρὸς φίλους, αὐτὸς ἕκαστος δοκῶν ὕστερος παραγίνεσθαι. νetus liber ἔφερεν πῦρ γαστρήνην φυλάσσων, tum ἀπόλλυνται οἱ γάρ, denique ὕστερον.
- 10 5. ξένους τους ἀφικνουμένους τὰ ὅπλα ἐμφανή καὶ πρόχειρα φέρειν, καὶ εὐθυ αὐτῶν παρηρῆσθαι· καὶ αὐτῶν μηδένα ὑποδέχεσθαι μηδὲ τοὺς πανδοχέας ἄνευ τῶν ἀρχόντων, τοὺς δὲ ἄρχοντας ἀπογράφεσθαι καὶ παρ' ῷ τινι καὶ ὅταν κατάγωνται· τὰς δὲ νύκτας ὑπὸ τῶν ἀρχόντων τὰ πανδοχεῖα ἔξωθεν κλείεσθαι· διὰ χρόνου δὲ τινος ὅσοι ἂν ταλαπείριοι αὐτῶν 
  ὦσιν ἐκκηρύττεσθαι· ἐμπόρους δὲ ἢ κατὰ παίδευσιν ἢ κατ' 
  ἀλλην τινὰ χρείαν ἐπιδημοῦντας ἀπογράφεσθαι. vetus liber inepte ὁμόρους, ex quo ἐμπόρους feci.
- 11 2. αμα δὲ τοῦ τείχους ἐκδήσας κατεκρέμασε δίκτυα ἐλάφεια καὶ σύεια, ώσεὶ ξηρᾶναι θέλων, καὶ ἄλλη ἱστία ἔξω τοὺς κάλους ἔχοντα, καθ' ἄπερ ἐν νυκτὶ ἀνέβησαν στρατιῶται. legebatur non ἐκδήσας, sed ἐπιδήσας.
  - 19 2. διαπρίοντα δὲ μοχλὸν ἔλαιον ἐπιχεῖν Ασσσον γὰρ

καὶ ἀψοφητὶ μᾶλλον πρισθήσεται ἐὰν δὲ καὶ σπόγγος περί τε τὸν πρίονα καὶ τὸν μοχλὸν ἐπιδεθῆ, πολλῷ κωφότερος ὁ ψόφος ἔσται. scriptum erat inepte πολλῷ κουφότερος ὁ μοχλὸς ἔσται. erunt fortasse quibus servandum esse videatur ὁ μοχλός. quod mihi aegre persuadebitur.

26 5. ἐφοδεύειν τε τὸν στρατηγὸν μηδέποτε τὴν αὐτὴν ώραν, ἀλλ' ἀεὶ διαλλάσσοντα, ἵνα μὴ προειδότες σαφῶς ἐκ πολλοῦ χρόνου τὴν ἄφιξιν τοῦ στρατηγοῦ οἱ στρατιῶται ταὐτην μάλιστα τὴν ὧραν φυλάσσωσιν. feci ἀλλ' ἀεὶ διαλλάσσοντα ex ἀλλὰ ἰδία λαμβάνοντα.

31 14. ἤδη δέ τινες εἴς τι βυβλίον γράψαντες ως λεπτότατον μακροὺς στίχους καὶ λεπτὰ γράμματα, ἕν᾽ ως εὐογκοτάτη γίνηται ἡ ἐπιστολή, εἶτα ἐπὶ τῇ ϣᾳ τοῦ χιτῶνος ἐπιθέντες καὶ ἐπιπτύξαντες τοῦ χιτωνίσκου τὴν ϣαν, ἀνύποπτος δὴ δοκεῖ εἶναι ἡ κομιδὴ τῆς ἐπιστολῆς, καὶ ἐνδεδυκότος τινὸς τὸν χιτωνίσκον καὶ οὕτω φερομένου. scriptum erat εἶτα ἐπὶ τῷ ωμω τοῦ χιτῶνος ὑποθέντες καὶ ἀποπτύξαντες τοῦ χιτωνίσκου ἐπὶ τῷ ωμω ἀνύποπτος et quae secuntur. quod Aeneas a narratione ad praeceptum aberrans δοκεῖ dicit nullam habet offensionem, sed anacoluthi non insolentis excusationem. ultima verba Casaubonus recte intellexit, qui ita vertit, sive quis tunicam induat sive ita ferat: non intellexit qui Germanice nuper interpretatus est.

XVII. Non potest dubitari quomodo intellegenda sint quae in Aeneidos III 705 leguntur, teque datis linguo ventis, palmosa Selinus, Et vada dura lego saxis Lilybeia caecis. neque dubitavit Silius Italicus cum dixit xiv 199 tum quae nectareis vocat ad certamen Hymetton Audax Hybla favis palmaeque arbusta Selinus. Heynius quidem minus accurate scripsit Selinuntem palmis agrestibus abundasse ex Ciceronis Verr. v § 87 satis constare: nam ita ille loquitur, posteaquam paullo provecta classis est et Pachynum quinto die denique adpulsa, nautae coacti fame radices palmarum agrestium, quarum erat in illis locis sicuti in magna parte Siciliae multitudo, colligebant et eis misere perditique alebantur. nihilo tamen minus certa est interpretatio Servii, civitas est iuxta Lilybaeum, abundans palmis, quibus vescuntur, et apio. notum est enim circa Selinuntem hodie quoque valde copiosas esse chamaeropes, ut a doctis herbariis vitio exemplarium Plinianae historiae diligenter conservato dicuntur. verum solebant grammatici Latini in carminibus Vergilianis pariter atque in Homericis Graeci aperta et simplicia spernere ineptaque curiositate obscura et perplexa sciscitari

256 HÁUPT

atque comminisci: neque nos magnopere eis succensemus, quoniam per istam sedulitatem factum est ut multarum rerum quas aliter ignoraremus memoria conservaretur. itaque Servius Danielis hoc addit, an palmosa ab equis nobilibus? in scholiis autem Veronensibus Maius hoc legit, Selynus......olympionicas multo (multos Maius) fuisse adfirmat Milestos. manifestum est fuisse qui palmosae vocabulum satis quidem inepte referrent ad Olympiacae praemia palmae, ut Vergilius Georg. III 49 loquitur, idque scriptoris alicuius auctoritate exornarent. sed Milestos aut male in libro scriptum est aut lectum male a Maio. non dubito autem scribendum esse Philistos, Graecanica nominis forma, qualis Latinorum scriptorum, praesertim grammaticorum, consuetudini minime adversatur. ceterum inter olympionicas quorum memoria ad nos pervenit nullus est Selinuntius.

XVIII. Carmen Priapeium xxxvi non inelegans est.

Notas habemus quisque corporis formas.

Phoebus comosus, Hercules lacertosus,
trahit figuram virginis tener Bacchus,
Minerva flavo lumine est, Venus paeto,
frontem crinitos Arcadas vides Faunos,
habet decentes nuntius deum plantas,
tutela Lemni dispares movet gressus,
intonsa semper Aesculapio barbast,
nemo est feroci pectorosior Marte:
quod si quis inter hos locus mihi restat,
deus Priapo mentulatior non est.

sed quartus versus turpe habet vitium. nam felium similiumque animalium oculos fortasse possis flavos adpellare (quamquam ne hoc quidem memini me umquam legere), Minervae aut omnino dei hominisve oculi non ita dicuntur Latine. eluitur autem macula nullo negotio: scribendum est enim Minerva ravo lumine est. eo minus autem de emendationis veritate dubitandum est quo magis rarior vox depravationi obnoxia fuit. depravata vero aliquotiens eodem plane est modo quo in Priapeio carmine. in Ciceronis Lucullo § 105 olim scribebatur mare illud quod nunc Favonio nascente purpureum videtur idem huic nostro videbitur, nec tamen adsentietur, quia nobismet ipsis modo caeruleum videbatur, mane flavum. verum vocabulum suppeditavit Nonius p. 164, ravum, fulvum. Cicero Acad. lib. 1111 quia nobismet ipsis tum caeruleum, tum ravum videtur, quodque nunc a sole collucet. neque Ciceronem olim in prioribus Academicis aliud quam ravum scrip-

sisse optimorum quae nuper demum excussa sunt exemplarium auctoritas evincit. pariter cum Horatius in Iambis 16 33 scripsisset credula nec ravos timeant armenta leones, depravatum est ravos in flavos idque in plerisque libris legitur. non putabamus postquam verum vocabulum Bentleius ex libris Blandinianis reduxit fore ut vitium repeteretur: verum et inlotis hodie multi manibus Horatii carmina tangunt et de Blandinianis libris perverse quidam iudicant, carminum libro III 27 3 rava lupa ab omnibus librariis conservata est. Porphyrio ibi haec adscripsit, rava lupa a colore dicitur; Acron inepta admiscuit, rava, fulva sive subnigra, aut rauca id est vocis obtusae: ravus enim color dicitur niger mixtus cum fulvo. ceterum ravam lupam et ravos leones dici puto non propter pellis, sed propter oculorum colorem similiter atque χαροποὶ λέοντες in Odyssea xi 611 et alibi dicuntur. Philoxenus ravus χαροπός, ut recte Vulcanius emendavit quod scriptum erat καρπός. Cyrillus χαρωπός caesius, laruus, pro quo recte scribunt ravus. Paulus p. 272 M. ravi coloris appellantur qui sunt inter flavos et caesios, quos Plautus appellat ravistellos: 'quis' inquit 'haec est mulier et ille ravistellus qui venit?' ex quibus Pauli verbis non tuto colligas flavos oculos a veteribus dictos esse. Festus p. 274<sup>b</sup> ravillae a ravis oculis, quemadmodum a caesiis caesullae. Varro de re rustica II 2 4 in primis videndum ut boni seminis pecus habeas. id fere ex duabus rebus potest animadverti, ex forma et progenie. ex forma, si arietes sint fronte lana vestiti bene, tortis cornibus, pronis ad rostrum, ravis oculis, lana opertis auribus. conspirant Geoponica xvIII 13, τοὺς δὲ χριοὺς εἶναι χρη .... χαροποὺς τοῖς ὄμμασιν. idem Varro II 9 3 de canibus facie debent esse formosi, magnitudine ampla, oculis nigricantibus aut ravis. Geoponica xix 2 1 praecipiunt esse debere canes γαροπούς τοῖς ὄμμασι καὶ λεοντοειδεῖς. Arnobius III 14 siquidem cum facitis atque informatis deos, hos crinitos effingitis, alios leves, senes iuvenes pueros, aquilios caesios ravos: ravam Minervam in mente habet. idem color oculorum etiam ravidus dicebatur. Columella viii 2 9 postulat ut gallis gallinaceis sint ravidi vel nigricantes oculi: nam recte haec ita scribi docent Geoponica xιν 6 2, ἄριστοι γάρ είσιν άλεκτρύονες οί . . . . εὐχάροποί τε ταῖς ὄψεσι καὶ μελανόφθαλuot. confirmatur autem haec vocabuli forma cum eo quod alba flava rubra similiter etiam albida flavida rubida dicuntur, tum Ravidi nomine apud Catullum. similiter helvum colorem dixisse etiam videntur helvidum, quod elbidum scriptum est in Isidori Orig. xix 28 7. puto me omnia quae hodie extant vocis de qua disputo exempla con-Hermes I. 17

258 HAUPT

gessisse; certe non multa me fugisse persuasum habeo. sed augendus esse videtur exemplorum numerus carminum non nullorum emendatione. nam in Ovidii Arte amatoria 11 657 ss. non dubito quin ita scribendum sit, nominibus mollire licet mala. fusca vocetur Nigrior Illyrica cui pice sanguis erit; Si paeta est, Veneris similis, si rava, Minervae, Sit gracilis macie quae male viva suast. inepta nuper prolata sunt, sed olim Heinsius rectissime intellexit scribendum esse rava: nihil enim aliud latet in flava parva fulva, quae libri habent. in initio versus paeta scribebatur ante Heinsium. is straba subesse putavit mendis librorum qui crassa crasia grassa habent, adsensusque ei est Bentleius in Horatii Serm. 1 3 47, correcto errore quem ille commiserat. sed laeta vel leta, quod in aliis libris est, ortum esse adparet ex paeta, coniunxitque Ovidius paetam Venerem et Minervam ravam eodem modo quo factum est in Priapeio carmine. nam quod fere recentiores sunt libri qui laeta illud habent, nimirum etiam vetustiores alius aliter interpolati sunt. porro in Fastis Ovidii III 693 de Anna, quae Martem Minervae amore incensum delusit, haec leguntur, risit amatorem carae nova diva Minervae. sed carae illud perquam ineptum est. intellexit hoc Petrus Francius, qui castae scribendum esse coniecit. scitius Bentleius ravae. id ipsum paene monstrat quare quod non nulli libri habent: nam ex raue factum primum esse videtur uare et inde quare. Bentleii vero Ovidianorum carminum emendationes, quae ex parte plane egregiae sunt et iam per plus quam quadraginta annos omnium usui patuerunt, aut ignorari mirum est aut turpe neglegi. in illis autem Ovidii versibus fluctuantes inter varios errores atque commenta libri quid olim scriptum fuerit non sinunt dubitare: sed Bentleius eandem ravae adpellationem Minervae retribuendam esse censuit etiam in aliquot aliis Ovidii carminibus ubi flava dicitur, nulla quidem librorum dissensione, sed ea voce in quam ravi vocabulum saepius mutatum esse vidimus. emendandos enim esse putavit hos versus. Amorum 1 7s. quid, si praecipiat flavae Venus arma Minervae, Ventilet accensas flava Minerva faces? Metam. vi 130 doluit successu flava virago. Fast. vi 646 nunc ades o coeptis, flava Minerva, meis. casuque potius factum est quam consilio quod non adscripsit eandem emendationem ad Metam. 11 749, viderat Aglauros flavae secreta Minervae, et ad Trist. 1 10 1, Est mihi sitque precor flavae tutela Minervae Navis et a picta casside nomen habet. per se guidem flava Minerva nullam habet offensionem. Pindari, ut videtur, versus est apud Hephaestionem 15 15 (fr. 9 Boeckh.) δς καὶ τυπεὶς άγνῷ πελέκει τέκετο ξανθάν 'Αθάναν. idem eadem adpellatione, sed adjuncta simul magis propria, Minervam ornavit Nem. 10 7, Διομήδεα δ' ἄμβροτον ξανθά ποτε γλανκῶπις ἔθηκε Θεόν. Statius Theb. 11 237 s. haec habet, Pallas et asperior Phoebi soror, utraque telis, Utraque torva genis flavoque in vertice nodo. neque intercedo quominus idem dixisse putetur Theb. III 505 non fulminis ardens Vector adest flavaeque sonans avis unca Minervae: quamquam hic quoque ravaeque latere potest. sed Ovidium, quem aliquotiens Minervam ravam dixisse certum esse puto, crediderim eam etiam in illis quos attuli versibus non flavam dixisse, sed proprie magis et significantius ravam. interest enim aliquid inter doctam Ovidii elegantiam antiquorumque poetarum Graecorum simplicem magis venustatem. Il. v 500 haec dicuntur, ότε τε ξανθή Δημήτης Κρίνη ἐπειγομένων ἀνέμων καρπόν τε καὶ ἄχνας. adscriptum est in scholiis Lipsiensibus ξανθήν λέγει την Δήμητραν άλληγορικῶς διὰ τὸ πυρρὸν τοῦ σίτου. similia loquitur Eustathius p. 576 2 = 437 48, ξανθήν δὲ λέγει την Δήμητραν άλληγορικῶς διὰ τὸ τὸν στάχυν τοιούτου γρώματος γεγονότα εἶτα ἐπιτήδειον εἶναι **Θερίζεσθαι.** in hymno in Cererem v. 279 divina deae pulchritudo describitur, ξανθαί δε κόμαι κατενήνοθεν ώμους. negat ibi Ioannes Henricus Vossius p. 84 Cererem  $\xi \alpha \nu \vartheta \dot{\gamma} \nu$  dici propter maturescentium frumentorum colorem aliave de causa quam quod flavi crines omnium pulcherrimi habebantur, unde aliis etiam deabus tribuuntur. adsentior Vossio de antiquis poetis Graecis: sed cum Latini poetae Cererem flavam dixerunt, quod fecerunt multo quam Graeci saepius, puto sane utendum esse ea explicatione quam Servius ad Vergilii illud flava Ceres Georg. 1 96 adscripsit, flava dicitur propter aristarum maturitatem. saepissime enim flavendi flavescendi flavi vocabulis de aristis arvis campis utuntur neque videntur hanc cogitationem non coniunxisse cum flava Cerere. satis aperta res est ubi ne nomen quidem Cereris additur, sed flava tantum dea dicitur, utpote quod proprium ei sit ac praecipuum, veluti in Ovidii Met, vi 118 et te flava comas frugum mitissima mater Sensit equum et saepe alias. sed accuratius hoc demonstrari non potest nisi pertractata simul omni metonymiarum quae in nominibus propriis fiunt ratione: ad quam disputationem nunc progredi nolo.

XIX. Tertulliani librorum magna est depravatio, emendatio autem eo difficilior quo magis ille aspera et quasi confragosa oratione utitur. videor mihi tamen non nulla probabiliter correxisse: quorum hic specimen proferam. 260 HAUPT

De pallio cap. 5 haec legimus, calceos nihil dicimus, proprium togae tormentum, immundissimam pedum tutelam, verum et falsam. quem enim non expediat in algore et ardore rigere nudipedem quam in calceo vincipedem? nemo potest in ardore rigere, nisi forte febrim habet. itaque Salmasio et ardore delendum esse videbatur: quamquam simul idem nugatoria interpretatione defendit. sed ineptum vocabulum non delendum est, verum leni mutatione emendandum. scribendum enim esse arbitror in algore et udore rigere. non abhorret ab hoc scriptore novitium, ut videtur, vocabulum, cuius paucissima extant exempla. Cyrillus ὑγρασία udor. scholia in Statii Theb. 1 206 secundum Lucretium, qui dicit ex udore terrae nebulas oriri. nam Fridericus Iacobus, qui idem vocabulum in Aetna v. 526 restituendum esse censuit, falsus est cum Gratium Cyneg. v. 50 eo usum esse credidit: umor enim ibi veterum librorum auctoritate confirmatum est. neque sudor apud Lucretium 11 465 vi 502 a Bentleio recte in udorem mutatus est. in Varronis autem libro de lingua Latina v 5 p. 41 Sp. udor Scaligeri est coniectura, sed falsa. in codice Florentino haec scripta sunt, hinc udus unidus. hinc sudor. quamuis deorsum in terra. ad vocem quae est sudor in margine ab eadem manu adscriptum est udorissi, incerta, ut Lagomarsinus ait, prima littera. Muellerus cum scripsit hinc sudor, quod fluit deorsum in terram, ipsa Varronis verba videri non potest adsecutus esse, neque ipse credidit, sententiam tamen eius recte percepit. disputat enim de vocabulis quae ab humo dicta esse putat, quodque sudoris vocem eodem refert minime discrepat ab aliis eius circa veriloquia somniis. in Aetnae versibus, in quibus de lapide molari sermo est, exemplaria fide digniora haec praebent, quin etiam extremam multus (vel multis) calor ipse resolvit Non odora ut levitas putris magis ille magisque Una operis facies eadem perque omnia terra est. in priore versiculo Iacobus ad inepta delapsus est. mox scripsit Udorve aut aetas, in quo et aetas verissimum est et sententia qualem requirimus: sed udoris vocabulum poetae saeculi Neroniani non tuto tribuitur. videntur potius haec ei esse reddenda, quin etiam extenuans multus calor ipse resolvat Aut mador aut aetas: putris et quae secuntur.

Redeo ad Tertullianum. in cuius libro de spectaculis cap. 10 haec vulgo scripta sunt, itaque Pompeius Magnus, solo theatro suo minor, cum illam arcem omnium turpitudinum extruxisset, veritus quandoque memoriae suae censoriam animadversionem Veneris aedem superposuit et ad dedicationem edicto populum vocans non theatrum, sed Veneris templum nuncupavit, 'cui subiecimus' inquit 'gradus spectacu-

lorum.' theatrum arcem dici omnium turpitudinum miraremur, sed quoniam Tertullianus saepius insolenter loquitur, adquiesceremus in vocabulo minus commodo, si illud librorum auctoritate satis communitum esset. atqui liber Agobardi, quo solo fundamento hodie nititur huius de spectaculis disputationis emendatio, non arcem habet, sed sortem, neque potest dubitari ei qui primus arcem scripsit non bene successisse studium emendandi. scribo mutata una tantum littera cum illam cortem omnium turpitudinum extruxisset. ignominiosius vocabulum acerbae Tertulliani orationi inprimis convenit.

XX. Alcimus Avitus epistula 63 p. 119 Sirm. Apollinari Sidonio se excusat quod a festi die celebratione, ad quam ille eum invitaverat, afuerit, et cum Apollinaris pisces ei misisset quibus iniuriam ulcisceretur (ita enim iocatus erat), ipse etiam piscibus donum remuneratur. octo palustres quis quia se duo paria solearum, quae dentibus maceretis, aliquatenus commotus, non tamen ex integro malum pro malo reddens, direxi. ad prima verba, quae intellegi nequeunt, Sirmondus vitii notam adponere satis habuit, Cangius in glossario palustres intellegendas esse coniecit aucas vel anates, ceterum vitiosa solos codices manu scriptos sanare posse. mihi etiam sine librorum adminiculo id quod Alcimus scripsit videtur posse restitui: octo palustres quisquilias et duo paria solearum. pisces quos urbana dissimulatione non magni pretii esse significet dicere eum quisquilias non mirabitur qui legere se meminerit apud Apuleium Metam. 1 24 p. 113 Elm. abnuebam, quippe qui iam cenae adfatim piscatus prospexeramus. sed enim Pythias visa sportula succussisque in adspectum planiorem piscibus 'at has quisquilias quanti parasti?' eosdem pisciculos Pythias mox dicit nugamenta et frivolos.

XXI. I. A. C. Heusdius in Miscellaneorum philologicorum et paedagogicorum tomo II, qui Amstelodami anno Mocccl editus est, p. 79 ex Francisci Petrarcae Invectiva in medicos haec protulit, belligerantes deos invicem Homerus et Virgilius fecerunt: propter quod Athenis Homerum pro insano habitum Cornelius Nepos refert, putavitque se particulam Chronicorum Nepotis reciperasse. contra Schneidewinus, qui quod ille repperit praeconio divulgat in Philologo suo t. v p. 368, sumpta illa potius esse opinatur ex Virorum inlustrium ea parte in qua Nepos de poetis Graecis egit. tum de ipsa fabula docte quaedam disputat. denique miratur unde Petrarca illam narrationem sumpserit. nimirum sumpsit neque ex Chronicis Nepotis neque ex libris eius qui erant de viris inlustribus neque vero ab alio scriptore qui illinc hause-

rat. sed commenticius ille Cornelius Nepos qui Daretis Phrygii historiam se Athenis invenisse mentitur in epistula ad Sallustium scilicet Crispum scripta ita loquitur, optimum ergo duxi ut ita ut fuit vere et simpliciter perscripta sic eam in Latinitatem transverterem, ut legentes cognoscere possent quomodo hae res gestae essent, utrum magis vera esse existiment quae Dares Phrygius memoriae commendavit, qui per id tempus vixit et militavit quo Graeci Troianos oppugnarent, anne Homero credendum, qui post multos annos natus est quam hoc bellum gestum fuisset. de qua re Athenis iudicium fuit, cum pro insano Homerus haberetur quod deos cum hominibus belligerantes descripserit.

M. HAUPT.

## ZU CHARITON.

Am Schluss des zweiten Buchs fügt Plangon zu den Gründen, durch welche Kallirrhoe bewogen werden soll, den Dionysios zu heirathen, folgendes: πιστεύω μεν οὖν Διονυσίου τῷ τρόπῳ, χρηστὸς γάρ ἐστιν· ἐξορχιῶ δ' ὅμως αὐτόν, κἂν δεσπότης ἢ · δεῖ πάντα ἡμᾶς ἀσφαλῶς πράττειν. καὶ σύ, τέκνον, ὅμως ἀντιπίστευσον. ἄπειμι δὲ ἐγὼ τὴν πρεσβείαν κομιοῦσα. Auch der neuerdings von Cobet (Mnemos. VIII S. 240) gemachte Versuch die Stelle zu heilen ist verunglückt, und schwerlich wird Jemand seiner Aenderung καὶ σύ, τέκνον, ὅμοσον ἵν ἀντιπιστεύση zustimmen mögen. Da die Worte ἐξορχιῶ δ' ὅμως αὐτόν vorhergehen, so ist zu schreiben καὶ σύ, τέκνον, ὀμόσαντι πίστευσον.

Florenz.

THEODOR HEYSE.

## HOMER UND DAS ITHAKA DER WIRKLICHKEIT.

Im Frühling des Jahres 1806 begab sich William Gell nach Ithaka, um zu untersuchen, ob Homers Schilderungen der dortigen Oertlichkeiten der Wirklichkeit entsprächen oder nicht. In Folge antiquarischer Hallucinationen erkannte er den Dichter auch in den kleinsten Details wieder. Seine Entdeckungen veröffentlichte er in einem splendiden Quartbande, in welchem sich außer dem Text eine Reihe Ansichten verschiedener Punkte der Insel von der Hand eines ungeschickten und theilweise unwahren Dilettanten befinden.

Gells Nachfolger fühlten sich nicht berufen, gegen seine Visionen zu protestieren; vielmehr schämten sie sich, an solchen Stellen nichts zu sehen, wo jenem alles klar gewesen war. Sie begnügten sich also, die Selbständigkeit ihres Urtheils dadurch zu wahren, daß sie das Landgut und die Gärten des Laertes von einer Hügelspitze zur andern versetzten, und für die mittlerweile abhanden gekommene Gellsche Nymphengrotte aus dem Naturalienkabinet der Insel eine neue hervorsuchten. Selbst der letzte Berichterstatter über Ithaka, George Ferguson Bowen, konnte nach dreijährigem Aufenthalt auf der Insel keine andere Ueberzeugung gewinnen, als daß Gell mit seinen Versicherungen Recht gehabt habe.

Statt Homers Gegenwart auf Ithaka als ein fait accompli hinzustellen, hätte Gell besser gethan, Homers Worte und die Insel selber genau zu confrontieren, damit er begriffen hätte, daß zwischen dem Ithaka Homers und der Wirklichkeit eine Reihe factischer Widersprüche bestehen, die nicht hinwegzuinterpretieren sind.

Die Aeufserungen Homers über die Lage und die Natur Ithakas stehen nicht in allen Theilen der Odyssee auf gleicher Stufe des Wissens. Im neunten Buch beginnt Odysseus die Erzählung seiner Abenteuer mit einer Notiz über seine Person und sein Vaterland,

Ithakas sonnige Höhen sind meine Heimath; in dieser Thürmet sich Neritons Haupt mit rauschenden Wipfeln, und ringsum 264 HERCHER

Dicht an einander gereiht sind viele bevölkerte Inseln, Same, Dulichion, und die waldbewachsne Zakynthos. Ithaka liegt in der See am höchsten draußen von allen Gegen den West; die andern sind weit ab östlich entfernet.

Nach dieser Stelle ist Ithaka die westlichste Insel einer Gruppe, die sich von Osten nach Westen erstreckt und, Ithaka abgerechnet, aus Dulichion, Same und Zakynthos besteht. Ithaka liegt ausgesprochener Maßen weit entfernt von den anderen drei Inseln. Es ist nicht zu entscheiden und für unsern Fall völlig gleichgültig, ob sich Homer jene Inseln als eine von Osten nach Westen gelagerte Horizontalgruppe oder in der Richtung einer Linie gedacht hat, die sich von Südost nach Nordwest bewegt; sicher ist, daß der Dichter des neunten Buches Ithaka westlich von Kephallenia und an die Grenze der bekannten Welt setzt, und daß er, wenn er in Ithaka gewesen wäre und nur mit halben Augen hingesehen hätte, die Lage der beiden Inseln zu einander auf keinen Fall verwechselt haben würde.

Der Wirklichkeit etwas näher steht Homer in denjenigen Büchern der Odyssee, deren Schauplatz die Insel selbst ist, und in denen er den zwischen Ithaka und Kephallenia befindlichen Sund ausdrücklich erwähnt<sup>1</sup>). Beide Inseln sind hiedurch einander erheblich genähert, und liegen nicht mehr, wie im neunten Buche, in unbestimmter Ferne von einander ab. Ob Ithaka rechts oder links von Kephallenia liegt, ist nicht gesagt; aber willkührlich ist, wenn von Homer eine Insel Asteria in jenen Sund versetzt wird, die zu keiner Zeit da gelegen hat, und mit welcher jedenfalls das heutige Dracontio, ein am nördlichen Ausgang der Meerenge gelegenes Riff, um so weniger identificiert werden darf, als nach Homer jene Insel einen Hafen mit zwei Eingängen oder gar einen Doppelhafen besessen hat.

Auch darin zeigt sich in der Telemachie ein Zuwachs der geographischen Kenntniss Homers, dass in ihr Ithaka dem Festland näher gerückt ist. Aber leider wieder zu nahe, als dass man persönliche Erfahrungen des Dichters voraussetzen dürfte. Wir wissen, dass Odysseus auf dem Festlande allerhand Herden besass. Von diesen wurden täglich einige Stück in regelmässigem Dienst nach Ithaka übergeführt 1).

<sup>1) &</sup>amp; 671. o 29.

<sup>3)</sup> Mit den von Eumaios ξ 100 aufgezählten Herden stimmt nicht genau der Transport v 186, wo Philoitios nur eine unfruchtbare Kuh und einige Ziegen überführt. Vergessen oder nicht gekannt ist jene Lieferung ρ 170, wo die Stunde der Hauptmahlzeit durch ἐπήλυθε μῆλα πάντοθεν ἐξ ἀγρῶν, οῦ δ' ἤγαγον οῦ τὸ πά-

ITHAKA 265

Eine derartige tägliche Lieferung ist bei Eumaios, der aus gleichem Grund täglich mit einigen Säuen zur Stadt geht, ganz erträglich, wird aber absurd, wenn man, ganz abgesehen davon, daß der Dichter, wie gewöhnlich, ohne Wind und Wellen rechnet, den Abstand Ithakas vom Festland bedenkt, wie ihn jede Karte lehren kann. Wie wenig dies freilich den Dichter kümmert, ersieht man daraus, daß er dieselbe Ungeheuerlichkeit auch in der Ilias I 71 vorträgt, wo Nestor den Agamemnon veranlasst, den griechischen Fürsten ein Mahl zu geben:

Voll sind dir die Gezelte des Weins, den der Danaer Schiffe Täglich aus Thrakien her auf weitem Meere dir bringen.

Aber Homer hat natürlich auch die troische Küste und ihr Meer nicht mit eigenen Augen gemessen.

Auch von den auf Ithaka in Wirklichkeit bestehenden Verhältnissen von Hoch und Tief hat der Dichter keine Vorstellung <sup>1</sup>). Aus seiner Verwendung der Ausdrücke des Auf- und Abwärtssteigens folgt freilich, was sich schon von selbst verstand, daß die Campagna Ithakas  $(\dot{\alpha}\gamma\varrho\dot{o}g)$ , das heißt, die ganze Insel, mit Ausnahme der Stadt und des Königshauses, höher gelegen ist, als diese beiden Punkte <sup>2</sup>), und daß diese wiederum höher liegen als der Hafen; dagegen braucht Homer jene Ausdrücke niemals zur Bezeichnung eines Ganges im Innern der Stadt oder von der Stadt zu dem Königshaus. Er hat also offenbar zwi-

<sup>1)</sup> Eine ähnliche Unkenntniss zeigt sich im vierten Buch. Dort öffnet sich vor Peisistratos und Telemach, nachdem sie Pherai verlassen haben, eine waizentragende Ebene, und in dieser rollt ihr Wagen fort bis nach Sparta. Wo bleibt der Taygetos, der doch wahrhaftig kein verächtlicher Berg ist? Sollen wir mit einem neueren Gelehrten glauben, dass es den homerischen Menschen gelungen sei, über dies Gebirg, das nie befahren worden ist, eine Fahrstrasse zu bauen, oder ist es nicht vorsichtiger, anzunehmen, dass der Dichter an jener Stelle vom Taygetos nichts weiß, und dass sich Peisistratos und Telemach auf ihrem Wege nicht deswegen frank und frei bewegen, weil sie sich auf einer Kunststrasse befinden, sondern weil es der Wille des Dichters ist, der seine Helden auf einem imaginären Richtwege durch Dick und Dünn auf ihr Ziel lossührt?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man hat aus  $\pi\epsilon\rho\iota\sigma\kappa\epsilon\pi\tau\psi$   $\epsilon\nu$ l  $\chi\omega\rho\psi$   $\alpha$  425 geschlossen, dass der Palast des Odysseus auf einer Höhe gelegen habe. Allein jene Phrase beweist nichts; denn der Dichter braucht sie auch da, wo er den Palast der Kirke placiert, der bekanntlich in einer Waldschlucht liegt. Auch  $\pi$  351 meldet nicht das mindeste von einem erhabenen Punkte, auf welchem das Herrenhaus gelegen habe.

schen Stadt und Königshaus und in der inneren Stadt keinen Terrainunterschied angenommen; vielmehr denkt er sich beide etwa auf einer Horizontalsläche liegend<sup>1</sup>), jedenfalls nicht am Abhange eines Hügels oder Berges 2). Mit dieser Vorstellung harmoniert das reale Ithaka sehr schlecht. Denn wenn wir die theilweise erst in neuerer Zeit geschaffene schmale Fläche abrechnen, auf welcher Vathy liegt, so hat Ithaka keine funfzig Schritt horizontalen Bodens aufzuweisen. Da seine Ufer nach allen Seiten hin mehr oder weniger steil abfallen, so ist nicht zu bezweifeln, das, wenn zu Homers Zeiten eine Stadt auf Ithaka gelegen hat, ihre Lage durch die Ufergestaltung (denn am Wasser muss sie gelegen haben) nicht weniger bedingt gewesen ist, als die der späteren Stadt, deren Ruinen sich von dem Fusse des Hügels Aito in steilem Abfall nach der inneren Spitze des Hafens Molo hinabziehen. Aber wo wäre bei solchem Terrain Raum für den Marktplatz gewesen, den sich Homer schwerlich anders als eben gedacht hat 3); wo für den freien Platz vor dem Königshaus, wo die Freier Speere und Wurfscheiben schleudern4); oder wie hätten die Freier, die Homer nie straucheln lässt, in dunkler Nacht schlaftrunken oder weinschwer über die Uferterrassen hinab ihren Weg nach Hause finden können?

Auch der Hafen Ithakas entspricht in Wirklichkeit den Andeutungen Homers keinesweges. Seine Tiefe variiert hart an der Küste zwischen vierzig und funfzig Faden, und nur am Fuß des Aito enthält er eine Stelle, wo größere Schiffe nicht unmittelbar an die Küste anfahren können. Die Tiefe seines Nebenhafens Skinos beträgt an der Einfahrt vierzig Faden; die des Nebenhafens, an welchem Vathy liegt, in der Nähe des Leuchtfeuers sechzehn, und es können in ihm die größeten

<sup>1)</sup> Im letzten Buch (468) heißst die Stadt εὐρύχορος, was beweist, daß der Dichter jenes Buches so wenig etwas von dem realen Boden Ithakas gewusst hat, wie die Dichter der übrigen Bücher.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wenn es  $\omega$  204 von Odysseus und Genossen, die den Laertes in seinem Weinberg besuchen, heifst

Jene gingen den Weg von der Stadt hinunter und kamen

Bald zu dem wohlbestellten und schönen Hofe Laertes',

so ist dies eine Gedankenlosigkeit des Dichters jenes Buches, die den sonst in der Odyssee bestehenden natürlichen Terrainverhältnissen durchaus widerspricht. Im elften Buch (187) geht man, wie es sich gehört, von Laertes Landgut zur Stadt binab

<sup>3)</sup> Von der Agora der Phäaken wird mit Bestimmtheit ausgesagt, daß sie eine Ebne sei 3 122.

<sup>4)</sup> τυχτὸν δάπεδον ο 167.

Kauffahrer fast unter den Fenstern ihrer Eigenthümer anlegen. Unter solchen Umständen ist es widersinnig, wenn Homer den Hafen Ithakas mit einer Flachküste (θὶς θαλάσσης) umschließt, und wenn die Ithakesier ihre Schiffe über den Sand des Ufers ins Meer schieben oder aus dem Meer ziehn; wir werden vielmehr, da Homer sonst recht gut zwischen Steilufer und Flachküste zu unterscheiden versteht und unter Umständen seine Schiffe auch an Steilküsten ankern lässt, an dem Touristen Homer auch dies Mal zweifeln und der Ansicht sein dürfen, er werde, wenn er Ithaka und seinen Hafen gekannt hätte, die Configuration desselben nicht füglich mit Bewusstsein ignoriert haben.

Gleich wilkührlich behandelt Homer die klimatischen Verhältnisse der Insel. Noch Niemand hat genügend erklärt, wie jene Himmelsstriche dazu kommen, zu Homers Zeiten von 'unendlichem Regen' 1) befruchtet zu werden. Und wie soll Ithaka, das nicht blos nach Telemachs Versicherung 2), sondern in der That ohne Ebenen und Wiesen ist, das vor zweihundert Jahren seinen ganzen Getraidebedarf von Santa Maura und dem Festlande bezog, und gegenwärtig bei möglichst sorgfältiger Bodencultur seinen Bewohnern nur für ein Drittel oder im günstigsten Fall für kaum die Hälfte des Jahres Getraide liefert, zur Zeit Homers 'unendliches Getraide' 3) erzeugt haben? Was ist 'Isáns &r πιόνι δήμφ oder ἔργα 'Ισάκης anders als eine Phrase? Und zeigt sich nicht gleiche Unkenntniss der realen Verhältnisse der Insel, wenn Homer die Rinderzucht, die er sonst verständigerweise nach dem Continent verlegt, an einer andern Stelle als in Ithaka heimisch bezeichnet? 4)

Die eben aufgeführten Widersprüche erscheinen demjenigen erklärlich, ja natürlich, der sich zu dem Glauben entschließen kann, daß Homer Ithaka nie gesehen habe; dagegen reicht es zu ihrer Erklärung nicht hin, sich auf Strabos Hypothese zu berufen<sup>5</sup>), als habe die Insel durch Erdbeben und ähnliche Revolutionen weitgreifende Bodenveränderungen erfahren. Durch ein Erdbeben jedenfalls kann Ithaka nicht vom äussersten Westen in seine gegenwärtige Lage geschleudert worden sein.

<sup>1)</sup> v 245.

²) & 605.

<sup>8)</sup> v 244.

<sup>4)</sup> ν 246. Vgl. ρ 170. Hierher gehört auch der Düngerhaufe vor dem Königshaus, mit dem das 'großse' τέμενος des Odysseus gedüngt wird ρ 299.

<sup>5)</sup> I 18 S. 59.

Aber auch dazu gehört nach dem vorher Bemerkten wenig Scharfsinn, zu begreifen, weshalb gerade Ithaka dazu ausersehen wurde, das Vaterland des Odysseus zu werden. Wenn die unbewusste Sagenbildung aufhört, so fällt die Sage entweder der rationalistischen Auflösung anheim, oder sie wird lokalisiert und heftet sich an bekannte Gegenden. Als die Abenteuer des vielgewanderten Odysseus, welche die Sage auf den Inseln des mythischen Westmeeres spielen läst, ihren Ausgangspunkt und ihr Ziel finden sollten, da bedurfte es eines Landes, welches an der Grenze eben jenes Schauplatzes, des Westmeeres, lag. Und hiezu eignete sich nur Ithaka, das, wie wir gesehen haben, für den Glauben jener Zeit unter den westlichen Ländern der bekannten Erde das westlichste war.

Ferner ist nicht zu übersehen, dass Ithakas Weltstellung, so weit die historische Erinnerung zurückreicht, eine äußerst bescheidene und dass die Insel zu allen Zeiten kaum mehr als ein Name gewesen ist. In der alten Geschichte hat sie nirgends eine Stelle gefunden; im Mittelalter erscheint sie, ohne dass sich das geringste historische Factum an ihren Namen knüpft, ein paar Mal in Diplomen und in den Titeln italienischer Familien als dauernde Dependenz der Grafschaft Cefalonia; und auch unter den Venetianern ist sie so wenig von der größeren Nachbarinsel geschieden, dass man zeitweilig sogar ihren Namen ignoriert und sie Klein-Cefalonia nennt.

Auch die Dürftigkeit der für Ithaka sliessenden geographischen Quellen zeugt von dem geringen Interesse, welches die Insel in Wirklichkeit erweckte. Strabo, der Ithaka nie gesehen hat, schöpft seine ganze Weisheit aus Homer, eine einzige Notiz ausgenommen, nach welcher irgend wer eine Fahrt um die Insel unternommen und die Nymphengrotte gesucht, aber nicht gefunden hatte 1); und auch Artemidor von Ephesos 2), der von den Raritäten Ithakas nur den Hasen Phorkys und die Nymphengrotte kennt, berichtet keinesweges als Augenzeuge, sondern nur als Leser Homers 3). In der neuern Zeit

<sup>1)</sup> Strabo I 18 S. 59. Dieselbe Notiz hat auch Kronios bei Porphyr. A. N. 2. Er citiert τοὺς τὰς περιηγήσεις τῆς νήσου γράψαντας.

<sup>2)</sup> Porphyr. a. O. 4. τῆς δὲ Κεφαλληνίας ἀπὸ Πανόρμου λιμένος πρὸς ἀνατολὴν ἀπέχουσα δώδεκα στάδια νῆσός ἐστιν Ἰθάκη σταδίων ὀγδοήκοντα πέντε, στενὴ καὶ μετέωρος, λιμένα ἔχουσα καλούμενον Φόρκυνα. ἔστι δ' αἰγιαλὸς ἐν αὐτῷ, κἀκεὶ νυμμών ἱερὸν ἄντρον, οὖ λέγεται τὸν Ὀδυσσέα ὑπὸ τῶν Φαιάκων ἔκβιβασθῆναι.

<sup>3)</sup> Wie weit Ciceros Aeusserung (de Orat. I 44), dass die Stadt Ithaka wie

ITHAKA 269

weiß Francesco Baldu, der 1622 von Cefalonia nach Venedig zurückkehrte, nichts von homerischen Antiquitäten auf Ithaka, sondern constatirt nur die Felsennatur der Insel, und berichtet über ihre Producte, über die Steuern, die sie an die Kammer von Cefalonia zu zahlen habe, und über den Charakter ihrer Bewohner. Von jeher ist Ithaka in Folge seiner Bedeutungslosigkeit für die große Handelsstraße des Mittelmeeres von fremden Schiffen gemieden worden.

Dürfen wir uns Angesichts dieser Isolierung Ithakas sogar in Zeiten des lebendigsten Verkehrs auf den angrenzenden Meeren einen Rückschluss auf Homers Zeit erlauben, so kann die Insel zu einer Zeit, in welcher die Schiffahrt nur wenig entwickelt war, unmöglich in reicheren Verbindungen und Beziehungen gestanden haben, als späterhin; vielmehr wird sie auch damals nichts anderes als ein bloser Name gewesen sein. Der blose Name Ithakas aber und etwa der des Berges Neriton kann die Neugier des ionischen Dichters nicht in dem Grade gereizt haben, dass-er sich auf die Gefahr hin, seine Rechnung in keiner Weise zu finden, nach Ithaka begeben haben sollte. Und hiemit erledigt sich zugleich die naive Anschauung Gells, als habe Homer einen Besuch auf Ithaka deshalb nicht vermeiden können, weil seine Schilderungen einer so nah bei Griechenland gelegenen und so leicht zugänglichen Insel' die Controle seiner Zeitgenossen herausfordern mussten, und weil er, wenn er nicht nach der Natur geschildert hätte, als Lügner erschienen sein würde. Aber von den nachbarlichen Einwohnern zu Euhyra und Dodona hatte Homer in dieser Beziehung nichts zu fürchten, und was seine speciellen Landsleute, die Ionier, anlangt, so war der Weg von Ionien nach Ithaka weit, und er hatte bei dem Vortrag seiner Gesänge kein skeptisches Publicum vor sich. Denselben Glauben, mit dem er selber die Sagen der Odyssee empfing und gestaltete, fand er auch bei seinen Zuhörern wieder, die seinen Liedern unbefangen und bewundernd lauschten, im äußersten Falle über das Unerhörte staunten. aber nie von den Zweifeln der Kritik beschlichen wurden. Und wie wäre es anders möglich gewesen in einer Zeit, wo aus dem Munde des Dichters der Gott selbst redete, und der persönliche Verkehr mit der Götterwelt so wenig als aufgehoben angesehen wurde, als man etwa im heutigen Irland die Beziehungen lebender Personen zu den Feen zu leugnen wagt?

ein Nest am Felsen klebe, auf Anschauung beruhe, lassen wir billigerweise dahingestellt.

Aber gegen die Autopsie Homers streiten noch andere Gründe, vor allem gewisse Vorstellungen, die dem Dichter, weil er sie an nichts Reales anknüpft, nur in der allgemeinsten Gestalt, ohne irgend welches individuelle Gepräge vorschweben. So sind bei ihm zwei Begriffe, die mit dem der Culturinsel gegeben sind, Stadt und Hafen, völlig physiognomielos. In der Regel redet Homer nur von 'der Stadt'; und wenn diese wirklich ein paar Mal den Namen Ithaka trägt, so ist sie dadurch nicht eben individueller gefärbt; denn was liegt näher, als daß der Dichter die einzige Stadt, die er auf der Insel fingiert, wenn sie einmal einen Namen haben soll, mit dem der Insel belegt? Durchaus namenlos ist 'der Hafen'. Aber hätte er in Wirklichkeit existiert, und neben ihm die Häfen Rheithron und Phorkys, so hätten ihn sicherlich die Ithakesier von diesen beiden durch einen besonderen Namen unterschieden, und Homer hätte diesen Namen nicht überhören können<sup>1</sup>). Allgemeinster Natur ist auch 'der Berg', von dem die Adler herabsliegen 2). Jedenfalls hat man nicht das geringste Recht, aus dem vagen Ausdruck den Berg Neriton herauszulesen. Auch das Bild der Insel selber steht vor der Seele des Dichters zunächst nur als etwas Generelles, ohne bestimmten Contour<sup>3</sup>), ohne Massenvertheilung; sie ist ihm eine Insel wie eine andere. Es ist also nicht als spezifische Eigenthümlichkeit gerade Ithakas anzusehen, dass es keine Fahrstrassen besitzt, oder dass es, was freilich seine Natur ganz richtig bezeichnet, κραναή oder τρηχείη genannt wird, sondern das felsige und schroffe ist für Homer ein charakteristisches Merkmal aller griechischen Inseln, die, wie er ausdrücklich bemerkt, für Rosse zur Laufbahn oder zur

<sup>1)</sup> Auch der Schmied, der in Pylos die Hörner des zu opfernden Stieres vergoldet, ist als generelle Figur namenlos. Eine Reihe anderer Beispiele von Anonymität giebt Bekker Homer. Bl. S. 109. Die Odyssee braucht, wie das Mährchen, wenig Namen; die Ilias ungleich mehr, da kein Kämpfer namenlos fallen darf.

<sup>2)</sup> Εξ ὄφεος τ 538. ὑψόθεν Εχχοφυφής ὄφεος β 147. Εξ ὄφεος ὅθι οξ γενεή τε τόχος τε ο 175.

<sup>8)</sup> Wie wenig Gewicht Homer auf lokale Abgrenzung legt, beweist recht deutlich der Vers, mit dem er Telemach aus der Volksversammlung nach dem Meere wandern lässt:

Und Telemachos ging beiseit ans Ufer des Meeres.

Dass Telemach nicht am Hafen beten kann, liegt auf der Hand; er sucht Einsamkeit und das freie, weite Meer. Homer versetzt ihn also dahin durch einen plötzlichen Scenenwechsel. Auf dem wirklichen Ithaka wäre eine solche Wanderung nicht ohne erheblichen Zeitverlust auszuführen. Viel fasslicher ist der Gang des Chryses nach dem Meere, der mit derselben Formel vollzogen wird.

ITHAKA 271

Weide gleich unbrauchbar sind. Ebenso ist auch das Königshaus zunächst kein individuelles Gebäude, sondern ein solches, das der Dichter nach dem von ihm beliebten Typus des idealen Heroenhauses aufgeführt hat, und dessen Geschwister, die Paläste des Alkinoos, des Menelaos und des Nestor sich in nichts wesentlichem von ihm unterscheiden<sup>1</sup>).

Aber auch den individuellen Zügen, die sich gelegentlich von jenen allgemeinen Bildern abheben, liegen keine Studien an Ort und Stelle zu Grunde <sup>2</sup>).

Dass gegenwärtig auf der Insel ein Felsen den Namen Koraka trägt, also mit dem Felsen Korax, unter dem die Säue des Eumaios campieren, gleichnamig ist, beweist nichts. Schon vor Gell und Dodwell hatte man auf Ithaka die Kunst verstanden, homerische Namen wiederauf-

<sup>1)</sup> Wie zäh die homerische Plastik ihre allgemeinen Bilder festzuhalten pflegt, und wie sie sie nur bei besonderen Gelegenheiten zu unterbrechen liebt, zeigt die Art, wie die homerischen Menschen zu Land und zur See reisen. Das Bild, welches der Dichter beim Beginn der Fahrt entwirft, bleibt in der Regel unverändert bis zur Beendigung derselben. Zwischenfälle menschlicher Art, wie Essen und Trinken, sind unerhört, ebenso das Schlafen; nur Odysseus versinkt zwei Mal in Schlaf, einmal in Folge eines Zaubers, und das andere Mal, weil seine Gefährten den Windschlauch öffnen sollen. Erst wenn die Reise zu Ende ist, löst sich das Bild, man steigt ans Land oder vom Wagen und nun sorgt man auch für die Bedürfnisse des Leibes, für Speise, Trank und Schlaf. Dabei ist vollkommen gleichgültig, ob man sich, wie Telemach, nur eine einzige Nacht, oder wie Odysseus mit seinen Gefährten, neun Tage und neun Nächte auf dem Meer befindet. Gegen diese Gewohnheit spricht nicht, wenn Telemach und Peisistratos bei ihrer Abfahrt nach Sparta von Nestors Schaffnerin verproviantiert werden. Denn den ganzen Tag lenkt Peisistratos seine Rosse, die bis zum Abend 'das Joch an den Nacken schütteln', und erst mit Sonnenuntergang zersliesst das Bild; man nimmt Herberge beim Diokles, und erhält gastlichen Empfang und damit jedenfalls Speise und Trank. Dass die erwähnte Verproviantierung nicht etwa einen gelegentlichen Imbiss während der Fahrt bedeutet, sondern ein Stück Schablone ist, die durch ein Stichwort hervorgerufen ist, wird begreiflich, wenn man sich erinnert, dass auch Odysseus bei seiner Abfahrt von den Phäaken in durchaus zweckloser Weise Wein und Brod mit auf die Reise erhält. Denn weder hat er während seines Zauberschlafes Zeit zum Essen und Trinken, noch denkt er nach seinem Erwachen an leibliche Genüsse. Der Dichter selber hat ein paar Verse weiter seinen Gemeinplatz längst vergessen, denn er setzt den Odysseus mit seinen Schätzen ans Land, ohne den noch unberührten Proviant auch nur zu erwähnen. Die  $\beta$  431 beim Beginn der Seereise des Telemach aufgestellten Mischkrüge dienen nur der Libation, nicht dem Trinken. Die Verse 430 bis 434 scheinen späterer Zusatz.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wer der Ansicht ist, dass überhaupt die Schilderung des Individuellen einen Beweis für Autopsie abgebe, der muss vor allen Dingen zeigen, das Homer auch das erwiesen fabelhafte Scheria besucht habe, wohin er die individuellste seiner Schilderungen verlegt hat.

leben zu lassen. Dodwell selber erwähnt das 'Castell der heiligen Penelope', ferner auf einem Hügel Ruinen, die den Namen 'Castell des Telemach' führen, und sein Führer zeigte ihm auf dem Gipfel des Aito ein Loch, in welches, wie er versicherte, Odysseus seine Flaggenstange zu stecken pflegte. Täuschungen, die der Eitelkeit der Bewohner eines Landes schmeicheln, sind von diesen von jeher mit Freuden begrüfst und gepflegt worden; der Felsen Koraka wird also seinen Namen nicht sowol aus homerischer Zeit beibehalten, als vielmehr in der Neuzeit von irgend einem gebildeten Ithakesier nach Anleitung der Verse Homers erhalten haben. Auch die Schilderung der Quelle Arethusa ist durchaus nicht so individuell, als es Gell und seinen Glaubensgenossen scheinen will. Den 'schöngebaueten Brunnen' ( $\varrho$  208), aus dem die Bürger der Stadt ihr Wasser schöpften,

Ithakos hatt' ihn gebaut und Neritos und Polyktor; Ringsum war ein Hain von wasserliebenden Pappeln In die Runde gepflanzt, und hoch vom Felsen herunter Schäumte das kalte Wasser; ein Altar stand auf der Höhe, Wo die Wanderer alle den Nymphen pflegten zu opfern,

wird jeder natürlich finden, der sich erinnert, dass auch auf der Ziegeninsel 141 Pappeln um eine Quelle stehen, und dass sich überhaupt im Süden eine Wasserstelle, sie mag nun Quelle oder Tränk- oder Wäschplatz heißen, nicht leicht ohne Baumgruppen findet, die ihr den nöthigen Schatten geben. Auch das hoch vom Felsen herunterstürzende Wasser ist nichts Individuelles, sondern findet seine Parallele 114 II 3 in dem Gleichniss von der finsteren Quelle,

'Die von jähem Geklipp ihr dunkles Gewässer hinabgiesst'.

Zudem ist leicht einzusehen, daß der Name Ithakas und der des Berges Neriton nicht von Ithakos und Neritos stammen, und daß mit Ithakos und Neritos nicht auf irgend welche entlegne Stammsage, die nur in Ithaka aufzuspüren gewesen wäre, zurückgegangen wird, sondern daß der um ein paar Namen verlegene Dichter nach dem Namen der Insel und ihres Berges griff und so seine Namen formierte; und ferner, daß auch der Name Polyktor ihm nicht von der Sage überliefert, sondern von ihm selber aus dem Namenapparat der nächsten Nähe entlehnt worden ist; denn Polyktor heißt der Vater des Peisandros  $\sigma$  298  $\chi$  243, und in der Ilias  $\Omega$  397 erlügt sich Hermes einen Vater gleichen Namens. Die Nymphengrotte freilich ist individuell genug gezeichnet, und meinethalben mögen, was ja an und für sich nicht unwahrscheinlich ist, Stalaktiten das Hauptmotiv zu ihrer Schilderung abgegeben haben; in-

dessen ist sie nur scheinbar real<sup>1</sup>), denn schon die purpurnen Gewebe gehören dem Dichter, und der Wirklichkeit wird die Grotte entschieden dadurch entrückt, daß Athene sie mit einem Steine schließt, der mindestens Manneshöhe hat, denn sie ist mit Odysseus durch die Oeffnung derselben wie durch ein Thor ein- und ausgegangen. Auch der Cyklop schließt seine Höhle, deren mythischen Charakter Niemand in Zweißel ziehen wird, mit einem Felsstück.

**ITHAKA** 

Dabei ist festzuhalten, dass Homer bei dem improvisatorischen Charakter seiner Poesie nicht eben ängstlich rückwärts oder vorwärts schaut2), dass er nicht einen wohldurchdachten, detaillierten Plan der Insel und des Königshauses im Kopf trägt, sondern dass seine lokalen Einzelnheiten lediglich aus der Situation heraus erfunden sind<sup>3</sup>). Während die allgemeinen Begriffe von Insel und Haus für ihn feststehen, lässt er zu bestimmten Zwecken individuelle Züge auftauchen und, wenn sie ihre Pflicht gethan haben, wieder verschwinden. Seine Erde hat 'Blasen, wie das Wasser hat, und die Räume seines Hauses sind veränderlich wie seine Phantasie selber. Wenn er uns daran gewöhnt hat, uns den Männersaal als einen mit zwei Thüren versehenen Raum vorzustellen, deren eine ins Freie, die andere ins Frauengemach führt, so hindert ihn dies nicht, einer Episode halber in demselben Saale plötzlich die ὀρσοθύρη aufspringen zu lassen. Während sonst die Lanze an die 'lange Säule' gelehnt wird, erscheint Mentes zu Liebe die δουροδόχη. Weil die ungetreuen Mägde gehängt werden sollen, steigt der

π 232 bezieht sich Odysseus auf die Nymphenhöhle mit dem verallgemeinernden Ausdruck ἐν σπήεσσι. Dieselbe Formel x 404 424.

<sup>2)</sup> Auch Personen treten auf, ohne dass man weis, woher sie kommen und wohin sie gehen. Sie werden gebraucht, und sind eben da. Im neunten Buch der Ilias (190) ist plötzlich der Wagenlenker Achills, Automedon, neben Patroklos als Küchenassistent thätig. Da einige Verse vorher erzählt worden war, dass vor dem Austreten der Gesandtschaft Patroklos dem leierspielenden Achill allein gegenüber gesessen habe, so meint Fäsi, der an ein unvorbereitetes Erscheinen Automedons nicht glauben mag, derselbe werde schon vor dem Eintritt des Odysseus und seiner Genossen im Zimmer gewesen sein, und allein beziehe sich darauf, dass nur Patroklos dem Achill gegenüber gesessen habe; Automedon werde als Wagenlenker gestanden haben. Das heist, denk' ich, das Verhältniss Automedons zu Achill in das eines modernen Kutschers zu seiner Herrschaft verkehren.

<sup>3)</sup> Bisweilen prädiciert der Dichter von seinen Helden unmotivierte Handlungen, die sich gleichfalls nur durch den Zwang der Situation erklären. So macht der kurz vorher noch sehr schüchterne Telemach plötzlich auf einen simpeln Befehl seines Vaters hin sein Meisterstück als Henker, und knüpft die liederlichen Mägde mit einem savoir faire auf, als hätte er sein Leben lang kein anderes Handwerk getrieben.

274 HERCHER

Tholos aus der Erde; weil Eumaios sich von einer Höhe aus umschauen soll, erhebt sich der Hermeshügel; und weil weder Mentes noch die Phaiaken in 'dem Hafen' Ithakas landen dürfen, werden die Specialhäfen Rheithron und Phorkys geschaffen. Selbst die Nymphengrotte ist nicht um ihrer selbst willen da, vielmehr ist sie, wie aus einer Parallele des zehnten Buches (404 424) hervorgeht, deshalb erfunden, um Odysseus Gelegenheit zu geben, die von den Phaiaken erhaltenen Schätze in Sicherheit zu bringen.

Hieraus ergibt sich zugleich, dass es nicht gerathen ist, sich auf Grund solcher dissolving views eine Gesammtvorstellung von Insel und Haus zu bilden, und dass vollends ein Versuch, das homerische Ithaka und das Haus Homers durch Karten und Pläne zu fixieren, von vorn herein als verunglückt und als eine Lüge anzusehen ist. Es ist vermessen, wenn man sich einbildet, das Terrain Ithakas in Linien zwingen oder auch nur die Lage eines einzigen Punktes auf der Insel bestimmen zu können. Niemand weiß, wo nach der Ansicht des Dichters die Stadt Ithaka oder ihr Hafen gelegen hat, Niemand, wo der Markt, das Gemeindehaus, die Schmiede, Niemand, wo die Gärten des Laertes oder die Hütte des Eumaios anzusetzen sind. Auch ein Bild des Königshauses verträgt keine Darstellung durch Linien; denn wenn man auch die Aufeinanderfolge gewisser Räumlichkeiten in ihm kennt, so weiß man damit noch nicht, wohin der Dichter das Schlafzimmer des Odysseus oder das des Telemach verlegt, oder in welchem Größenverhältnis jene Räumlichkeiten zu einander gestanden haben können. Ein Plan das homerischen Hauses, wie ihn Voss bis zur Hundehütte herab entworfen hat, ist ein Unding 1).

<sup>1)</sup> Zu wünschen wäre, dass man endlich den Massen und gewissen Zahlen bei Homer nur poetische Bedeutung beilegte. Wenn Peisistratos, der nie in Sparta gewesen ist, instinctiv sein Gespann nach Pherai und Sparta zulenkt und zum Beschluß mit bestem Geschick vor dem Hause des Menelaos vorfährt; wenn Telemachs Schiff, fast wie die beseelten Schiffe der Phaiaken, ohne Steuermann, ohne Ruderschlag, nur durch den von Athene gesandten Wind getrieben, seinem Ziel zueilt: so würde der Dichter aus der Rolle fallen, wenn er diese und ähnliche Fahrten nicht nach idealem Masse messen, sondern in die Prosa der wirklichen Entsernung einschnüren wollte. Daher vollendet Telemach seine Seereise genau in einer Nach, und seine Fahrt nach Pherai und Sparta jeweilig in der Zeit von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang. Ganz nutzlos sind Rechnungen, wie jene, das, weil das Schiff des Telemach auf seiner Rückfahrt von Pylos in demselben Augenblick im Hasen von Ithaka einläuft, in welchem Eumaios über das Gebirg die Stadt erreicht, der Weg zur Stadt von dem Ankerplatze unterhalb der Hütte des Eumaios über den Berg und an der Küste hin auch in Wirklichkeit von gleicher Länge gewesen sein müsse. Wenn

Sollen wir endlich noch nach dem Boden fragen, auf welchem Homer seine landschaftlichen Anschauungen gewonnen hat (denn ein Dichter so wenig wie ein bildender Künstler erfindet absolut Neues, sondern schafft mehr oder weniger bewusst nach Analogieen), so werden wir am natürlichsten an Ionien denken, in dem auch sonst die Anschauungen des Dichters wurzeln, aus dem er Haus und Hof, Sitte und Brauch entlehnt hat. Die Natur dieses Landes, die sich an Bedeutendheit der Linie und Ueppigkeit der Vegetation mit den bewährtesten klassischen Gegenden messen kann, vor allem das Meer Ioniens mit seinem Licht und seinen Inseln, musste seinen Geist mit Motiven des edelsten landschaftlichen Stiles erfüllen. Daß er nach dem Maß der Freiheit, mit welcher er menschliche Verhältnisse gestaltet, auch da verfährt, wo es sich um Oertlichkeiten handelt, ist nicht zu bezweifeln, und er befindet sich zu der realen Natur in demselben Verhältniss, wie die Maler, welche die heroische Landschaft gepflegt haben. Haben wir

ein neuerer Erklärer Homers zu ß 212 bemerkt, dass Zwanzig die gewöhnliche Zahl der Ruderer auf homerischen Fahrzeugen sei, die nicht zum Kriege, sondern für die Reise bestimmt seien, so hat natürlich jene Zahl mit der Wirklichkeit nichts zu schaffen; denn Homer erwähnt ebensoviel Gänse 7 536, ebensoviel Mass Mehl und Wein & 355 / 209, und zwanzig Mägde gehen täglich vom Königshause zur Quelle v 158. Eine imaginäre Zahl ist auch Zwölf. Wir lesen von zwölf Amphoren \$ 353 \(\ell 204\), der gleichen Zahl Gefährten des Odysseus \(\ell 195\), von zwölf mahlenden Weibern v 108, und ebensoviel Beilen und Stuten  $\tau$  574  $\varphi$  23. Aehnlich verhält es sich mit den Zahlen Zehn, Neun und Sechs. Wenn derselbe Gelehrte \$355, wo Telemach sich zu seiner Reise nach Pylos verproviantiert, den Ausdruck μέτρα alles Ernstes erklären kann durch 'ein bestimmtes Mass für flüssige und trockne Dinge, uns unbekannt', so hat er trotz seines bescheidenen Geständnisses für Homers Verhältnisse immer noch viel zu viel gewußt. Auch  $\pi$ 344 misst er den Platz 'vor der Thür' oder 'vor dem Hause des Odysseus' mit dem Zollstock und erklärt έδριόωντο, 'weil die dort befindlichen Sitze für sämmtliche Freier nicht ausgereicht hätten,' durch 'hielten unter sich eine Sitzung'. Also eine Sitzung im Stehen. Aber έδριόωντο heisst wirklich 'sie setzten sich', und gesessen müssen sie haben, weil sie Vers 358 aufstehen. Auf demselben Platze setzen sich die Freier auch & 659, und 674 stehen sie auf. [Verstümmelt kehrt dieselbe Scene o 167 in einer Stelle wieder, die in elendester Weise aus & 625 - 674 zusammengeschneidert ist. Dort stehen die Freier auf, ohne sich gesetzt zu haben.] Von welcher Länge sich übrigens  $\pi$  344 der Dichter jene Sitze gedacht hat, ist seine Sache; da er nur mit Worten, nicht mit Linien zeichnet, so hat er das Recht, ihre Dimensionon nach Belieben zu dehnen. Ebenso wenig hat man sich den Kopf darüber zu zerbrechen, in welcher Lage sich Amphiaraos befand, als er sich 'vom Platze aus umdrehte' und das eben in den Hafen einsegelnde Schiff des Telemach erblickte. Sicher ist, dass der Dichter sich böchst unbestimmt ausgedrückt hat; er hat die Situation nicht klar gefühlt.

276 HERCHER

uns einmal zu diesem Gedanken bekannt, so werden wir gern den Versuch aufgeben, aus dem das Reale auflösenden Zauber der homerischen Landschaften bestimmte Gegenden herauszuerkennen; vielmehr werden wir, wie einst die Zuhörer Homers, uns damit begnügen, seine Andeutungen oder ausführlichen Schilderungen des Oertlichen auf uns wirken und unsere Phantasie durch sie entzünden zu lassen.

Zum Schluss einige Worte über die Selbsttäuschungen, durch welche Gell und Consorten nicht wenige Leser Homers noch bis heute beirrt haben. Zwei Beispiele werden genügen, die Gedankenlosigkeit jenes Treibens zu charakterisieren.

lthaka besteht bekanntlich aus zwei Haupttheilen, die durch einen schmalen Isthmus verbunden sind. Auf diesem Isthmus liegt der schon oben erwähnte Hügel Aito. Seinen Gipfel bildet ein kleines Felsenplateau von der Gestalt eines langgezogenen spitzwinkeligen Dreiecks mit einer Basis von der Breite weniger Ellen. In den Felsen sind zwei Cisternen eingehauen; die eine ist jetzt mit Gestrüpp überwachsen, die andere fast bis zum Rand mit Steinen gefüllt. Um das Ganze läuft eine Polygonmauer. Gell hat, ohne zu wissen, dass cyklopische Mauern zu dem entwickelten Baustil Homers in keiner Weise stimmen, in jenen Polygonresten die Umfangsmauer des homerischen Königspalastes wiedererkannt und den Plan desselben auf der winzigen Fläche reconstruiert. Dass hierbei lauter Puppenstuben zu Tage kommen, hat ihn wenig gekümmert, und ebensowenig ist ihm beigefallen, dass sich in dem Hause des Odysseus außer Mutter und Sohn, außer den hundert und acht Freiern mit ihren mindestens acht Dienern, ihrem Herold und ihrem Sänger auch die Schaffnerin mit ihren Mägden herumtreibt, und dass innerhalb eben jener Steinblöcke auch die hundert und acht Einzeltische der Freier sammt Stühlen und Fußbänken und der Hund Argos mit seinem Anhang und eine Menge anderer unabweisbarer Personen und Sachen untergebracht sein wollen. Dazu kommt, dass Homer, bei welchem eine Fülle von Wasser<sup>1</sup>) strömt, den Gebrauch der Cisternen nicht kennt, dass die Gräben nicht verschwunden sein könnten, die nach griechischer Sitte zur festeren Gründung der Fundamente des Gebäudes in den Felsen hätten eingehauen sein müssen, und daß, wie gesagt, der Palast des Odysseus nicht auf einem Hügel gelegen haben kann, am allerwenigsten auf einem solchen, zu dessen Gipfel man in fast senkrechtem Stieg empordringt.

<sup>1)</sup> Schreiber S. 129 lässt die zwanzig Mägde, die täglich zur Quelle gehen, mit dem dort gewonnenen Wasser die Cisternen füllen.

ITHAKA 277

Der Begleiter Gells, Dodwell, der die Unzulänglichkeit der Gellschen Hypothese einsah, aber den Hügel für Homer und Odysseus retten wollte, glaubt die 'dreihundert' Freier, die nach seiner Ansicht allnächtlich in dem Königshause schlafen, am besten dadurch zu betten, daß er ein Haus von vielen Stockwerken annimmt. Aber er hätte wissen können, daß die Freier in der Stadt schlafen und daß man bei Homer nur im Erdgeschoß und im ersten Stock wohnt. Thiersch versucht einen anderen, freilich nicht minder absurden Ausweg, indem er den Palast über die cyklopischen Mauern weg an den steil abfallen-Böschungen des Hügels sich hinabziehen lässt.

Weit schlimmer, als mit dem Königspalast, verhält es sich mit der Nymphengrotte.

Am Ufer der Bucht Dexia entdeckte Gell eine Vertiefung von mindestens sechzig Fuss Länge und über dreißig Fuss Breite. Aus seiner ziemlich confusen Schilderung entnehmen wir, dass die Seitenwände senkrecht und behauen waren. In der linken Wand befand sich eine Nische, in welcher, nachdem sie gereinigt worden war, eine Art Becken sichtbar wurde, wie sie 'gewöhnlich in den Mauern alter englischer Kirchen gefunden werden'; eine andere Nische ähnlicher Construction befand sich in der Nähe des Centrums derselben Seite, und darüber gewisse in den Felsen gehauene kleine Kanäle, welche 'das Wasser in die Becken leiteten', und von denen einige mit Stalaktiten überkleidet, andere von Bienen bewohnt waren. Die Doppeleingänge für Götter und Menschen waren nicht zu verkennen. Alte Leute hatten jene Vertiefung noch überdacht gesehen. Gell ist der Ansicht, daß man nicht das Recht habe, in ihr die Ueberbleibsel einer christlichen Kirche zu erkennen, oder, wie er sich ausdrückt, schwerlich sei die Höhle jemals zu christlichen Ceremonien verwendet worden, weil die Griechen bei ihrem Respect vor den Resten einer Kirche das Dach nicht zerstört haben würden.

Abgesehen von den senkrechten, behauenen Wänden, die sehr wenig nach einem Naturproduct aussehen, ist vor allen Dingen auffallend, dass Gells Höhle, nachdem sie so viele Jahrhunderte überdauert hatte, etwa dreissig Jahr vor seinem Erscheinen auf Ithaka plötzlich ihr Dach verliert, und dass Dodwell, der sie so gut gesehen haben muß, wie Gell selber, der Entdeckung seines Freundes nicht mit dem geringsten Worte gedenkt. Die Höhle ist seit Gell verschwunden 1), denn

<sup>1)</sup> Freilich behauptet Goodisson sie noch gesehen zu haben, und will sogar

278 HERCHER

als ein Rest derselben kann nicht füglich eine kaum ein paar Fuss tiefe, von Dexia durch die von den Engländern in den Felsen gesprengte Fahrstraße getrennte Vertiefung gelten, die wie die Anfänge eines Steinbruchs aussieht. Außerdem ist Dexia auf keinen Fall der Hafen des Phorkys gewesen. Dexia ist ein Nebenhafen des Molo; Homer aber kennt keinen Hafen im Hafen, und schwerlich wird man den nach seiner ausdrücklichen Versicherung fern von 'der Stadt' gelegenen Hafen des Phorkys in einem Theil 'des Hafens' wiedererkennen dürfen, an dem 'die Stadt' liegt, und der nur Port Molo gewesen sein könnte. Ferner wird Dexia von einer Steilküste begrenzt; Homer dagegen hat, wie seinen Haupthafen, so auch den des Phorkys mit einer Flachküste umgeben. Er erzählt, wie die Phaiaken ihr Schiff durch kräftigen Ruderschlag bis zur Hälfte des Kieles aufs Land treiben, und erwähnt ausdrücklich Ufersand v 115 119 184. Die Versicherung Gells, dass sich neben Geröll in Dexia auch Sand befinde, beruht auf einem Irrthum. Nur Geröll ist da, Sand findet sich weder hier noch sonst auf Ithaka.

Ich habe oben erwähnt, dass nach dem Verschwinden des Gellschen Fundes eine zweite Nymphengrotte entdeckt worden sei. Im Jahre 1832 nämlich wurde Thiersch bei seiner Wanderung durch Ithaka von seinem Führer auf eine Tropfsteinhöhle aufmerksam gemacht, die über Dexia gelegen war. 'Die Grotte bestand aus zwei Theilen, einem vorderen, der durch das in den schmalen Eingang dringende Tageslicht erhellt wurde, und einem hinteren, in den man linker Hand jäh hinabdrang, voll dunkler Nacht'. Als man ihn mit zwanzig Kerzen erleuchtet hatte, enthüllte sich ein großes, herrliches Gewölbe mit prächtigen Stalaktiten, die theils Säulen darstellten, theils wie kolossale Draperien in den schönsten Faltungen zwischen diesen herabhingen. Der vordere Theil der Höhle war trocken, weiter hinten waren die Wände feucht. Die Mischbecher und Henkelkrüge, Weihgeschenke der Verehrer der Nymphen, wie Thiersch meint, waren ursprünglich wol im Vorderraum aufgestellt, aber jetzt verschwunden; dagegen war die Nachkommenschaft der Bienen, die einst hier schwärmten, noch immer im Besitz der Grotte und der Umgegend. In den Stalaktitensäulen erkannte Thiersch die Webstühle der Nymphen und zwischen ihnen die von diesen gefertigten Gewande, in rothem Glanze schimmernd. Auch

von einem ganzen Schwarm homerischer Bienen verfolgt worden sein; aber er ist ein höchst verdächtiger Zeuge, der von den Lokalitäten Ithakas im Grunde nichts beibringt, als was Gell bereits erwähnt hat. Erlogen ist jedenfalls die ihm eigenthümliche Nachricht von einer kleinen mit Korn und Flachs bebauten, von Bergen umgebenen Ebene, die an der Bucht Dexia liegen soll.

ITHAKA 279

der doppelte Eingang fand sich vor; der nördliche war noch offen, der südliche zwar verschlossen, aber ohne Zweifel einst vorhanden; denn er reichte als enger und steiler Aufgang im Hintergrunde der Höhle bis nahe an die Oberfläche des Berges. Steine und Erdreich zeigten, dass er durch hereingefallenes Geröll nur verstopft sei. Auch das war für Thiersch klar, warum die Menschen ihn nie betraten. Er war schroff, beschwerlich, eng; aber eben darum war er den Göttern nicht unzugänglich, welche bei dem Dichter durch solche Oeffnungen leicht herabschweben oder nach oben verschwinden.

Ich habe meist Thierschs eigne Worte benutzt, um nichts an seiner Entdeckung zu kürzen. Aber auch dies Mal hat er leider den Dichter mehr im Herzen als im Kopfe getragen. Die von ihm so warm empfohlene Höhle wird, während die homerische Grotte unmittelbar am Hafen liegt und von einem Stieg zu ihr keine Rede ist, in etwa drei Viertelstunden, auf äußerst steilem Pfade erreicht, der so beschwerlich ist, daß mir mein Führer versicherte, er sei selbst für einen Maulesel zu schlecht. Ferner tritt Athene mit Odysseus aufrecht in die Höhle ein. Als ich dagegen in die Höhle eingehen wollte, war ich genöthigt durch eine Erdspalte zu kriechen, die Niemand so leicht entdeckt, der nicht mit der Lokalität vertraut ist. Das Innere der Höhle, das sich vor Thierschs entzückten Blicken fast ins Unendliche erweiterte, zeigt zwei Kammern, deren erste eng und niedrig, die zweite von der Größe eines sehr mäßigen Zimmers ist. Die Stalaktiten sind dürftiger Art, und ich konnte trotz der besten Beleuchtung (ich hatte, um Thiersch nicht Unrecht zu thun, genau dieselbe Anzahl Kerzen mitgenommen wie er selber) nichts erhebliches entdecken als eine einzige von der Wand gelöste Säule; dagegen fanden sich verschiedene Pilaster und eine Menge der üblichen Gewandbildungen. An dem Eingang für Menschen konnte ich nicht zweifeln, denn ich hatte ihn selber benutzt; aber vergeblich kletterte und tastete ich in dem Fond der Höhle umher, um den Eingang für die Götter zu entdecken, vor dem Thiersch nicht zweifelte gestanden zu haben, obgleich jener Eingang, wie sich das einem Sterblichen gegenüber schickte, für ihn verschlossen gewesen war. Auch eine in der Decke der größeren Kammer befindliche, von Thiersch nicht erwähnte Oeffnung von der Größe eines Quadratfußes, durch die man den Himmel sehen konnte, war schwerlich für die Götter zum Ein- und Ausfahren bequem genug. Wenigstens blieb ein Stein, den mein Führer durchzuwerfen versuchte, zunächst darin hängen und fiel erst nach einigen Secunden zu Boden. Im übrigen rieselte weder Wasser an den Wänden noch schwärmten Bienen.

Ich bin am Ende meiner Mittheilung und will hoffen, in dem Grade wahr gewesen zu sein, als meine Vorgänger unwahr gewesen sind. Gern gebe ich zu, daß das Gefühl, sich auf klassischem Boden zu befinden, für überempfindsame Naturen ein verwirrendes sein mag; aber die ehrliche Wissenschaft hat die Verpflichtung, nach einiger Zeit des Schwankens die falsche Sentimentalität über Bord zu werfen, und ihr kritisches Gleichgewicht wiederzufinden. Als ich in Ithaka landète, war eben Mitternacht vorüber, und ich hatte zunächst keinen Grund, an den Herrlichkeiten zu zweifeln, die mir mein liebenswürdiger Führer auf unserem Ritt nach Vathy bei dem Schein einer Papierlaterne vordemonstrierte. Aber ein paar Stunden später wurde ich von dem anbrechenden Tage aufgeklärt; und als ich am Abend von meinen Streifzügen durch die Insel ausruhte, lag ein genussreicher, und doch im besten Sinne des Wortes nüchterner Tag hinter mir.

R. HERCHER.

# ZU ALCIPHRON.

Unter den Namen, welche Alciphron zu Aufschriften seiner Briefe verwendet hat, warten noch immer einige auf Besserung. Nur geringe Nachhülfe ist bei folgenden nöthig. I 13 Αυχένιος Άρμενίω. Beides sind Schiffernamen. Für Auxériog ist eine schickliche Bedeutung von L. Dindorf nachgewiesen; der zweite Name ist <sup>'</sup>Aομένω zu schreiben. Den Argonauten Armenos kennt noch Genesius B. I. S. 29, 1. — III 41 ist statt Δουάδης Μηλιόνη zu schreiben Δουάδης Μηλινόη, wodurch wir einen Nymphennamen gewinnen, vgl. Orpheus H. 71 1. — Ein Parasitenname Μαππαφάνισος III 48 ist verkehrter Weise von Seiler als eine Mischung aus Latein und Griechisch angesehen worden. Auf das richtige führt die Variante Ματταφανίσω, nämlich auf  $M\alpha \tau \tau v \alpha \varphi \alpha v i \sigma \varphi$ .  $M\alpha \tau \tau v o \lambda o \iota \chi \delta \varsigma$  hat noch Ephraëmius 3295. - Ein anderer Parasitenname heißt III 52 in den Handschriften κοπαδίων, was Schäfer unrichtig in Δοπαδίων verändert hat. Alciphron schrieb  $K\omega\pi\alpha\delta i\omega\nu$ , welches einen Liebhaber der  $\kappa\omega\pi\tilde{\alpha}\delta\epsilon\varsigma$ , der Aale des Sees Kopais bedeutet. R. H.

# PLAUTINISCHE UND UNPLAUTINISCHE WORTFORMEN.

Die Komödien des Plautus sind das umfangreichste erhaltene sprachliche Denkmal aus dem sechsten Jahrhundert der Stadt Rom und gehören daher zu den ergiebigsten Fundgruben für die Bereicherung des archaischen Sprachschatzes des Lateinischen. Die Poesie des Plautus entbehrt höheren dichterischen Schwungs, wie sein Witz epigrammatischer Feinheit, seine Composition einheitlicher Durchsichtigkeit, sein Stil massvoller Beschränkung, seine Metrik glättender Ueberarbeitung, seine Diction überlegter Auswahl. Seine Lustspiele bezeugen die ungewöhnliche komische Begabung eines Dichters, welcher mit den Füßen noch zu fest auf den unteren Stufen der Gesellschaft stand, aus der er hervorgieng, um die Zote vom Witz zu scheiden, und welchen die Leichtigkeit des Componierens und sein außerordentliches Talent zu sprachlicher Darstellung unschwer über die Grenzen des Schönen fortriss. Aber gerade dieser Mangel an massvoller Auswahl im Sprachschatze neben meisterhafter Gewandtheit in der Sprachbildnerei bewirkte, dass uns eine Fülle seltener Wortbildungen erhalten blieb, welche die römischen Schriftsteller späterer Jahrhunderte theils als antiquiert theils als geschmackwidrig von ihren Schriften fern hielten. Neben der Freude an der schlagfertigen Derbheit des Witzes haben daher die sprachlichen und im Besonderen die lexikalischen Eigenheiten der Plautinischen Komödien das Interesse antiker und moderner Forscher rege erhalten. Dass auf diesem Gebiete noch vieles unerklärt oder unsicher erklärt ist, daran ist für das Alterthum der Dilettantismus der Bearbeiter, für unsere Zeit die Mangelhaftigkeit Schuld, in welcher diese Lustspiele überliefert sind. Denn die bekanntere Recension der Plautinischen Handschriften, welche sich als älteste Repräsentanten auf den Palatino-Vaticanischen Codex 1615 (B) aus dem eilften, den Palatino-Heidelbergischen 1613 (C) und den Vaticanischen 3870 (D) aus dem zwölften Jahrhundert stützt, ist von keiner Art der Verderbniss unberührt geblieben; die andere Recension aber.

welche in dem Ambrosianischen Palimpsesten G 82 Ordin, Super. (A) den einzigen doch vortrefflichen Vertreter aus dem vierten Jahrhundert besitzt, ist so bruchstücksweise erhalten, dass nur ein Theil der Schäden durch ihn gehoben werden kann. Dazu kommt der klägliche Zustand, in welchen die Ambrosianischen Pergamentfragmente in früheren Jahrhunderten nach dem Abschaben des Plautinischen Textes durch zu häufige Benutzung des darübergeschriebnen alttestamentlichen Bibeltextes und durch Feuchtigkeit, in unserm Jahrhundert durch chemische Reagentien versetzt sind, so dass der Verwesungsprozess der Handschrift, wenn auch augenblicklich gemildert, noch jetzt fortdauert. Dennoch bezeugt Fr. Ritschl's kritische Ausgabe des Plautus, wie viel aus diesem Manuscripte für den lexikalischen Theil gewonnen werden kann; mit welcher Mühe es gewonnen wurde, begreift und bewundert erst, wer nach ihm den Palimpsesten vergleicht. Dass an den meisten Stellen, welche Ritschl unleserlich blieben, nur langes, oft stundenlanges Betrachten der Buchstabenreste bei hellstem Lichte unter dem Vergrößerungsglase mit beständigem Conjecturieren verbunden neue und sichere Resultate herbeiführte, wird begreiflich erscheinen und wird bestätigen, wer einst meine Collationen controllieren und vervollständigen wird. Von diesen will ich im Folgenden eine winzige Probe geben, indem ich wenige Stellen zur Besprechung aushebe, in denen mit Hilfe des Palimpsesten neue oder von Plautus sonst nicht oder doch selten gebrauchte lateinische Wortformen theils herzustellen theils zurückzuweisen sind. Sollte einiges bereits von Anderen vorweg genommen oder Wichtiges übersehen sein, so möge der Mangel an litterarischen Hilfsmitteln die Versäumnis entschuldigen: Nam quod striptorum non magna est copia apud me, Hoc fit quod Romae vivimus.

1. peditastellus.

Mil. Glorios. 52-54R:

ARTOTROGYS Quid in Cappadocia, ubi tu quingentos simul, Ni hebes machaera foret, uno ictu occideras?

PYRGOPOLINICES Satietas belli quia erat, siui viuerent.

Der Parasit Artotrogus ist bemüht, seinen Schutzherrn Pyrgopolinices in der Prahlerei noch zu überbieten, mit der dieser seine erlogenen Kriegsthaten aufzählt. Als der Parasit ihn auf die Waffenthat gegen die Cappadocier bringt (V. 52. 53), führt der Soldat den Grund an (V. 54), weshalb er diese am Leben gelassen habe. Dieser Grund ist nach Ritschls Vermuthung: "satietas belli quia erat", und wenn die

Ueberlieferung damit stimmte, so geschähe dem Gedankengange vollkommen Genüge; nur vermisst man im Eingange des Senars ungern eine Adversativpartikel. Diesem Uebelstande half M. Haupt im Index Lectt. Berolin. 1858 dadurch ab, daß er im engeren Anschluss an die Hss. At satias für Satietas schrieb. BCD geben At peditas telu quia erant, A blieb Ritschl unerkennbar, er notierte daraus:

# A . . . . . A . SRELLI QUIA ERANT

Guten Sinn, aber schlechtes Metrum erreichte Camerarius durch die Conjectur: At peditatus reliquiae erant. Für die Herstellung des Verses ist wichtig, dass sowohl die Palatinische wie die Ambrosianische Recension erant (nicht erat) bieten; von dieser Uebereinstimmung geht man am sichersten aus, weil gleiche Fehler in solchen Kleinigkeiten in beiden Recensionen zugleich selten sind. Der Palimpsest giebt aber folgendes:

# AT PIDJTASTELLJ QUIA ERANT SIUI UIUERENT

Die dritte Letter ist nicht ganz sicher, aber sehr wahrscheinlich P, die vierte Letter war E, I oder T, die fünfte scheint D zu sein; alles andere ist ganz sicher. Der Vergleich dieser Reste mit dem sinnlosen At peditas telu quia erant der andern Codices weist auf die Herstellung

At peditastelli quia erant, siui uiuerent.

in dem Sinne: "Doch, weil es gemeines Fussvolk war, liefs ich sie am Leben". Das Substantivum peditastellus ist sonst nicht bekannt, aber eine echt Plautinische Deminutivbildung. Es weist zunächst auf die ebenso wenig vorkommende Form pedit-aster hin, wie cultellus auf culter, magistellus auf magister, libellus auf liber, agellus auf ager, oleastellus auf oleaster; peditaster würde einen "erbärmlichen Fußsoldaten" bezeichnen. Aehnliche Bildungen durch Anhängung der Endung aster an den reinen Stamm des Nomen finden sich häufig bei den römischen Komikern und sonst, um das Verächtliche einer Person oder eines Gegenstands hervorzuheben: z. B. bildete Terenz parasitaster von parasit-us in den Adelphi V. 779Fl. (= V 2, 4 Vulg.): Est alius quidam parasitaster paululus; und aus diesem Terentianischen Senar, glaube ich, entlehnte das Wort parasitaster noch der späte Scholiast zum Pseudo-Plautinischen Querolus, welchen ich aus dem Codex Vaticanus 4929 (membran. 4º saec. X) copiert habe; die Hand des Scholiasten scheint dem eilften bis zwölften Jahrhundert anzugehören. Da heifst das erste Scholion zum zweiten Act wörtlich so: Mandrogerus transmarinis partibus adueniens ascitis sibi duobus parasitastris, sicophanta et sardanapallo, quorum ope circumueniat querulum. unde secundus hic actus totus constat etc. Ebenso kühn ist die Bildung Antoniaster von Antonius bei Cicero (pro L. Vareno orat. fragm. 8), welche Priscian Instit. III 40 (= Vol. I p. 112 v. 19-23 ed. Hertz) erhalten hat: "Excipitur Antonius, quod Antoniaster facit diminutiuum. Cicero pro Vareno: Lucius ille Septimius diceret, etenim est ad L. Crassi eloquentiam gravis et uehemens et uolubilis: Erucius hic noster Antoniaster est." Auf dieselbe Stelle bezieht sich Quintilian Institt. Orat. VIII 3 § 21. 22: ,, Vim rebus aliquando uerborum ipsa humilitas adfert ..... unde interim grati idiotis lepores, qualis est ille . . . . . Erucius Antoniaster." Priscian fasste, wie aus der oben citierten Stelle hervorgeht, diese Bildungen als deminutivische auf; andere Beispiele für die Endung - aster giebt derselbe I p. 114, 14H: "In ster et cio et leus satis pauca in usu inueniuntur [diminutiua] et fere haec: Antonius Antoniaster, surdus surdaster — Cicero in Tusculanarum V: erat surdaster M. Crassus - , parasitus parasitaster, catulus - catulaster; vgl. auch Prisc. I 127, 12 — 14. Sehr bezeichnend sind ferner Bildungen wie filiaster von filius, Stiefsohn", filiastra von filia "Stieftochter" u. s. w. Diese leben noch in großer Anzahl in den romanischen Sprachen fort, vgl. italienisch figli - astro, figli - astra, fratell-astro, sorell-astra; auch wir sprechen von Kritikastern und Poetastern nach dem Vorgange des italienischen poetastro und criticastro. Ja die Ableitung durch - astro, - astra ist in den romanischen Sprachen so häufig geworden, dass der Begriff des verächtlichen in einigen, wenn auch nicht vielen Bildungen ganz zurückgetreten ist: vgl. Fr. Diez Etymolog. Wörterb. der Roman. Sprachen, 2. Aufl. I S. 61 unter Benna. - Vielleicht lässt sich auch das von Nonius p. 143M durch Beispiele aus Lucilius und Cato belegte mediastrinus als Weiterbildung von medius, mediaster hieher ziehen.

### 2. rauastellus. grauastellus.

Wenn somit die Form peditastellus bei Plautus als gesichert zu betrachten ist, so ist damit ein fester Anhaltspunkt für die Rechtfertigung der ganz analogen Bildung rauastellus oder granastellus von (g)rauas, (g)rauaster im Epidicus V 1, 14 gewonnen:

Sed quis haec est muliércula et ille grauastellus qui uenit? Auch hier ist grauastellus verächtlich vom Danista gebraucht. Interessant ist die Variante im Palimpsesten, welcher RAUASTELLUS ohne das anlautende G bietet; denn wie hier in der Ambrosianischen und Palatinischen Recension die Formen rauastellus und grauastellus ein-

ander gegenüberstehn und beide gleich berechtigt sind, so kannten schon die römischen Grammatiker beide Formen neben einander, und vermuthlich bevorzugten einige von diesen Gelehrten gr, andere rim Anlaute. Die Belegstellen für beide Ansichten sind bei Festus p. 96 und p. 273 M erhalten, die erste leider nur in den Auszügen des Epitomators Paulus: "Grauastellus senior. Plautus: Qui est grauastellus qui aduenit. Ut puto, grauastellus a grauitate dictum" (ein verkehrter Zusatz). Der zweite Artikel (p. 273 M) ist in dem Neapolitanischen Codex des Festus nur bruchstücksweise erhalten: O. Müller liest: [Rawi coloris] appellantur, [qui sunt inter flauos et caesios...] rauo sub con[. ...... quod genus hominum [Plautus appellat ravistellos]: Sed quis haec est [mulier et ille rauistellus, qui] uenit? Die falsche Form rauistellus ist also nicht durch den Codex des Festus, sondern nur durch die unzuverlässigen Handschriften des Epitomators bezeugt, bei dem es p. 272 M so heisst: "Raui coloris appellantur, qui sunt inter flauos et caesios, quos Plautus appellat rauistellos: Quis, inquit, haec est mulier et ille rauistellus qui uenit." Auch hier ist immer rauastellus zu verbessern. Der Wechsel zwischen gr und r im Anlaut, wie er in grauastellus gegenüber rauastellus begegnet, ist sprachwissenschaftlich interessant (vgl. A. Weber in Kuhns Zeitschr. V 233), und findet sich auch in verwandten Sprachen: so noch im heutigen Italienischen raspare neben graspo und gracimolo für racimolo. — Trotz diesen Zeugnissen der Plautinischen Handschriften im Verein mit den Notizen der Grammatiker griff C. E. Geppert in seiner neuen Revision des Epidicus (Berlin 1865) zur Coniectur. Der Vers lautet bei ihm

Séd haec quis est muliércula et ille gráculus bellus, qui aduenit?

#### 3. 4. defloccare und considium.

Das Verbum defloccare kennt man aus einer Stelle des Plautinischen Epidicus V 1, 10: nam per urbem duo defloccati senes quaeritant me, wo die Handschriften mit Einschluss des Palimpsesten diese Form des Worts schützen, und aus einem verderbten Citate bei Nonius p. 7 M: Deflaccare (leg. Defloccare) est adterere, tractum a uestibus sine flacco (leg. flocco). Plautus in Casina: "perit flacco habebit (leg. perii: defloccabit) iam illic homo lumbos meos". In dem nur lückenhaft erhaltenen Bestande der Casina in den Palatinischen Codices findet sich dieser Vers nicht, wohl aber in dem Palimpsesten. Für die Casina ist der einzige Repräsentant jener Familie der Codex Vetus B, in C und D ist dies Lustspiel nie copiert worden. Den in trochäischen Sep-

tenaren verfassten Anfang der vierten Scene des fünften Akts (nach gemeiner Zählung) liest B und im Wesentlichen auch die Vulgata so: CHALINVS Vbi tu es, qui colere mores Massilienses postulas?

Nunc tu si ueis subicitare (leg. subigitare) me proba est occasio. Eine Lücke von ca. 23 Lettern periisti hercle, age, accede huc \* Eine Lücke von 8 Versen

STALINO Hac ibo. caninam scaeuam spero meliorem fore.

Dem lüsternen Greis Stalino ist durch die List seiner Gattin Cleostrata der als Frau verkleidete Sklave Chalinus an Stelle der Sklavin Casina untergeschoben, mit welcher der Greis das unerlaubte Ehebett zu theilen beabsichtigte. Er wird von Chalinus und dessen Begleitern aus dem Schlafzimmer heraus auf die Bühne verfolgt, und während er den Schlägen seiner Verfolger nach der entgegengesetzten Seite hin entrinnen will, tritt ihm von dort seine Gattin entgegen. Die ersten Mittheilungen über den Wortlaut dieser Verse aus dem Ambrosianus verdankt man A. Mai, doch sind sie bis auf den Capt. 617 in ganz ähnlicher Fassung wiederkehrenden Tetrameter (nur steht in den Captivi sto statt sum) Nunc ego inter sacrum saxumque sum nec quo fugiam scio ungenügend. Geppert gelang es, mehr zu entziffern; er machte in der Zeitschrift für das Gymnasialwesen Bd. XVII S. 629 fg. folgende Mittheilungen aus A:

- 3 Redi sis in periculum . peristi . hercle . age accede huc modo Vers 4—6 blieben ihm unlesbar
- 7 Iubeo te saluere amator. Ecce autem uxor \_ \_ \_
- 8 Nunc ego inter sacrum saxumque sum nec quo fugiam scio
- 9 lupus ac canis: lupina sum ego fusti am \_\_\_\_
- 10 Hercle opinor eccum U.....illuc nunc ut nouae uetus.

Zwar ist es mir so wenig wie meinen Vorgängern gelungen, die Stelle absolut vollständig zu entzissern, obwol ich mehrere Tage damit zubrachte; doch ist mir nur weniges unleserlich geblieben. Der Palimpsest giebt:

- 3 Redi sis in cubiculum. peristi hercle, age, accede huc modo:
- 4 Nunc ego tecum aequom arbitrum extra CONS . DIUM captauero.
- 5 DJ defloccabit iam illic homo lumbos meos.
- 6 Hac iter faciundumst: nam illac lumbifragiumst obuiam.
- 7 Jubeo te saluere, amator. Ecce autem uxor obuiamst.
- 8 Nunc ego inter sacrum saxumque sum nec quo fugiam scio.
- 9 Hac lupi hac canes; lupina scaeua fusti rem gerit.

- 10. Hercle opinor ego illuc nunc UERBUM uetus.
- 11. Hac ibo: caninam scaeuam spero meliorem fore.

V. 3 und 4 spricht Chalinus, der sich sammt seinen Begleitern zur Bestrafung des Ehebrechers mit Knitteln bewaffnet hat. In V. 4, welcher in A der Länge wegen in CAP-TAUERO gebrochen ist, steht zwischen CONS und DIUM eine senkrechte Letter, von der wegen dick darüber aufgetragener Vulgatschrift zwar nichts erkennbar ist, die aber nur I oder E gewesen sein kann. Das darauf folgende D ist ganz sicher. So führt die Ueberlieferung auf eine neue Wortform consedium oder richtiger considium, die aus dem Stamme sid (oder sed) mit davortretendem con gebildet ist. Considium bedeutet also eine Zusammensitzung, eine Versammlung. In wie weit die Form considium mit Berücksichtigung des häufigen Wechsels von l und d im Lateinischen für die Etymologie des Substantivs consilium in Betracht kommen kann, mögen Kundigere entscheiden. In dem vorliegenden Falle scheint im Gegensatze zu der Privatgerichtsbarkeit, wie sie Chalinus ausüben will, unter considium eine öffentliche Gerichtsversammlung oder ein Colleg von Staats wegen eingesetzter Richter gemeint, das nicht genauer präzisiert zu werden braucht. Zu dieser Bedeutung von considium stimmt der gleiche spezielle Gebrauch des Verbum considere bei Rednern, Historikern und Dichtern, und zwar wandte man dieses nicht nur von mehreren Richtern an, die zu Gericht sitzen, sondern auch von einen einzelnen, vgl. Sueton. Calig. 38. — Chalinus sagt also zum Stalino\*) ironisch, indem er zugleich mit dem Knittel droht: "Versuche es nur noch einmal mit mir im Schlafzimmer; komm nur heran, ich will für unsere Angelegenheit einen Schiedsrichter erwählen, der zwar keinem Richtercolleg angehört, wie er aber für dich passt (aequom arbitrum) (nämlich diesen Knittel)." Schläge fürchtend spricht Stalino darauf die beiden folgenden Verse 5 und 6, deren erster zum Theil von Nonius in der oben angeführten Stelle wegen des Verbum defloccare citiert ist. Den Anfang von V. 5 habe ich nicht vollständig entziffern können; die Ueberlieferung bei Nonius perit flacco habebit macht es wahrscheinlich, dass vor defloccabit zunächst perii stand. Zur Vervollständigung des Gedankens fehlt nichts Wesentliches, das Versmass des trochäischen Septenars verlangt noch einen Versfus vor perii, der durch ein mit D anfangendes Wort oder durch

<sup>\*)</sup> Ueber den Namen dieses Greises im Codex Ambrosianus werde ich in anderm Zusammenhange ausführlich sprechen und hier den in der Palatinischen Recension überlieferten Namen Stalino beibehalten.

zwei Wörter gebildet wird. Der möglichen Ergänzungen sind sehr viele, doch habe ich während der Untersuchung des Palimpsesten keine gefunden, die zu den schwach schimmernden Buchstabenresten genau passt; vielleicht gelingt es einem Nachfolger, das Fehlende, durch Conjectur ergänzt, in A bestätigt zu sehn. Nur eine Möglichkeit der Herstellung ließ sich mit den Zügen des Codex vereinen: in den Zwischenraum zwischen dem D, welches die Zeile beginnt, und jenem DEFLOC-CABIT würden dem Raume nach gerade hineinpassen die Buchstaben (D)ESINEPERJ(DEFLOCCABIT); peri wäre, wie oft, statt perii verschrieben. Die Lesart

Désine; perii: défloccabit iam illic homo lumbós meos ist aber nur als Vermuthung zu betrachten. Erscheint sie annehmbar, so hat Chalinus seine in V. 3. 4 gesprochenen Worte mit Schlägen begleitet, Stalino versucht nach der entgegengesetzten Seite hin zu entwischen (V. 6 Hac iter faciundumst), um dem lumbifragium, das ihm durch seinen Verfolger bevorsteht, zu entgehn. Das Nomen lumbifragium begegnet noch einmal bei Plautus in dem Septenar Amph. 454: Nam si me inritassis, hodie lumbifragium hinc auferes; B und D haben unmetrisch lumbi frangium. — Mit den Worten Jubeo te saluere, amator V. 7 tritt dem Greis unerwartet seine Gattin entgegen; da betrachtet er sich als völlig verloren (V. 8), und vergleicht sich dann mit offenbarer Anspielung auf ein Sprichwort mit einem Bedrängten, welcher zwischen wüthenden Wölfen und Hunden steht, und überlegt bei sich, welches von beiden Uebeln das Kleinere sei, ob er lieber den Wölfen d. h. dem Chalinus und dessen Begleitern in die Hände fallen soll, welche ihn mit Knitteln angreifen (lupina scaeua fusti rem gerit), oder den Hunden, nämlich seiner Frau nebst Begleitung, von der er nur belferndes Geschelte davontragen wird. Er entscheidet sich für das Letztere (V. 11) und empfängt dann V. 12 fgg. die verdiente Strafpredigt. Dass er gerade die Partei des Chalinus mit den Wölfen, die der scheltenden Cleostrata mit den Hunden vergleicht, und die letztere bevorzugt, um nicht geprügelt zu werden, ist so einfach und nahe liegend, dass Geppert a. a. O. gewiss zu weit geht, wenn er den einzelnen Fall verallgemeinert und in diesen Versen "einen kleinen Beitrag für die römische Augurallehre" sieht. Auf dasselbe Sprichwort, wie hier Stalino, spielt auch Horaz an Sat. II 2, 64: Hac urguet lupus, hac canis, aiunt. Das spricht für die Richtigkeit der Interpretation des in einzelnen Buchstaben nicht ganz sichern Schlusses von V. 10 als UERBUMUETUS: das EGO vor illuc ist so gut wie sicher: zwischen

opinor und ego fehlt also ein Verbum, das an verzweifelt schwer lesbarer Stelle steht, und zu dessen Erkenntniss selbst die wiederholteste Betrachtung des Verses nicht genügte; alle Angaben bleiben zweifelhaft. Es scheint mit PER zu beginnen, dann folgt entweder JA oder EA oder TA oder M oder dgl., darauf ein U und noch Platz für etwa vier Lettern, in die dem Raume nach, aber auch nur dem Raume nach, etwa DIUI passen würde; die Ergänzungen, welche mir in den Sinn gekommen sind, widerstreiten sämmtlich den erhaltenen Zügen. Metrisch macht die Stelle keine Schwierigkeit:

- 3 CHAL. Rédi, sis, in cubiculum. Peri[i]sti hércle, age, accede, húc modo: Núnc ego tecum aequom árbitrum extra considium captauero.
- 5 STAL. 4 (périi), défloccabit iam illic homo lumbos meos; Hác iter faciúndumst: nam illac lúmbifragiumst óbujam.
- CLEOST. Iubeo te saluére, amator. STAL. Ecce autem uxor óbuiamst. Núnc ego inter sacrúm saxumque súm, nec quo fugiám, scio: Hác lupi, hac canés: lupina scaéua fusti rém gerit.
- 10 Hércle, opinor, 4 ... ego illunc nunc uerbum uetus: Hác ibo: canínam scaeuam spéro meliorém fore.

## 5. plicatrix.

In der ersten Scene des dritten Akts des Miles Gloriosus zählt der greise Junggeselle Periplecomenus im Gespräch mit dem jugendlichen Liebhaber Pleusicles die pecuniären Nachtheile auf, welche eine Heirath mit sich bringe, darunter auch die Geschenke, um welche die Hausfrau den Gatten für allerhand weiblichen Anhang der Wirthschaft zu bitten pflege. Unter diesem weiblichen Personal wird nach der gangbaren Lesung V. 693 auch eine piatrix genannt, welche aus Festus bekannt ist. Der Vers heißt in den Ausgaben:

Tum piatricem clementer non potest quin munerem. BCD geben einstimmig Tum patricam etc. Die Conjectur Tum piatricem ist alt, sie geht nach Taubmann schon auf Colerus zurück. Th. Bergk de fabulis Plautinis emendandis p. XII schlug vor zu schreiben:

Tumpanistriam clementer non potest quin munerem. Die Lesart des Palimpsesten ist nur unvollständig erhalten. Der in Rede stehende Vers nimmt in A die 18. Zeile der Seite 55 ein, welche namentlich in der Mitte der Zeilen stark gelitten hat. Doch sind zu Anfang dieses Verses deutlich die Buchstaben TUMPLICA erkennbar. Hermes I.

19

Combiniert man diese Reste mit der Ueberlieferung der Palatinischen Manuscripte, so wird man auf die Lesart

Tum plicatricem clementer non potest quin munerem geführt. Unter plicatrix, Femin. zu plicator von plicare, ist die Kleiderfalterin zu verstehn; in ähnlicher Bedeutung vermuthete Ritschl Trin. 252 uestiplica, wo die Palatini theils uestiplice theils uestiplice, A aber, vielleicht nach anderer Recension, UESTISPICA darbieten.

#### 6. commers.

Stich. 518fg. R:

ANTIPHO Quando ita rem gessistis, ut uos uelle amicosque addecet,

Pax commerciumquest nobis mécum. hoc facito ut cógites. Das ut, welches Bothe in V. 518 statt des uti, welches BCD schützen, vermuthete, wird durch den Ambrosianus bestätigt. Der zweite Vers erregt in Bezug auf den Sinn keinen Anstofs, entfernt sich aber in der allgemein üblichen Fassung von der handschriftlichen Tradition. Die Palatini geben nämlich: Pax commercique est uobis mecum. nam hoc tu facito cogites. Damit der Vers metrisch lesbar würde, bedurfte es also des Ausscheidens der Partikel nam und des Pronomens tu. Beides scheint der Palimpsest zu befürworten, von dessen Versanfang Ritschl PAXCOM— erkannte, als Schluss merkt er an: OEISMECUMKOCFA-CITOUTCOGITES. Diese Angabe kann nur Druck- oder Schreibfehler sein; denn ganz deutlich steht zwischen KOC und FACITO auch hier TU. Soll dies Pronomen beibehalten werden, so ist die Messung des Verses als trochäischen Septenars nicht möglich. Die Conjunction nam fehlt in A allerdings; der Vers ist in doppelter Recension erhalten; der Recensent der Ambrosianischen entschied sich für (mecum). hoc tu facito ut cogites, der Recensent der Palatinischen für (mecum). nam hoc tu facito cogites. Beide Fassungen füllen die zweite Hälfte des trochäischen Septenars d. h. einen catalectischen trochäischen Dimeter aus; für die Worte

Pax commérciumquest uobis mécum,

welche fünf Füse füllen, bleiben folglich nur vier Füse übrig. Die Seite 76, deren 19te Zeile dieser Vers einnimmt, ist in A sehr gut lesbar, der Anfang der Zeile zwar verdunkelt, aber nach wiederholter Untersuchung dennoch ganz sicher erkennbar. Der Palimpsest hat:

PAXCOMMERSO · ESTUOBISMECUM

Die sonst nicht vorkommende Wortform commers empfiehlt auch die Verderbniss der übrigen Codices, welche commercique, nicht commer-

ţ

ciunque, haben; durch ebendieselbe wird auch das Metrum hergestellt. Der Septenar lautet nun nach der Ambrosianischen Recension mit erlaubtem Hiat in der Dihaerese, welcher überdies noch durch den Zusammenstofs der Liquida m mit der Spirans h gemildert ist:

Pax commérsque est uobis mécum — hoc tu fácito ut cogites, nach der Palatinischen:

Pax commérsque est ubbis mécum. nam hoc tu facito cogites. Die eigenthümlich gebildete Nebenform commers im gleichen Sinne mit commercium ist sonst nicht bekannt, durch das handschriftliche Zeugniss dieser Stelle aber gesichert. Die der Plautinischen Sprache geläufige Form mers statt der später üblichen merx hat Ritschl im Rheinischen Museum N. F. X S. 454 fg. ausführlich begründet und gerechtfertigt; die Endung auf -s ist also auch in dem abgeleiteten commers erhalten. Substantivbildungen wie com - mers mit ähnlicher Modification der Bedeutung im Gegensatz zum Simplex sind nicht sehr häufig; his zu einem gewissen Punkte lassen sich aber Ableitungen wie compes, compages, contages damit zusammenstellen.

#### 7. scutula.

In der vierten Scene des vierten Akts des Miles Gloriosus räth der verschmitzte Sklave Palaestrio dem Liebhaber Pleusicles, sich als Steuermann zu verkleiden, um den Miles Gloriosus zu täuschen. Unter den Kleidungsstücken, welche V. 1177 bis 1181 einzeln aufgezählt werden, ist besonders ein Stück, welches auffällt, nämlich die culcita in V. 1178. Dieser Vers heifst bei Ritschl so:

Causiam habeas ferrugineam, culcitam ob oculos laneam.

Culcitam—culcita bedeutet ein Polsterkissen—ist Conjectur von Lambinus, Camerarius vermuthete culcitram, was denselben Sinn giebt. Die Hss. haben nach der Palatinischen Fassung theils ferrugenas cultura, theils ferrugenes cultura statt ferrugineam culcitam; A blieb Ritschl unlesbar; aus den Bruchstücken, die er aufnotiert hatte, vermuthete er später, die Mailändische Handschrift habe culcitellam, d. h. die deminutive und bei Plautus auch Most. 894 angewandte, aber hier metrisch unmögliche Form. Der Vers ist in dem Palimpsesten sehr schlecht erhalten; der Anfang der Zeile ist ganz ausgefallen, doch schimmern auf den geretteten Fetzen die Züge von AM d. h. vom Ausgange des Worts ferrugineAM matt durch, und dahinter ziemlich sicher ETSCUTULAMOB-OCULOS, mit diesen Buchstaben ist der Rand der Seite erreicht, der Vers war hier gebrochen, und LANEAM stand, wie so oft, für sich ge-

sondert in der nächsten Zeile. Daraus ergiebt sich folgende Herstellung des Tetrameters:

Causiam habeas férrugineam et scutulam ob oculos laneam.

Die Lesart der übrigen Codices ferrugenascultura oder ferrugenescultura ist aus ferrugineäscutulä im Laufe der Jahrhunderte verschlechtert. Höchst wahrscheinlich ist, daß der Recensent der Palatini die Conjunction et, welche die Ambrosianische Fassung vor scutulam überliefert, fortließ, zumal da ähnliche Abweichungen der beiden Recensionen häufig sind. Der Vers lautete in dem Archetypus der Palatini also wol ursprünglich:

Causiam habeas férrugineam, scutulam ob oculos láneam. Der nächste Septenar beginnt asyndetisch mit Palliolum habeas ferrugineum; die Conjunction et des Palimpsesten ist erwünscht, ohne von dem Plautinischen Sprachgebrauch gefordert zu werden. Scutula bedeutet "jedes viereckige Stück". Es gilt hier, den Pleusicles durch den Seemannsanzug möglichst unkenntlich zu machen; er soll daher, sagt Palaestrio, einen breitkrämpigen Hut, die causia aufsetzen, und seine Augen noch durch ein darüber hängendes Wollenstück (scutula lanea) beschatten und unkenntlich machen.

8. transminere.

Mil. Glor. 28fgg.R:

Pol si quidem

Connisus esses, per corium, per uiscera, Perque os elephanti transtineret brachium.

Von diesen Senaren ist der letzte durch Ritschl im engeren Anschluß an die handschriftliche Tradition gebessert; die neueren Ausgaben vor ihm vernachlässigten diese, indem sie, um dem Sinne und Versmaaße zu genügen, nach dem Vorgange des sonst glücklicheren Kritikers Pylades brachium transmitteres schrieben. transtinere in intransitivem Sinne wandte Plautus selbst im Mil. Glor. 468 an:

Nimis beat, quod commeatus transtinet trans parietem.

Allein die Prüfung der Codices führt zu einem andern Ergebniss an der obigen Stelle. CD geben nämlich transmitteret brachium, und die älteste Handschrift B nach Ritschl's Zeugnis so: transmitterg braccium, sed ut etiam tt [in B] e correctura esse uideantur." Fr. Umpfenbach erstrebte in seiner Habilitationsschrift Meletemata Plautina p. 61 noch engeren Anschluss an diese Varianten, indem er das sonst nirgends bezeugte Verbum transmetare in den Vers zu bringen suchte. Gegen

diese Vermuthung sprechen schon die von Ritschl aus dem Palimpsesten gemachten Mittheilungen; er war ihm nur zum Theil lesbar; seine Angabe lautet:

# ELE . . . . . . . NS . . IN . . . TBRACCKIUM

Mit der Conjectur transtinere scheint der Ambrosianus danach zu stimmen bis auf den zu großen Zwischenraum zwischen trans und Inere T. Von dem Verse, welcher die dreizehnte Zeile der siebartig durchlöcherten Seite 216 einnimmt, lassen sich bei gehöriger Beleuchtung folgende Buchstaben als ganz sicher erkennen:

PERQUEOSELE. KA. 11T.. NSMIN... TBRACCKIUM Vor dem KA ist Raum für ein P, hinter KA ist ein Loch, in welches ein N genau passt, die beiden folgenden unteren Reste zweier senkrechter Buchstaben gehören sicher zu TI, so daß die von Ritschl hergestellte Genetivform elephanti durch den Palimpsesten allem Zweifel überhoben ist; (B bietet von erster Hand celepante, von zweiter elepanti dar). Nach dem darauf folgenden T ist ein Loch, welches der Größe

Perque os elephánti transminéret bracchiúm.

so dass der Vers in A lautete:

nach für RA genau genügt, hinter NSMIN ist gerade Raum für ERE;

Das Zeitwort transminere, "hindurchragen" ist anderweitig durch keine Beispiele belegt, durch Vergleichung mit eminere "herausragen", praeminere "hervorragen", imminere "hineinragen" aber sichergestellt. Daß aber nicht nur die Ambrosianische sondern auch die jüngere Palatinische Recensian in ihrem Archetypus dieselbe Lesart enthielt, beweist der Umstand, daß B von erster Hand vor der Correctur noch jetzt deutlich erkennbar transmineret hat; Ba, um mich Ritschls Art zur Bezeichnung der verschiedenen Hände in diesem Codex zu bedienen, schrieb transmineret braccium, Bb machte daraus transmittere brachium. Die Schreibart bracchium, welche der Palimpsest erhalten hat, und auf welche auch die erste Hand in B hinweist, reiht sich der ganz analogen in Accheruns an, welche durch A mannigfach geschützt ist. Gelegentlich sei hinzugefügt, daß derselbe Codex im zweiten Verse orthographisch richtig CONISUS mit einem einzigen N schreibt.

#### 9. defaenerare.

Das Verbum defaenerare im Sinne von "Jemand durch Zinsforderungen verschulden" ist aus Cicero, Appuleius und den Kirchenvätern bekannt; außer den in unsern Lexicis angegebenen Belegstellen findet es sich noch in den von A. Mai (Class. Auct. tom. II p. 129)

edierten Scholia Bobiensia zu Cicero; aus Plautus war bisher kein Zeugniss dafür vorhanden. Der Palimpsest aber giebt davon ein sicheres Beispiel aus der Vidularia. Von dieser Komödie ist außer einzelnen spärlichen Fragmenten in gelegentlichen Anführungen der Grammatiker nichts als der Titel hinter dem Truculentus erhalten. Auch im Codex Ambrosianus sind nur zwei, noch dazu arg beschädigte, zusammenhängende Blätter (die Seiten 245. 246 und 247. 248 nach Mai's Paginierung) übrig geblieben, deren Inhalt vollständig zu lesen mit den jetzt zu Gebote stehenden chemischen Mitteln nicht möglich ist. Auch bin ich überzeugt, dass Versuche mit neuen Tincturen mit der Zeit dabin führen werden, noch unbenutzte Palimpseste lesbarer zu machen, als die im Anfange dieses Jahrhunderts angewandten Reagentien es vermochten; ob es aber je gelingen wird, mit neuen Mitteln noch bedeutende Resultate in Handschriften zu erzielen, die schon einmal chemisch behandelt worden sind, ist sehr zweifelhaft: wenigstens haben die Versuche, welche ich gelegentlich angestellt habe, meine Erwartungen getäuscht. Leichter würde es sein, wenn der Text der Vidularia noch in anderen Handschriften aufbewahrt wäre, zu sagen, was der Palimpsest in einzelnen Fällen gehabt hat. In dem jetzigen Zustande lassen die hin und wieder sichtbaren Schimmer von Buchstaben so mannigfache Deutungen zu, dass selbst Monate lange Beschäftigung mit denselben zu keinen sicheren Ergebnissen führen kann. Nur der erste Entdecker der Handschrift hätte mehr erzielen können, wenn die Tinctur allmälig Zeile für Zeile aufgetragen worden wäre. Schon die Berichte meiner Vorgänger haben gezeigt, dass Mai mit der Interpretation gerade des Plautinischen Palimpsesten besonders unglücklich war. Seine Angaben sind durchaus unzuverlässig, und an allen Stellen, wo im Laufe der letzten Jahrzehnte Zeilenfragmente ausgefallen sind, die für Mai noch lesbar waren, können seine Angaben nur mit vorsichtigem Zweifel für die Wiederherstellung des Plautinischen Textes ausgenutzt werden. Von den beiden Blättern aus der Vidularia sind die unteren Hälften oder untersten Drittel verhältnissmässig gut erhalten; besonders Zeile 11-17 (die Seiten der Handschrift umfassen je 19 Zeilen) der Seite 248 konnte ich ziemlich vollständig erkennen. Was zweifelhaft bleibt, lässt sich durch Combination leicht ergänzen. Auch die Situation der Scene lässt sich danach reconstruieren. Zwei Personen sind im Zwiegespräch begriffen: B hat dem A einen Vorwurf gemacht; gegen diesen verwahrt sich der Greis A (V. 11), indem er sagt, er wolle dem in Noth befindlichen B sogar eine

Mine Silbers leihen, ohne auf Zinsen Anspruch zu machen; B erklärt sich zur Annahme der Mine als Darlehen bereit, aber nur auf Zins. In dem Codex ist folgendes erhalten:

- Zeile 11 .. UETU .. STUCDIXISIMMOETIAMARGENTIMINAM
  - 12 OU.. MEORAUISTIUTDAREMTIBITAENORE
  - 13 IAMEGOADFERAMADTEFAENUSMIKINULLUMDUIS
  - 14 DITIBIILLUMFAXINTFILIUMSALUUMTUUM
  - 15 QUMMI.. QUIUIUAMCOPIAMINOPIFACI.
  - 16 SEDOUINACCEDATFAENUSIDNONPOSTULO
  - 17 DEFAENERAREKOMINEMEGENTEMKAUDECET

Zu Anfang der Zeile 11 scheint CA zu stehn, am Schluss von Z. 15 stand nur noch eine Letter, die der Gestalt des O nahe kommt, aber aber auch S gewesen sein kann. Danach lautete der Text so:

- 11 [A.] Caue tu istuc dixis: immo etiam argenti mindm, Quam me orauisti-, út darém tibi faenoré, Iam ego adferam ad te; faenus mihi nullum duis.
  - [B.] Di tibi illum fáxint filiúm saluum tuúm,
- 15 Qum mihi, qui uiuam, copiam inopi facis; Sed quin accédat faenus, id non postuló.
  - [A.] Defaenerare hominem egéntem haú decét.
- V. 12 ist TAENORE Schreibsehler statt FAENORE. Im Senar Z. 15 ist Hiat hinter copiam nach der zweiten jambischen Dipodie bei reinem vierten Fus und nachdem Caesura Penthemimeres vorhergegangen ist. Dieser Hiat ist sicher und durch die Ambrosianische wie die Palatinische Recension der Plautinischen Komödien in einer hinlänglichen Anzahl von Beispielen bewiesen. Das gleiche gilt von dem Hiat in V. 17 hinter defaenerare in der Caesura Penthemimeres, und von dem Hiat vor dem letzten Creticus zwischen egentem und hau; letzterer ist wegen des Zusammenstosses von m und h kaum noch ein Hiat zu nennen, da, unsern Hss zu Folge, beide Laute zu Plautus Zeit die consonantische Natur noch zäher bewahrten, als Augusteischer Dichter Regel für den poetischen Sprachgebrauch setstetzte, so dass mh sogar positionssähig sind.

10.

Die scherzhafte Bildung Batenim oder Bat enim in dem Selbstgespräch des Epidicus im Epid. I 1, 86

'At enim ut praécaue. ---

'At enim, batenim: nihil est istuc: plane hoc corruptimst caput,

wodurch er den mit At enim gemachten Einwand in das Lächerliche zieht, sowie das Verbum exambulare, welches die Recension des Ambrosianus in demselben Lustspiel I 2, 62 darbietet:

Ne hinc foras exambulet neue obuiam ueniat seni seien im Vorbeigehn erwähnt; ebenso auch das Verbum compositum dilidere (vgl. Bildungen wie elidere, collidere, illidere), welches in der Ambrosianischen Recension des jambischen Senars Poen. II 46 verborgen scheint:

Colaphis quidem hercle tuum iam dilidam capit. Mit der Ausdrucksweise dilidere caput kann man das ähnliche disrumpere caput Bacch. 441 zusammenstellen:

Extemplo puer paedagogo tabula disrumpit caput.

Das bei Plautus sonst zufällig nicht erhaltene Verbum resonare hat der Palimpsest Pseud. 702; die Lesung gelang Ritschl nur theilweise, da er durch ein vermeintliches N (statt R) getäuscht wurde; seine Variante heißt OUOIA.... NESONAT; der ganze Vers lautet nach A so:

PS. Magnufice hominem compellabo. [CAL.] Quoia nox resonat? PS. Io. Hinter compellabo hat der Schreiber für den Personenwechsel eine Lücke frei zu lassen versäumt. Die Recension der übrigen Hss. hat nach gemeinsamem Zeugniss aller ihrer Vertreter uox sonat statt uox resonat. — Ein bisher unbekanntes lateinisches Wort steckt sicher noch in einem im Pseudolus zwischen Ritschls V. 66 und 67 neu hinzutretenden Senare. Die ungemein schwer lesbare Seite 345 des Palimpsesten liefs Ritschl als unleserlich bei Seite; nur wiederholt bei hellstem Licht angestellte Untersuchung ließ die Mühe lohnendes erkennen. Das Blatt S. 345. 346 enthält die Verse 55-91 des Pseudolus, also nur 37 Senare; die jambischen Senare aber umfassen mit ganz wenigen Ausnahmen, wo die Länge des Verses zum Brechen zwang oder Ausrufe in besonderer Zeile geschrieben werden, je eine Zeile. Da nun jede Seite des Palimpsesten regelmäßig 19 Zeilen umfasst, so schloss Ritschl in der Praefatio ad Pseud. p. IX richtig, dass der Ambrosianus einen Vers mehr enthalten habe, als die übrigen Codices überliefern, er vermuthete die Lücke nahe V. 72 oder V. 92. Der neue Vers tritt an einer Stelle hinzu, wo man ihn am wenigsten erwartet, nämlich in Mitten der drastisch und nicht gerade wortkarg ausgeführten Schilderung der einstigen Liebesscenen, an welche die Hetäre Phoenicium ihren Liebhaber Calydorus in dem Abschiedsbrief erinnert (V. 64 fgg.). Die Seite 345 umschließt die Verse 55 - 72 mit Inbegriff eines auf der vierzehnten Zeile hinter V. 67 (welcher die dreizehnte einnahm) neu hinzutretenden Senars, die Seite 346 die Verse 73—91. Was von dem Trimeter, obwohl nur ganz schwach, durch die Lupe dennoch mit Gewissheit erkennbar ist, stellte sich in Mitten der beiden ihn umgebenden Verse so dar:

- 67 Teneris labellis molles morsiunculae
- 67 NOSTRORUMORGIORUM —— IUNCUL—
- 68 Papillarum hórridularum oppréssiunculaé.

Die beiden Worte Noströrum-örgiörum scheinen drei und einen halben Iambus einnehmen zu müssen mit Hiat nach Nostrorum; obwohl dieser Hiat durch das nachfolgende Fremdwort seine Entschuldigung erhält, habe ich die Stelle wiederholt mit dem größten Zweifel an der Richtigkeit meiner Lesung betrachtet, sie ist aber so gut wie ganz sicher zu nennen. Hinter ORGIORUM ist ein Loch, in welchem ungefähr sieben Buchstaben (sicher allerhöchstens nur noch einer mehr) Platz haben; hinter dem IUNCUL standen nur noch entweder zwei oder eine Letter, die aber verwischt und von der dicken Schrift der Bibelvulgate bedeckt sind. Nach Analogie der beiden nahestehenden Deminutivbildungen morsiunculae in V. 67 und oppressiunculae in V. 68 ist iunculae als wahrscheinlichere Endung zu bevorzugen. Um den Senar

### Nostrórum - órgiórum 🚣 iúnculaé

zu vervollständigen, fehlt also eine lange oder zwei kurze Silben, oder, wenn das Wort mit einem Vokale begann, so dass dieser mit der Ausgangssilbe von orgiorum coalescierte, ein ganzer Iambus oder ein Spondeus oder was sonst für Variationen des iambischen Grundschema's noch vorkommen können. Möglich endlich auch, dass nostrum statt nostrorum (vgl. z. B. Aul. II 1, 46) zu lesen ist, und dass in dem sieben Buchstaben fassenden Loch ein ganzer Creticus steckt. Die Ergänzungen, welche mir während der Collation in den Sinn kamen, sei mir erlaubt vorläufig zu unterdrücken; was in Wirklichkeit dagestanden habe, wird unsagbar bleiben. — Dieselbe Seite 345 des Palimpsesten bietet zum Schluss der elften Zeile, d. h. am Ausgang von Ritschls V. 65 allem Anschein nach die treffliche Lesart SUAUISUAUIATIO statt suauis sauiatio. Schon Ritschl vermuthete in der Anmerkung das Compositum suauisauiatio; über diese Reduplizierung vgl. M. Haupt im Ind. Lect. Berol. 1856. In dem Ambrosianischen suauisuauiatio ist durch ganz gleichen Anlaut SUA-SUA die Reduplication am treusten bewahrt; die Schreibart suauium ist bekannt und anerkannt.

#### 11. ad raucam rauim,

Festus p. 274M hat die arg verstümmelte Glosse: Rauim anti-[qui dicebant pro raucitate,] Plautus: "Vbi si quid pos[cam, usque ad rauim poscam prius"]. Item: experiuraui her[cle omnia ad raucam rau]im. etc. Der erste dieser beiden Senare ist noch vollständig in dem heutigen Bestande der Aulularia erhalten, II 5, 10:

Vbi si quid poscam, usque ad rauim poscam prius.

B giebt da: Vbi si quid poscamus quae adarauin poscamus prius, D: Vbi siquid poscamus quae adara iun poscamus prius. Das usque ist also von den Codices geschützt, und es ist kein Grund vorhanden, es mit A. Spengel (T. Maccius Plautus, Göttingen 1865 S. 190) zu streichen, zumal da auch Nonius es schützt; bei diesem Grammatiker heißt es p. 164, 16M: "Rauis est raucitas. Plantus Aulularia: Vbi si quid poscam usquae at rauim poscam prius. Idem Cistellaria: Expurgabo hercle omnia ad raucam rauim." Das Zeugniss des Nonius ist besonders wichtig zur Ergänzung des bei Festus nur lückenhaft überlieferten zweiten Senars aus der Cistellaria, weil dieser unter den Bruchstücken, welche die Palatinischen Handschriften aus dieser Komödie gerettet haben, nicht vorkommt. In dem Ambrosianischen Palimpsesten war die Cistellaria vollständig überliefert, wie sich aus dem zufällig erhaltenem Mehrbestande dieser Handschrift mit Wahrscheinlichkeit schließen lässt. Der größte Theil aber dieses Mehrhestandes ist unlesbar, die chemischen Reagentien haben gerade diese Blätter besonders dunkel gefärbt und das Schabeisen des Schreibers der Bibelvulgate war hier besonders glücklich in der Vernichtung der ursprünglichen Schrift; am besten ist S. 300 erhalten, von welcher Mai zuerst Mittheilungen machte. Diese Seite enthält auf ihrer letzten Zeile auch den in Rede stehenden Vers, und zwar in folgender Gestalt:

### **EXPURGABOKERCLESOMNIAADRAUCAMRAUIM**

Damit der Vers im Zusammenhang begreiflich erscheine, werde ich die ganze Stelle kurz hinschreiben, soweit sie in A lesbar ist; die Maischen Angaben im Einzelnen zu widerlegen, ist überflüssig; der durch die Collation erreichte Zusammenhang wird selbst für die Richtigkeit sprechen. Ueber die Stelle der Komödie, welche dies Fragment einnahm, sowie über die Personen, welche als Unterredner anzunehmen sind, und über die Ergänzung der unlesbaren Verse wird später anderswo gehandelt werden, da es hier zunächst nur auf den letzten Senar der S. 300 ankommt. — Die Seite 299 ist sehr schwer lesbar; auf

der 18. Zeile sagt A. zu B.: I, adfer mihi drma — ét loricam adducitó, B. erwidert in Zeile 19: Loricam adducam . . . . . . P Darauf spinnt sich der Dialog auf S. 300 so weiter fort:

- Zeile 1 A. I, curre, equm ddfer. [B.] . . . hercle hic insanit miser.
  - Abi atque hastátos multos, múltos uelités —
     Multos cum múltis nihil morór precarió.
     Vbi sunt quae iússi? B. Sanus hic non est satis.
  - 5 ..... SSE crédo NOCITUM cum illaec sic FACI.
    Virum deliras, quaeso, an astans somnids,
    Qui equm me adférre iubes, loricam adduceré,
    Multos hastatos, post id multos uelités?
    Multos cum multis, haec tu PERUORSA ....
  - 10 Mihi fabulátu's. A. Dixin égo istaec, obsecró?
    - B. Modo quidem hércle haec dixisti. A. Non praesens quidém.
    - B. Praestigiator es, si quidem hic non es atque adés. Video ego te amoris ualde tactum toxico, Adulescens: éo te magis volo monitum. A. Moné.
  - 15 B. Caue sis cum amore tu unquam bellum sumpseris.
    - A. Quid faciam? B. 'Ad matrem eius déuenias domúm, Expurges, iures, ores, blanditer PREC— Eamque exóres, ne tibi suscenseát.
    - A. Expurgabo KERCLESOMNIA ad raucam rauim.
- V. 1 fehlt allem Anschein nach der Raum für den Personenwechsel nach adfer; was aber vor hercle stand, ist unerkennbar; mit den Zügen stimmt am besten PERI, aber perii widerstreitet dem Metrum, von Ausrufungen passt UAE leidlich, nicht aber KEU oder dgl., möglich ist auch dass die drei oder vier Lettern ein Wort enthielten, das noch zur Rede des A. gehört. V. 2 und 3 ist es am natürlichsten, ganz dem A. in den Mund zu legen; die Rede ist abgebrochen, A stößt seine Befehle (nihil moror precario) kurz und abgerissen aus. In V. 5 stehen zu Anfang fünf unsichere Buchstaben, etwa MANUE, zum Schlusse des Verses stand T oder S. Da der Vers ausführlichere Besprechung erfordert, so wird an anderem Orte über ihn gehandelt werden. Zum Schluss von V. 9, den ich nicht entziffern konnte, scheint das A sicher, den Zügen nach würde etwa PERUORSARIA gut zu den Resten passen; möglich aber auch, dass peruorsae omnia statt peruorse omnia dastand; AE ist mit E öfter im Palimpsesten verwechselt. V. 11 gebietet das Versmaass dixti statt dixisti zu schreiben, eben deswegen ist in V. 12 es zu streichen. V. 16 habe ich Hiat vor dem Personen-

wechsel angenommen; weniger wahrscheinlich ist er in der Caesura Penthemimeres nach matrem anzusetzen. V. 17 folgten am Schluss entweder eine oder zwei Lettern; man kann schwanken, ob das sicher erhaltene PREC zu preces, Conjunctiv Praesentis (vgl. Priscian I p. 396H: "multa similiter ancipiti terminatione in una eademque significatione protulerunt antiqui ut..... 'precq' et 'precor') zu ergänzen ist, oder zum Ablativ Sing. prece in dem nämlichen Sinne, wie V. 3 precario gebraucht ist; die erste Möglichkeit ist wahrscheinlicher. — Der 19. Vers macht große Schwierigkeiten, auch wenn man annimmt, daß KERCLESOMNIA reiner Schreibfehler statt hercle omnia ist. Der Senar

Expurgabo hércle — omnia ád raucam rauím hat als letzten Fus einen unerlaubten Spondeus, da rauis bisher nur mit langer Paenultima bekannt ist. Der Hiat in der Caesura Penthemimeres ist gestattet; möglich ist auch, dass Plautus die Form Expurigabo gebrauchte, und die Einführung des Hiat in diesem Falle nur der Nachläsigkeit des Schreibers verdankt wird. Da aber die Formen purgare und purigare neben einander bei Plautus angewandt sind, so ist die Aenderung in Expurigabo nicht als nothwendig erweisbar. Wäre der Senar nur in einer einzigen Handschrift überliesert, so würde eine Umstellung wie

Expurgabo hércle — ad raucám rauim omniá

oder:

Expurigabo hercle ad raucam rauim omnia nicht zu gewagt erscheinen. Allein die gleichzeitige Ueberlieferung durch Festus und Nonius, welche beide dieselbe Wortfolge schützen, spricht dagegen, für ein rauis mit kurzem a aber vermag ich keine Belege beizubringen.

#### 12. belliata und belliatula.

Zu der großen Zahl deminutiver Bildungen bei Schmeichelworten, welche die auf uns gekommenen Reste der römischen Komödien darbieten, kommt eine neue hinzu, die diplomatisch ebenso sicher gestellt scheint als ihre sprachliche Erklärung unsicher. Cas. IIII 4, 28 ist ein verderbter und vielfach vergeblich restituierter jambischer Senar in B in folgender Gestalt überliefert:

VIL Qui nimis ergo SEN Bella bellatula.

Die Vulgata hat, um von allem andern abzusehn, kein vollständiges Metrum erreicht; sie giebt:

# ol. Quin imus ergo? st. Bella bellatula.

Der Meier Olympio fordert seine Braut Casina auf, sich in das Brautgemach zu begeben, und der mit ihm einverstandene Greis Stalino bestärkt offenbar die Bitte seines Meiers, indem er noch ein Schmeichelwort hinzufügt. Lambinus schrieb bella bella tu mea, Douza belle, bella tu mea, Scaliger bella mea bellatula u. s. w. Zwei spätere Palatinische Mss. fügen nach Pareus Angabe zum Schluss des Verses noch das Wort mulier hinzu. Daraus war zu vermuthen, dass der Schreiber die wegen schlechter Betonung sehr zweifelhafte Besserung ol. Quin imus érgo? sr. [1] belle béllula muliér beabsichtigte; vgl. meine Abhandlung de canticis Plaut. p. 24 fg. Im schwer lesbaren Palimpsesten erkannte Geppert (Zeitschr. f. d. Gymnas. XVII S. 627) QUINIMUSER-GOSTBELLEBELLEMULIER; danach schien also A das mulier jener jungen Hss. zu bestätigen. Weil ich aus dieser Angabe keine Besserung zu geben wusste, vermuthete ich ebendas. Bd. XVIII S. 529: "Vielleicht verdankt das ST hinter ERGO seine Entstehung einer Flüchtigkeit des Schreibers und rührt nur von der Personenbezeichnung des STalino her, so dass es zugleich das ursprünglich im Texte stehende I verdrängte. Da aber das doppelte belle sowol eine andere Form desselben Stammes verdrängt haben als nur aus Versehen wiederholt sein kann u. s. w." Diese Conjecturen sind durch Untersuchung der Mailändischen Handschrift bestätigt worden. Statt des ST hat der Ambrosianus einen freien Raum, wie er bei dem Personenwechsel für eine später einzutragende farbige Letter freigelassen wurde, und dann ein I, dessen Form im Palimpsesten nur ungemein wenig von der des T unterschieden ist. An Stelle des BELLEBELLEMULIER aber, wovon die drei letzten Buchstaben Geppert nur vermuthungsweise zugesetzt hat, giebt er ganz sicher:

### BELLEBELLIATULA

nichts weiter. Die drei durch Punkte als fraglich hervorgehobenen Lettern sind relativ doch sicher: denn statt des I könnte nur ein anderer senkrechter Buchstabe, also E oder dgl., dagestanden haben, statt des AT nichts anderes als N, welches aber um ein Geringes breiter als gewöhnlich gedehnt sein müste. In dem Verse

OLYMPIO. Quin imus érgo? STALINO. I belle bélliatulà ist belliatula als ein Schmeichelwort zu fassen. Wollte man annehmen, dass im Palimpsesten N an Stelle des AT überliesert wäre, so erhielte man in der Form bellinula eine Bildung, welche in den zahlreichen italienischen Deminutiven auf -ino, speziell in dem heute gebräuchlichen

bell-ino (von bello) ihre Analogie fände, und von Seiten des Metrums lässt sich mit Annahme eines Hiats in der Caesura Penthemimeres, zumal bei gleichzeitigem Personenwechsel nichts dagegen einwenden. Allein die Tradition der Palatini bellatula lässt sich wol aus belliatula, nicht aber aus belliaula verderbt denken. Eine Stelle im Rudens, in der die Form belliata herzustellen ist, setzt das Deminutiv belliatula außer allen Zweifel. Nämlich Rud. 463 (== II 5, 6) ist nach dem einstimmigen Zeugnisse der Palatini zu bessern:

Em tibi aquam, méa tu belliáta. em, sic uoló.

Frühere Herausgeber verdrängten das genügend beglaubigte belliata durch bella, und vervollständigten den Senar durch Herübernahme des Verbums amare aus dem vorhergehenden Verse. Fleckeisen verwarf dies Verfahren, vertauschte jedoch belliata mit dem auch sonst bekannten bellula, und schob zur Vervollständigung des Senars ein vom Sinne nicht gefordertes eam ein; er schlug vor: En tibi aquam, méa tu bellula: hém, [eam] sic uoló Te ferre honéste, ut ego fero: út placeas wiht. — Belliata und belliatula gehen sicher auf den Stamm von bellus zurück, sind aber wahrscheinlich gebildet wie zum Beispiel ampliare von amplus.

#### 13. [increbrare].

Truc. I 1, 28 liest man seit Alters her so:
Si raras noctes ducit, ab animo perit:
Sin increbrauit, ipsus gaudet, res perit.

Es ist die Rede von dem Liebhaber, der bei selten gewährtem Liebesgenuss vor Traurigkeit zu Grunde geht, über oft gewährten zwar Freude empfindet, aber zum Verderben seines Vermögens. Den Gegensatz zu Si raras noctes ducit soll also Sin increbrauit bilden. Das Verbum increbrare aber, welches hier frequenter facere bedeuten soll, ist ebenso wenig bekannt wie das Simplex crebrare. Der Palimpsest ist zu dieser Stelle nicht erhalten, jedoch genügen die übrigen Codices zur Auffindung des Richtigen. B und D geben sincrebrauit statt si increbrauit, aus C wird die schlechtere Lesart si increpauit berichtet. Aecht Plautinischer Brauch ist, in ähnlich gebildeten, antithetisch verknüpften Sätzen durch möglichst gleich gewählte Ausdrücke den Gegensatz schärfer und pointierter hervortreten zu lassen, und schon das απαξ εἰ-ρημένον verdächtigt die Vermuthung increbrauit. Der Truculentus ist die bei Weitem verderbteste aller Plautinischen Komödien, und zwar lässt sich aus den sinnwidrigen Varianten der besseren Palatinischen

Manuscripte die besondere Art der Schadhaftigkeit ihres Archetypus mit Gewissheit erkennen. Während in mehreren Stücken, wie im Rudens, Mostellaria, Casina u. a. m., der Archetypus an einigen Stellen so sehr gelitten hatte, dass die Buchstaben stellenweise entweder gar nicht mehr oder doch nur unsicher erkennbar waren, rührt ein großer, ja der gröste Theil der Verderbnisse im Truculentus davon her, dass der Schreiber des Archetypus hier flüchtiger als sonst wo, einen, mehrere oder viele Buchstaben am Anfang. Ende oder Mitte der Worte übersprang. Die Schäden vergrößerten sich im Laufe der Jahrhunderte bei Fortpflanzung der Handschrift, und da der Ambrosianische Palimpsest nur in wenigen Blätterlagen für diese Komödie erhalten ist. so bietet, was uns an handschriftlichen Hilfsmitteln, abgesehen von den untauglichen interpolierten Codices, geblieben ist, zum Theil ein sinnloses Gewirr unzusammenhängender Wortfragmente dar, und nur um die Hauptschäden fortzuräumen, bedarf es noch der Kraft vieler. Manches ist schon von Früheren glücklich gebessert, aber von neueren Editoren unbeachtet gelasten, z. B. Truc. Prol. 9 Athen[ae] ista[e]c sunto Vulg., Athenis (oder Athinis) tracto Codd. — auch Truc, I 2, 71 ist in der Mitte des Verses [t]am aus dem am der Hss. hinzuzufügen, gerade so wie A. Spengel kurz vorher tam id optumumst aus den Spuren der Ueberlieferung verbesserte. Zu allen diesen Verderbnissen kommt, dass schon Schreiber von Handschriften, wie der des Palatino-Heidelbergischen Codex C, des Copierens unverständlicher Worte satt, ihr kritisches Talent zum Schaden der Ueberlieferung erprobten: ein Beispiel liefert das Si increpauit des C in diesem Verse, welches ich nach der Geppertschen Ausgabe aus der Schneiderschen Collation anführe. Der Archetypus der Palatini liess im vorliegenden Falle ein sd und bald darauf ein c aus. Es ist herzustellen: Sin crebra[s d]u[c]it, also:

> Si raras nóctes ducit, db animo perít: Sin crebras dúcit, ipsus gaúdet, res perít.

### 14. [accongerere].

Ganz das nämliche Verhältniss begegnet auch Truc. I 2, 17, wo man bis auf die neuste Ausgabe herab das Doppelcompositum accongerere liest, das sonst nirgends bezeugt ist, und schon durch seine ungewöhnliche Bildung auffällt. Die Vulgata hat:

Me illis quidem haec uerberat uerbis, nam ego huic dona accongessi.

Die neuste Ausgabe von Geppert bietet den anapaestischen Septenar:

Me illis[ce] quidem haéc uerberat, uerbis, nam ego huc bona mea dccongessi.

Die Palatini geben in Uebereinstimmung mit dem Palimpsesten illis statt illisce, A fälschlich UERBERANT für uerberat; B hat zum Schluss huc done adecessi, C und D wieder mit offenbarem Correcturversuch huc dona concessi, A nach Gepperts Mittheilung BONAMEADIGESSI. Aus diesen Varianten schloss ich in der Zeitschr. f. d. Gymnas. XVIII S. 534, im Archetypus der Palatini habe huc done adecessi statt huc don[a m]ea decessi, und dies im Vergleich mit der Ambrosianischen Ueberlieferung für huc bona mea degessi gestanden; und weil der Palimpsest statt eines langen Verses vielmehr zwei kleine giebt, deren erster bei uerbis aufhört, so stellte ich zwei anapaestische catalectische Dimeter oder Semiseptenare her:

Me illis quidem haec uérberat uerbis, Nam ego huc bona méa degessi.

degerere ist der übliche Ausdruck für das Darbringen solcher Geschenke. Die Vermuthung ist durch den Palimpsesten bestätigt worden, welcher nicht DIGESSI, sondern sicher DEGESSI darbietet. Fehler wie UERBERANT statt UERBERAT sind im Ambrosianus nicht viel weniger selten als - AM für - A, ein Fehler, welcher namentlich in den ältesten Handschriften lateinischer Kirchenväter sehr oft begegnet. So steht Trin. 211 im Palimpsesten ziemlich deutlich LUBEANT statt lubeat, wie auch bereits Geppert sah; Ritschl giebt sehr vorsichtig an . UBEANT; die erste Letter ist jetzt zum Theil in einem Loch, zum Theil von der Vulgatschrift bedeckt, doch lässt sie ein unten erhaltener Strich als L erkennen; entschuldigt wird hier das lubeant statt lubeat durch das unmittelbar folgende sciant.

#### 15. [pausare].

Trin. 187 lautet, im Anschluss an die Palatini in den Ausgaben: megaronides. Pausa: uicisti castigatorem tuum.

Allein das ungewöhnliche Zeitwort pausare "anhalten" kommt anderswo bei Plautus nicht vor; den Imperativ dieses Verbums anzunehmen scheint demnach bedenklich. Nicht geringeres Bedenken aber erregt die neuerdings aufgestellte Ansicht, mit Beibehaltung der ursprünglichen Länge des femininischen – a den Nominativ des Substantivs pausa in soloecistischer Anwendung zu statuieren. Der Anfang dieses Verses ist in A freilich nicht leicht lesbar, allein sofort springt in die Augen, daß für einfaches PAUSA der Raum viel zu groß ist, da alle Senare gleich weit eingerückt zu werden pflegen, und genaue Betrachtung der Stelle durch die Lupe lässt folgendes als unzweifelhaft erkennen:

### **HAYC**. IUICISTI etc.

Der Punkt hinter dem ersten C bezeichnet eine mittelbreite Buchstabenstelle, die wegen dick aufgetragener Vulgatschrift unlesbar ist: doch ragt oben über derselben noch deutlich erkennbar der äußerste Theil eines schrägen Querbalkens hervor, wie ihn außer dem M, für das der Platz hier nicht ausreicht, nur das A hat. Das C in UIÇISTI ist zum grösten Theile von der zweiten Schrift bedeckt. Als sicher lässt sich also die Lesart ΠΑΥCAIUICISTI hinstellen, und so wird auch zu schreihen sein:

Πανσαι: uicisti castigatorem tuúm.

Bei griechischen Komikern ist besonders das Activum  $\Pi \alpha \tilde{v} \varepsilon$  in diesem Sinne im Gebrauch. Was die Form der griechischen Lettern angeht, so kann ich darüber folgende Mittheilungen machen. Es finden sich nach meiner Wahrnehmung im Trinummus noch außerdem mit griechischen Lettern geschrieben: ΑΠΑΓΕ V. 266, ΟΙΧΕΤΑΙ V. 419, Μω-PWC V. 669. Alle vier Stellen sind schwer lesbar, doch lässt wiederholte Untersuchung keinen Zweifel über die Form der Buchstaben. Das hier angewandte Alphabet ähnelt dem in den von Mai (Mailand 1819) unter dem Titel ,, Iliadis fragmenta antiquissima cum picturis itemque scholia uetera ad Odysseam edente Angelo Maio etc." nebst einem getreuen Facsimile (es enthält Ilias XXI V. 393-409) veröffentlichten Bruchstücken. Nur sind die Buchstaben im Plautus um ein Weniges kürzer und schmaler. Das griechische A hat in den Iliasfragmenten einen wagerechten Querbalken in der Mitte, während dieser hier etwas gekrümmt von links nach rechts aufsteigt. Dagegen ragt, wie bei dem lateinischen A im Palimpsest, in beiden Handschriften der zweite Schenkel des spitzen Winkels des Alpha über den Scheitelpunkt hinaus, also A. Man sieht, dass beide Schreiber die Form des griechischen Alpha der des lateinischen A möglichst anzupassen suchten. Die Grundstriche des M ferner sind in den Resten des Plautus etwas schräger als in den Homerischen Bruchstücken. Immerhin aber ist, abgesehen von diesen und ähnlichen Besonderheiten, der Charakter der Schrift im Allgemeinen derselbe, d. h. möglichste Annäherung der griechischen Majuskel an die römische quadratische Form. Da nun zugegeben werden wird, dass der Plautinische Palimpsest in Italien geschrieben ist, so folgt für den Abfassungsort jener aus der berühmten Sammlung des Genuesen Joh. Vincentius Pinelli stammenden Iliashandschrift mit Wahrscheinlichkeit, dass auch diese von einem italienischen Schreiber angefertigt wurde. Auf solchen Ursprung hat, ohne Hermes I. 20

die Uebereinstimmung des Schriftcharakters mit dem Plautinischen Rescriptus zu kennen, schon der Mailändische Bibliothekar und gelehrte Orientalist Anton Ceriani geschlossen; dieser sagt in der Praefatio zu den von ihm (Mailand 1864) edierten "Monumenta sacra et profana ex codicibus praesertim bibliothecae Ambrosianae" tom. III p. XX über den Homerischen Codex folgendes: "In basi litterarum, et paullum uel in exiguioribus ductibus pro proceritate literarum et ceterorum codicum more imitatur ueterem quadratum Latinorum characterem magnamque in picturis cum Herculanensibus ac Pompeianis similitudinem habet."

16. [Diona].

Nach Camerarius' Vorgange lassen die neusten Plautusausgaben den Miles Gloriosus Pyrgopolinices bei "Diona und Mars" schwören in dem Verse Mil. Glor. 1414R:

Iuro per Diónam et Martem, mé nociturum némini.

Allein diese Schwurformel ist sonst nirgends bezeugt, und über die Göttin Diona, welche aus dem griechischen Original herübergenommen sein müsste, lassen sich selbst aus der hellenischen Mythologie wenig sichere Nachrichten zusammenbringen. Sie gehört zu den alten Gottheiten, welche vor dem jüngeren Göttergeschlecht allmählig immer mehr in den Hintergrund zurücktreten. Die einzige Möglichkeit der Erklärung, wenn die Tradition auf Diona hinwiese, wäre, sie als Mutter der Venus zu fassen und anzunehmen, der Miles, welcher im vorigen Verse Venerius nepotulus spottweise genannt wird, schwöre nun bei der Mutter und dem Gatten der Venus. Andere Kritiker schlossen sich der Vermuthung des Meursius an, welcher per Dianam et Martem zu bessern vorschlug; noch Hertzberg erklärte sich kürzlich für dieselbe. Allein hier befremdet einmal die Verbindung der Diana mit dem Mars, zweitens aber die Anrufung der Jagdgöttin durch einen prahlerischen Krieger. Das Missliche beider Versuche erkannte Th. Bergk. Die Palatinischen Handschriften weisen statt per Dionam oder per Dianam auf peridam (CDa) oder peridum (B). Bergk nahm an, dass im Archetypus der Palatini zwischen per und idum (oder idam) die drei Buchstaben lap ausgefallen seien und dass das gewöhnliche Martem die längere archaische Form Mauortem verdrängt habe. Er schrieb daher (im Hallischen Universitätsprogramm zum 2. Aug. 1862 p. 5): per Lapidem et Mauortem; Iupiter Lapis ist als Schwurgott aus Festus, Gellius und Polybius bekannt. Allein die seltnere Form per Lapidem liegt der handschriftlichen Ueberlieferung peridum (oder peridam) nicht

so nahe als die einfache Form periou[e]m (d. h. per Iouem), welche bereits die dritte Hand in dem Vaticanus D (d. h. Dc) durch Conjectur erreichte. In Handschriften dieser Zeit sind d und o oft verwechselt, z. B. Poen. V 3, 29 hat B qudd statt quod, Truc. II 8, 4 haben B und D si coatur statt sic datur. Der Palimpsest blieb Ritschl unerkennbar; die Seite 380, auf deren zehnter Zeile der Vers steht, ist sehr schlecht erhalten, bei hellem Lichte aber erscheinen deutlich PERIOUEM, und das Folgende, obwol nicht sicher lesbar, passt so genau zu ETMAUORTEM, daß per Iouem et Mauortem als durch den Palimpsest gesichert zu betrachten und der trochäische Septenar so herzustellen ist:

Iúro per Iouem ét Mauortem, mé nociturum némini.
Für die Verbindung des Jupiter und Mars in diesem Schwur bedarf es keiner Rechtfertigung. Es ist überslüssig daran zu erinnern, dass schon das Göttersystem des Numa diese beiden Götter mit Einschluss des Quirinus zu engerem Verband vereint. Der Soldat Pyrgopolinices rust den höchsten Gott, den Jupiter, an, und nach diesem den für ihn demnächst bedeutsamsten, den Kriegsgott Mars.

# 17. [strenuare].

Pseud. 628—630 lauten nach Ritschls Restitution:
(HARPAX) Siquidem hercle etiam supremi promptes thensauros Iouis,
Tibi libellam argenti numquam crédam. PSEVDYLYS. Dum
te strénuas,

Rés erat soluta. HARPAX. Vinctam pótius sic seruduero. Die früheren Herausgeber, deren Versuche Ritschl in der Anmerkung zu diesem Verse zusammenstellt, haben die schwierige Stelle durch mannigfache Aenderungen zu heilen gestrebt. Die meisten hielten an dem durch die Palatini überlieferten Verbum strenuare fest, welches sonst nicht vorkommt. Man fasste es intransitiv in dem Sinne: "dum tu negando ita strenuum hominem te ostentas: interim res solui poterat." Dazu war nothwendig, das in allen Manuscripten mit Einschluss des Palimpsesten überlieferte Futurum erit in der ersten Hälfte des letzten Verses in erat zu verwandeln, und diese Aenderung ist meist festgehalten worden. Dass die Bildung strenu-are von strenu-us der Regel nach nicht intransitiv sein durfte, sah Ritschl; er schrieb daher te für tu, welches alle Hss., auch die Ambrosianische, gleichmäßig schützen. Das Zusammentressen zweier Aenderungen, die nothwendig waren, um ein sonst nicht überliefertes Wort zu halten, dessen Beibehaltung noch dazu eine sehr matte Ausdrucksweise bewirkte, veranlasste Ritschl zum Zweifel; vgl. seine Note: "si modo fuisse strenuare uerbum satis credibile est." Er hielt an der Form nur fest, weil der Palimpsest, obschon nicht ganz deutlich [er bezeichnet ihn durch (A)], mit den Vertretern der Palatinischen Recension genau übereinzustimmen schien. Diese geben mit veränderter Personenabtheilung: credam dum tu strenuas | PS. Res erit soluta. Dabci ist zunächst daran zu erinnern, dass der Palimpsest in allen erhaltenen Theilen jede Personenbezeichnung fortlässt, nur da, wo Personenwechsel in Mitte der Verse eintritt, für eine später farbig auszufüllende (griechische) Majuskel, wie sie sich z. B. im Codex Bembinus des Terenz erhalten haben, einen kleinen Raum frei lässt. Wo eine neue Person mit dem Anfang eines Verses eintrat, blieb kein Raum leer, der breite Rand war zur Aufnahme dieser Letter bestimmt. Daher ist aus dem Fehlen des Zwischenraums für Personenwechsel zwischen credam und dum nicht mit Gewissheit zu folgern, dass der Schreiber des A die Person des Pseudolus gerade zu Anfang der dritten Zeile, also vor Res erit soluta, eingesetzt wissen wollte. Der Zwischenraum zwischen credam und Dum war eben in A. wie öfters, aus Versehen vergessen worden. Auch im Bembinus finden sich häufig dergleichen Versäumnisse, die der erste Schreiber selbst oder, wenn man will, der erste Corrector, welcher die Personenlettern dazumalte, dadurch gut machte, dass er die rothen Buchstaben über die Zeile setzte. — Th. Bergk hielt in dem schon erwähnten Hallischen Programm p. 4 an den überlieferten tu und erit fest, und vermuthete:

Tibi libellam argénti numquam créd[u]am. PSEVD. Dum tu óbstinas, Rés erit solúta. HARP. Vinctam pótius sic seruáuero.

Der Palimpsest, welcher Ritschl nur zum Theil lesbar war, bestätigt in V. 628 die Schreibart thensauros, in V. 629 giebt er LIBELAM mit einem einzigen L statt libellam, am Versschluss aber sicher: CREDAM-DUMTUSTERNUAS, dann im folgenden Verse: RESERITSOLUTA. Dadurch ist der Sinn hergestellt, und zugleich die schon von Salmasius veröffentlichte Conjectur: psevd. I, dum tu sternuas (oder sternuis), Res erit soluta, im Ganzen bestätigt; nur ist das I überflüssig. Pseudolus sucht den Harpax zu überreden, ihm das für den Kuppler Ballio bestimmte Geld zu übergeben. Dieser weigert sich aus Misstrauen und erklärt, selbst wenn Pseudolus Verwalter der Schätze des Jupiter sei, ihm keine libella argenti anvertrauen zu wollen. Darauf sagt ihm Pseudolus: Dum tu sternuas, Res erit soluta, also: " In so viel Zeit, als du zum Niesen gebrauchen würdest, d. h. in einem Augenblick, kannst du die Sache abmachen;" worauf Harpax soluere in anderem

Sinne als "gelöst" und res in anderm Sinne als das "Geld," welches er im Beutel führt, fassend erwidert: Vinctam potius sic seruauero.

### 18. [pugnad].

E. Bénoist ("Lettre à M. Egger sur divers passages de l'Aulularia" Lyon 1865 p. 19fg.) hat neuerdings das ursprüngliche -d der lateinischen Ablativendung für die acrostichischen Argumente der Plautinischen Komödien bei Besprechung von V. 7 des Argumentum zur Aulularia wahrscheinlich zu machen gesucht aus der Lesart des Codex Vetus (Ritschl's B), welcher im Argumentum zu den Captiui V. 1 nach der für ihn gefertigten Copie "Captus est in pugnad Hegionis filius" bieten soll. Es ist sehr wahrscheinlich, dass zur Zeit des Plautus das allmählig immer mehr verschwindende - d des Ablativs, auch wo es nicht mehr geschrieben wurde, seinen Einfluss noch auf die Ausdehnung des Hiats äußerte, in ähnlicher Weise, wie die Hiate der Homerischen Gedichte zum Theil durch mehr oder weniger bewahrte S - und Digamma-Laute erklärbar sind. Wenn aber auch in vielen Fällen ein solcher D-Laut noch gehört wurde, so ist doch eine andere Frage, ob Plautus ihn noch durch die Schrift ausgedrückt habe. Unsere Handschriften bieten von dem -d an den Ablativen von Substantiven, so weit ich sie kenne, kein sicheres Beispiel: denn nur durch Versehen des Copisten, welchem wol zugleich eine der modernen Ausgaben des Plautus vorlag, in denen zum Theil aus Conjectur pugnad gedruckt ist. drang die Form mit dem -d in den Vers der Captivi; B giebt vielmehr in Uebereinstimmung mit den übrigen Codices:

# Captus est in pugna Hegionis filius.

Bénoist ist durch seinen Copisten aber nicht nur an dieser einzigen Stelle getäuscht worden; er nennt denselben zwar "un des plus scrupuleux de la bibliothèque du Vaticain, qui me copie page par page, ligne par ligne, en reproduisant les sigles, les abréviations, en employant les encres diverses de l'original, en observant avec soin les majuscules, les ratures, les surcharges, en mesurant même les blancs; "aber nichts desto weniger ist kaum eine Collation je so nachlässig und ungenügend gemacht worden. Auf p. 27fgg. giebt Bénoist eine Probe der Copie, indem er den Wortlaut der ersten Scene des zweiten Akts im Codex B abdrucken lässt. Um von Kleinigkeiten abzusehen, sind darin folgende falsche Angaben:

V. 3 odiosus statt odiosas; 5 reptam statt reptam d. h. repertam; 6 insito statt inscho d. h. in saeculo; 7 cogitabo statt cogitato; 9 aequũ statt equũ; 18 petor statt peior; 19 islaec statt islaec erste, islae

zweite Hand; 19 te statt re; 23 liber statt liberis; 25 excutiunt statt excuciunt; 26 soror jubet statt iubet soror; 27 emorar quidem (so!) statt quide emoriar; zum Schluss von V. 27 ist der vom ersten Corrector selbst zugefügte Vers Sed his legibus si quam dare uis ducam ganz vergessen; 29 cedo statt cedo; 32 Eeam statt Eam; iubas statt iubes; 33 rogas statt uis roga; 35 praegnantem statt pregnantem; 37 mistum statt istum; 38 nostror, statt nostror (so!) d. h. nostrorum; 39 dapsillis statt dapsiles; 41 sunptib statt sumptib; 41 redigunt statt redigunt d. h. rediguntur; 47 num statt nunc; 48 Et statt EVNOM Et; 48 frater Ego statt frater Megadorus Ego. Dass ein solcher Copist hinter imperia in V. 40 eine Rasur übersah, in welcher e stand, in V. 44 nicht bemerkte, wie zwischen malū und ecastor der freie Raum einst durch ein später ausgekratztes m ausgefüllt war, die Lücke in demselben Verse zwischen ecastor und eius um 8 Lettern zu klein bezeichnete, in V. 36 postum, als hieße es postumen anmerkte statt des richtigen postum' d. h. postumus und dgl. mehr, wird begreiflich erscheinen. Die Interpunktion und Abbreviaturen sind ebenfalls keineswegs genau angegeben, auch die Wortscheidung ist nicht immer richtig copiert; da jedoch für die Texteskritik hierdurch kein Nachtheil erwachsen kann, so übergehe ich diese Fehler. Nicht viel besser steht es mit der von Bénoist mitgetheilten Probe aus D. Die Ausgabe der Cistellaria, welche derselbe Gelehrte vor nicht langer Zeit veröffentlicht hat, ist mir bisher unbekannt geblieben, doch steht zu fürchten, dass sie nach denselben Collationen gemacht ist; nach den Proben, die oben gegeben sind, darf auf Varianten, welche auf dieser Copie beruhen, keine Rücksicht mehr genommen werden.

### 19. [euorsare].

Trin. 409 gehört zu den verzweifeltsten Stellen im Plautus. Der Vers ist in den Palatinischen Codices verloren gegangen, nur der Palimpsest hat ihn erhalten, und giebt damit einem in der Luft schwebenden quam si seine syntaktische Beziehung. Gewöhnlich las man:

407 Piscator, pistor abstulit, lanii, coqui,

408 Olitores, myropolae, aucupes. confit cito,

410 Quam si tu obicias formicis papauerem.

Da Ritschl in A zwischen Vers 408 und 410 einen neuen Senar gewahrte, von dem er folgende Buchstabenreste erkannte:

Non hercle minus [diripitur drgentum] citó, Quam si formicis tu obiciás papauerém.

er schlug zugleich distrahitur argentum oder mit engerem Anschluss an seine Aufzeichnungen auorsumst argentum vor; Vollbehr wollte lieber euorsae sunt minae; in seiner Ausgabe endlich schrieb Ritschleuorsi sunt nummi. Th. Bergk fasste in seiner Recension der Ritschlschen Ausgabe V. 409 als Dittographie zu 408, und schlug im engen Anschluss an Ritschls Variante vor:

Non hercle minus se uorsant turbines citó.

Eine andere Angabe machte Geppert (über den Cod. Ambrosianus S. 32). Er sah, daß zwischen MINUS und UORS nicht N stehen könne, sondern zwei senkrechte, sicher unverbundene Striche. Den ersten von diesen hielt er für nur der darübergeschriebenen Vulgatschrift angehörig; allein dann wäre ja im Texte des Plautus ein leerer Raum ohne Grund gewesen, wie sich dergleichen sonst nicht finden. Außerdem las Geppert nun so:

NONKERCLEMINUS||E UORSAT.RMOT...CITO.

Der Palimpsest ist auf der Seite 256, dessen zwölfte Zeile dieser Senar einnimmt, sehr gut lesbar, dieser Vers ist etwas schwerer erkennbar. Zwischen MINUS und UORS stehen zwei Buchstaben, deren zweiter ein deutliches I ist; der erste ist nur in der unteren Hälfte erhalten, kann aber nur D oder allenfalls B gewesen sein: vor CITO stand deutlich ITUR. Zwischen DIUORS und ITUR stehen deutlich acht Buchstaben, deren erster E scheint; der zweite war sicher D, der dritte sicher I; der vierte ist in einem senkrechten Loch, aber aus einem Häkchen, das an der rechten Seite desselben erscheint, wahrscheinlich S; der fünfte ist wieder in einem senkrechten Loch, doch macht ein Querbalken oberhalb ein T wahrscheinlich; der sechste ist R, könnte höchstens noch K sein; der siebente A; der achte scheint K. Danach ergiebt sich folgende Lesart:

Non hercle minus diuorse distrahitur cito, Quam si tu obicias formicis papauerém.

So heisst es ganz ähnlich von demselben Vermögen des Charmides Trin. 617: quom apsenti hic tua res distrahitur tibi. — Die Redeweise diuorse distrahi ist ächt Plautinisch; auch diuorsum distrahi war im Gebrauch, wie öfter in ähnlichen Fällen Adjectiv und Adverb wechseln; vgl. Merc. 470 quo pacto ego diuorsus distrahor. Ueber die Betonung in V. 410 vgl. Corssen über Ausspr. Vokal. u. s. w. II S. 466.

Rom.

W. STUDEMUND.

# EIN NEUES AKTENSTÜCK AUS DER FINANZ-VERWALTUNG DES LYKURG.

Unter den im Jahre 1864 nordöstlich von den Propyläen gefundenen Inschriftensteinen befindet sich ein Stück hymettischen Marmors, welches auf der Vorderseite Folgendes enthält:

٨١ € ٨K . Y EPEIAndeKTOY. A  $NTATOYT\Omega NT\Omega NXPF$ **O**Δ**E**Δ**A**N**E**I**≤ME N A EΞ A** IATAMEГАЛАМЕРІІЕ≤.. **AAKTIKONEI≲TA⊓PO△E△** 5 N TONKANHΦOPIKONOPΩ€/ \| PENTHKONTAA|Γ|Δ.≤K/ **ENTETOYENIAYTOYEKA≨TO** \_NTOYΔIO≤TOY≤ΩTHPO≤ΓO A I T OY≤A Y T OY≤METATΩNE Γ I 10  $IT\Omega I\Delta IIT\Omega IOAYMPI\Omega I : : KO \leq \land$ **\ΤΟΥΤΑΜΙΟΥΤΟΥΔΗΜΟΥΕΚΤΩΝΙ YENIAYTOYENTHITET PAETIALEK MOY≤EKTH≤AΓAPXH≤TH≤AΓOTΩNTE** UIIII € N € O A I △ E K A I T H I A F A O H I T Y X HI **₹TATΩNTOY!EPOYTH€AΓAOH€T ΣΙ≤ΚΑΙΤΩΙΑΜΦΙΑΡΑΩΙΚΑΙΤΩ** O≤MONEKA≤TONOT OYANH I T **₹TΩNOEΩNTOAPFYP ION** TΩN. EPΩNTH €APTEMI ΔO EONEIAΩOικAIAMEINON **₹KAI ⟨\^^ IOY**₹NEΩNTIΩ₹ MIKP v. < TAMENAKAIO < €. OY ≤ I E P OY ≤ TH I △ H M H T P **EPITΩNENTOI ≤ A A A O** 25 0. TO I

OY

Der Stein ist 16 Centimeter dick und oben, rechts und unten abgebrochen; links ist theilweise der Rand erhalten, indess sind die ersten drei Buchstaben verscheuert. Zeile 9 ist links vor dem N ein kleiner Querstrich erhalten, welcher nur einem E oder einem  $\Omega$  angehören kann; nach wiederholter Besichtigung des Originales habe ich mich für das letztere entschieden. Zeile 12 steht nach derselben Seite hin zu Anfang ein schiefer Strich, indess ist kein Ansatz einer zweiten Hasta bemerkbar, und es scheint daher ein etwas missrathenes I zu sein. Die Schrift ist die kleine und zierliche der 2. Hälfte des 4. Jahrhunderts, die Anordnung der Buchstaben  $\sigma \tau oi\chi\eta\delta \acute{o}\nu$ ; doch findet sich Z. 18 eine kleine Ungenauigkeit in derselben. Die Zeile enthielt, wie sich weiter unten herausstellen wird, wahrscheinlich 50 Buchstaben, doch wird dadurch, das man dies weiß, nicht viel gewonnen, da die erhaltenen Reste zu unbedeutend sind, um das Ganze daraus wieder herzustellen.

Den Inhalt der Inschrift bildet, wie ein Blick zeigt, ein Volksbeschluss, und zwar scheint zu Anfang vor dem Bruche von der Rückzahlung geliehener Gelder die Rede gewesen zu sein. Es folgen Bestimmungen über die Verwaltung von Staatsopfern und -festen, die Beamten, welche dabei thätig sein, und die Cassen, welche Zahlungen leisten sollen; endlich über heilige Schätze. Die Inschrift bildet somit ein Gegenstück zu der von Böckh in der Staatsh. II S. 49 ff. (=Rang. 118) behandelten, welche nach Kirchhoffs neusten Untersuchungen noch in die Lebenszeit des Perikles gehört 1). Eine Vergleichung derselben mit den Fragmenten der Rede des Lykurg περί διοικήσεως, dem Volksbeschlusse des Stratokles hinter den Lebensbeschreibungen der 10 Redner, endlich den bereits von Böckh auf Lykurg bezogenen Fragmenten der Hautgelderinschriften machen es unzweifelhaft, dass der Beschluss der Finanzverwaltung des Lykurg angehört und wahrscheinlich auf Antrag des letzteren selbst gefasst worden war. Unter den auf Antrag des Stratokles dem Lykurg nach dessen Tode dekretirten Ehren war auch die, dass der Schreiber des Volkes die Volksbeschlüsse des letzteren in Abschriften έν ακροπόλει πλησίον τῶν ἀναθημάτων aufstellen solle, eine dieser Copien haben wir möglicherweise vor uns 2).

<sup>1)</sup> Die Resultate Kirchhoffs, die Zeitbestimmung der Inschrift anlangend, sind durch eine von mir in den Annalen des Römischen Institutes v. J. 1865 S. 315 ff. mitgetheilte Inschrift bestätigt worden.

<sup>2)</sup> Werden mit den Worten πλησίον τ. α. Weihgeschenke des Lykurg be-

314 KÖHLER

Der zertrümmerte Zustand der Inschrift macht es nöthig, auf die einzelnen Stücke näher einzugehen.

- Z. 1—4. ἐπειδὴ δ' ἐκ τοῦ . α - - [τὰ περιό]ντα τούτων τῶν χρη[μάτων] - - [τὰ πρ]οδεδανεισμένα ἐξα[ναλίσκεσθα] - - [τὰ Παναθήνα]ια τὰ μεγάλα. Der Zusammenhang scheint gewesen zu sein, daſs nachdem im Vorhergehenden von der Rückzahlung geliehener Gelder die Rede gewesen war, weiter über den Ueberschuss der dazu bestimmten Fonds verſügt wird; vgl. zur Fassung den bereits angezogenen Volksbeschluss bei Böckh Staatsh. III A § 9. Nach dem Volksbeschlusse des Stratokles hatte Lykurg, wahrscheinlich im Anſange seiner Verwaltung der attischen Finanzen, zu wiederholten Malen Anleihen bei Privatleuten ohne Unterpſand und wahrscheinlich, obgleich dieſs nicht ausdrücklich gesagt wird, ohne Zinsen gemacht, deren Gesammtsumme auſ 650 Talente angegeben wird³).
- Ζ. 4-8. μερίζεσθαι  $[\delta \hat{\epsilon}]$  - λακτικόν εἰς τὰ προδεδ $[\alpha$ -νεισμένα] -  $[\tau$ όν κόσμο]ν τὸν κανηφορικόν ὅπως ἆ[ν] -  $\alpha$ ι πεντήκοντα αἰγίδες κα -  $[\pi]$ έντε τοῦ ἐνιαυτοῦ ἑκάστο[v] -

Es ist mir unmöglich gewesen, in diese Worte Zusammenhang zu bringen, doch weist die Erwähnung des κόσμος κανηφορικός wieder bestimmt auf Lykurg hin. Dieser hatte nach einer später ausführlich zu besprechenden Stelle im erwähnten Volksbeschluss, welcher offenbar auch der Darstellung bei Pausanias I 29 16 zu Grunde liegt, κόσμον κρυσοῦν εἰς ἑκατὸν κανηφόρους angeschafft. Als zur Ausrüstung der Kanephoren gehörig sind auch die πεντήκοντα αἰγίδες anzusehen, Lykurg hatte das Wort in der Rede περὶ διοικήσεως gebraucht, woraus es Harpokration mit der Erklärung τὰ ἐκ τῶν στεμμάτων δίκτυα citirt;

zeichnet? Von solchen ist, so viel mir bekannt, nichts überliefert. Sieht man von L. ab und ist auf den Fundort der Inschrift etwas zu geben, so wäre der Raum zwischen dem Erechtheion und den Propyläen besonders zur Aufstellung von Weihgeschenken benutzt worden. Es war dieß allerdings der einzige von Gebäuden freie Raum größerer Ausdehnung auf der Burg.

<sup>8)</sup> Volksbeschluss des Stratokles 852 Β πολλά δὲ τῶν ἰδιωτῶν διὰ πίστεως λαβών καὶ πο ο δανείσας (καὶ) εἰς τοὺς τῆς πόλεως καιοοὺς καὶ τοῦ δήμου τὰ πάντα ἑξακόσια καὶ πεντήκοντα τάλαντα. Der Sinn dieser Worte, welcher nicht immer richtig verstanden worden ist, scheint nur der im Text angegebene sein zu können, vgl. zur Form und zum Inhalt Hypereid. c. Demosth. S. 13 C. 2 der Ausg. von Böckh ἔιρη δὲ κατακεχοῆσθαι αὐτὰ (τὰ χρήματα) ὑμῖν προδεδανεισμένος εἰς τὸ θεωρικὸν und 13 καὶ εἰπεῖν ὅτι τῷ δήμῳ προδεδάνισται τὰ χρήματα εἰς τὴν διοίκησιν. Von der Rückzahlung geliehener Gelder an die Tenedier scheint ein Volksbeschluss aus Ol. 110, 1 zu handeln, welcher im Römischen Bullettino von 1866 S. 106 ff. mitgetheilt worden ist.

dieselbe Erklärung mit Verschweigung des Namens des Lykurg findet sich auch bei andern Lexikographen. Das Netz, mit welchem auf bildlichen Darstellungen der Omphalos bekleidet ist, könnte nach dieser Erklärung vielleicht als  $\alpha i \gamma l_S$  bezeichnet werden. Ueber die Sitte, daß die Priesterin der Athene bei bestimmten Gelegenheiten die Aegis trug, vgl. die reiche Stellensammlung zu den Paroem. gr. I p. 339. — Die letzten Worte sind vielleicht richtiger mit dem Folgenden zu verbinden.

Z. 9 — 11. - - [ω]ν τοῦ Διὸς τοῦ Σωτῆρος πο[ιησ] - - - [κ]αὶ τοὺς αὐτοὺς μετὰ τῶν ἐπι[στατῶν τοῦ Ὀλυμπιείου θύσασθα]ι τῷ Διῖ τῷ Ὀλυμπίῳ.

Es folgen Bestimmungen über Opfer des Zeus Soter und Zeus Olympios. Beide waren Staatsopfer, das erstere sicher eine ξορτή ἐπί-Gerog, und mit Schmausereien verbunden. Sie werden in den Rechnungsablagen über die Hautgelder aus Ol. 111, 3ff., über welche weiter unten ausführlicher geredet werden muss, aufgeführt und fielen das erstere in den Skirophorion, das zweite wahrscheinlich in den Munychion 4). Die Bestimmungen, welche im Volksbeschluss über diese Opfer getroffen werden, sind offenbar rein administrativer Natur und betreffen die Beamten, welche bei der Verwaltung thätig sein sollen; diese sollen für das Opfer des Olympischen Zeus außer den Epistaten des Heiligthumes dieselben sein wie - doch wohl für das des Soter, denn ein anderes Opfer dazwischen einzuschieben gestattet der Raum schwerlich. Welche Behörde gemeint sei, ist nicht deutlich, da die Hautgelder vom Opfer des Zeus O. von den συλλογείς τοῦ δήμου abgeliefert werden, welche auch sonst als ἱεροποιήσαντες τῷ Διὰ τῷ Όλυνπίω sich genannt finden (C. I. Gr. n. 99); vom Opfer des Zeus S. aber von den βοῶναι, während anderwärts (Rang. 794 und öfter) die isoomoioi dem Zeus S. und der Athene Soteira opfern; vielleicht beziehen sich die Z. 8 erhaltenen Worte auf die betreffende Behörde. Ueber die Thätigkeit der ἱεροποιοί und ἐπιστάται als Verwaltungsbeamte s. Böckh Staatsh, I S. 302 d.

Nach einem doppelten Interpunktionszeichen heißt es weiter:

Z. 11—14. κοσ[μῆσαι δὲ βωμὸν τῷ Διὰ τῷ Σωτῆρ]ι τοῦ ταμίου τοῦ δήμου ἐκ τῶν ἱ[ερῶν δόντος ἀργύριον ἑκάστο]υ ἐνιαυτοῦ ἐν τῷ τετραετία ἑκ[άστη] - - - μους ἐκ τῆς ἀπαρχῆς τῆς ἐκ τῶν τε[λῶν] - - -

Aus dem Leben des Demosthenes ist bekannt, dass dem Zeus Soter am Ende jedes Jahres auf Staatskosten ein Altar geschmückt

<sup>4)</sup> S. A. Mommsen Heortol. S. 412.

316 KÖHLER

wurde<sup>5</sup>), hiernach habe ich Z. 11—13 versuchsweise ergänzt, ohne für die Worte stehen zu wollen. Eig  $\tau \grave{\alpha}$  isoá scheint der Titel einer Rubrik in den Rechnungsablagen des Schatzmeisters des Volkes gelautet zu haben, vgl. über diese Böckh Staatsh. I 232 f. Die  $\tau \epsilon \tau \varrho \alpha \epsilon - \tau \acute{\alpha}$  ist natürlich die vierjährige Finanzperiode; das Wort kommt so viel ich sehe hier zum ersten Male vor. Im Folgenden scheint eine  $\grave{\alpha}\pi\alpha\varrho\chi\gamma$   $\grave{\alpha}\pi\grave{\alpha}$   $\tau\tilde{\omega}\nu$   $\tau\epsilon[\grave{\lambda}\tilde{\omega}\nu]$  erwähnt zu werden, über welche mir sonst nichts bekannt ist; zum Ausdruck und zur Sache sind zu vergleichen die  $\grave{\alpha}\pi\alpha\varrho\chi\alpha\grave{\iota}$   $\tau\sigma\tilde{\nu}$   $\varphi\acute{\rho}\varrho\sigma\nu$ , welche an den Schatz der Staatsgöttin gegeben wurden, und  $\dot{\epsilon}_{0}^{1}$ 0, nemlich eine Mine vom Talent, betrugen.

Ζ. 15—17. θύσασθαι δὲ καὶ τῆ ἀγαθῆ Τύχη [τοὺς ἱεροποιοὺς μετὰ τῶν ἐπι]στατῶν τοῦ ἱεροῦ τῆς ἀγαθῆς Τ[ύχης]
--- οις καὶ τῷ ἀμφιαράψ καὶ τῷ ---

Des Tempels der Αγαθή Τύχη hatte Lykurg in der Rede περί διοικήσεως Erwähnung gethan nach Harpokration s. v. Αγαθης Τύχης νεάς, das Opfer wird in den Rechnungsablagen über die Hautgelder zwischen den Lenäen und den Asklepieen angeführt. Die Hautgelder werden in diesen abgeliefert von den ἱεροποιοὶ; fügt man den Namen derselben vor dem theilweise erhaltenen der Epistaten ein, so erhält man eine Zeilenbreite von 50 Buchstaben. Dass noch eine andere Bestimmung, beispielshalber der Zeit, dazwischen gestanden habe, erscheint nach der Fassung der Stelle wenig wahrscheinlich, auch würde man dann genöthigt sein, eine ungewöhnliche Breite des Steines anzunehmen. Von einem Opfer des Amphiaraos in Athen ist sonst nichts bekannt und man könnte daher an eine in Oropos zu vollziehende Funktion denken und das Vorhergehende etwa auf Delphi beziehen. Indess wird eine Bildsäule des Amphiaraos als oberhalb der Agora befindlich von Pausanias I 8 3 angeführt, der auch sonst mehrfach nur ἀγάλματα nennt, wo man Heiligthümer oder doch wenigstens Altäre als mit diesen verbunden annehmen muss; und ganz abgesehen von der allgemeinen Geltung, welche der Gott in späterer Zeit erlangt hatte, musste den Athenern, so lange sie um den Besitz von Oropos stritten, ganz besonders daran gelegen gewesen sein, durch eine derartige Stiftung sich des Wohlwollens desselben oder doch wenigstens seiner Verehrer zu versichern. Welches Fest vorher genannt gewesen sei, lässt sich nicht entscheiden.

Z. 18—27. - - - [κ]όσμον ξκαστον δτου αν  $\eta$  τ - - - [δοῦναι

<sup>5)</sup> Plut. Dem. c. 27 zu Ende, die andern Stellen s. bei Schaefer Dem. u. s. Z. III S. 337 A. 2.

δὲ τοὺς ταμίας τ]οὺς τῶν θεῶν τὸ ἀργύριον - - - τῶν ἱερῶν τῆς Αρτέμιδος - - - έον εἰ λῶον καὶ ἄμεινον - - - ς καὶ καλλίους νέων τι ώς - - - τ[ὰ] μικρὰ [ἱ]στάμενα καὶ ὅσ[α] - - - ς [τ]οὺς ἱεροὺς τῷ Δήμητρι - - - [ $\pi$ ]ερὶ τῶν ἐν τοῖς ἄλλο[ις ἱεροῖς?] - - τούτοι[ς τ]ὸν - - - ου - - -

Ich habe diese Trümmer vom Vorhergehenden getrennt, weil sie mir einem neuen Abschnitte anzugehören scheinen. Als Zahlung leistende Behörde treten hier die Schatzmeister der Götter auf, während die Staatsopfer auch aus der Staatskasse bestritten werden; es ist von Schmuck, von heiligen Gegenständen der Artemis und Demeter, von Wägungen und Neubeschaffungen die Rede. Es wird sich in der Folge herausstellen, daß hier eine umfassende Revision der heiligen Schätze angeordnet war, zuvor aber ist es nöthig, auf die Rechnungsablagen über die Hautgelder näher einzugehen.

Von diesen sind bis jetzt drei Fragmente aufgefunden worden, welche sämmtlich von der Akropolis herrühren und sich auf der rechten Seite einer Platte von hymettischem Marmor befanden 6). Sie beginnen mit Ol. 111, 3 Monat Poseideon, und umfassen die Penteteris von Ol. 111, 3—112, 3, doch sind aus den letzten drei Jahren nur Bruchstücke erhalten. Aber auch die Rückseite des Steines war beschrieben, obgleich dieß bezüglich des größten Bruchstückes weder von Fourmont, welcher dasselbe zuerst abschrieb, noch von Pittakis, welcher es wieder auffand, angegeben wird. Die Platte war nemlich in den Fußboden einer Kirche eingemauert und die nach oben gewandte Rückseite derselben ist in Folge davon so abgescheuert, daß nur einzelne Buchstaben erkennbar sind, indess ist es mir gelungen, nach dem Bruche hin Folgendes zu entziffern:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Sie sind edirt bei Böckh Staatsh. II S. 111—142, Rang. 841. 842.  ${}^{\prime}E\varphi$ .  ${}^{\prime}e\varphi$ . 3266 und 3452, können aber nach den Originalen mehrfach ergänzt und verbessert werden.

Ein ähnliches Verzeichniss heiliger Gegenstände enthält die Rückseite des Stückes, welches das  $\delta \epsilon \varrho \mu \alpha \tau \iota \varkappa \acute{o} \nu$  wahrscheinlich aus dem 4. Jahre der Penteteris nachweist, bei Böckh Staatsh. II S. 141 f. = Rang. 841. Den besten Aufschluss indess über die Natur dieser Aktenstücke giebt die Rückseite des zuletzt aufgefundenen Fragmentes aus der Mitte der Platte ( $E\varphi$ .  $d\varrho\chi$ . 3452), welche ich nach der mir von Prof. Kirchhoff gütigst mitgetheilten Herstellung hier folgen lasse:

[KEΦAΛA IO N ≤T]A OMOY≤ T[EΦANΩN:...]

 $[\le Y M \Gamma A N K E] \Phi[A] NA I O N \le TA O M[OYT \Omega N T E]$   $[Y \Gamma O \triangle E P I] \triangle \Omega N K A I T \Omega N A M \Phi I \triangle E \Omega N$   $[K] N[I] T \Omega N \le TE \Phi A N \Omega N : TTT X X X H H \triangle \Delta$ 

- 5 [XPY] <OYE E A K P O Γ O Λ E Ω < E Λ A B OME N
  [A Φ] Γ I P H ME N H < T H < A Φ E Y H < E Ω <
  [T T X Ϝ] Ϝ Δ Δ Δ Ι Ι Ι Ι Ι C T
  [XPY < OY] Ο Γ P O < E Γ P Ι A M E Θ A
  [T X Ϝ H Δ Δ] Δ Γ Ͱ Ͱ Ͱ Ͱ Τ

Das Verhältniss dieser Aktenstücke zum Volksbeschlusse springt in die Augen: sowie die Rechnungsablagen über das δερματικόν offenbar in Bezug stehen zu den Bestimmungen über die Staatsopfer, enthält die Rückseite die Rechnungsablage über die Revision der heiligen Schätze. Die Menge der letzteren mochte im Laufe der Zeit so angewachsen sein, daß es schwer war, eine Uebersicht darüber zu gewinnen, Vieles darunter mochte schadhaft und der Ausbesserung bedürftig sein. Kurz, man wird sich die Revision ähnlich zu denken

haben, wie die in dem Beschluss der Böotier C. I. Gr. 1570 für das Heiligthum des Amphiaraos bei Oropos angeordnete. In Athen war bekanntlich ein ähnlicher Versuch gegen Ol. 106 hin auf Antrag und unter Leitung des Androtion gemacht worden, der aber nicht so umfassend angelegt gewesen sein kann wie diess für Lykurg anzunehmen ist, und gewissenlos ausgeführt worden zu sein scheint?). Welches aber ist die Rechnung ablegende Behörde? Dass an den Vorsteher der öffentlichen Einkünfte nicht mehr gedacht werden könne, zeigt das ausgeschriebene Stück der Rückseite Z. 8: [χρνσοῦ] ὁ προσεπριάμεθα; ebensowenig aber kann, wie Böckh bereits richtig bemerkt hat, an die Schatzmeister der Athene oder der andern Götter gedacht werden. Es bleibt also nichts übrig als anzunehmen, es sei eine außerordentliche Behörde von penteterischer Dauer eingesetzt worden, deren Mitglied und wahrscheinlich Obmann aber jedenfalls Lykurg selbst war. Das letztere nemlich ist aus einer Stelle des Beschlusses des Stratokles zu schließen, welche bisher zu vielfachen Vermuthungen und Zweifeln Anlass gegeben hat, und jetzt erst ihre volle Erklärung findet. Nach Erwähnung der Thätigkeit des Redners als ταμίας τῆς κοινῆς προσόδου nemlich heißt es dort weiter: ἔτι δὲ αίρεθεὶς ὑπὸ τοῦ δήμου χρήματα πολλά συνήγαγεν είς την ακρόπολιν (καί) παρασκευάσας τῆ θεῶ κόσμον Νίκας τε όλογρύσους πομπεῖά τε γρυσᾶ καὶ άργυρα και κόσμον χρυσοῦν εἰς έκατὸν κανηφόρους 8). Der Ausdruck συνήγαγεν είς την ακρόπολιν nöthigt übrigens anzunehmen. dass sich in den Tempeln der Götter seit dem Volksbeschlusse aus der Zeit des Perikles wieder Schätze angesammelt hatten, welche Lykurg auf die Burg schaffen liefs; der dann aufgezählte Schmuck aber wurde nicht sowohl neu angeschafft, als durch Umschmelzung des schadhaft gewordenen hergestellt, nur wo das Gold nicht ausreichte, wurde anderes dazu angekauft. Auf dieselbe Thätigkeit ist übrigens auch das bei Bekker Anecd. p. 145, 33 (S. 86 der Fragmentsammlung von Kiessling) aus der Rede des Lykurg περὶ διοιχήσεως erhaltene Fragment zu beziehen: ἐκ τῶν ἱερῶν ὧν ἡμεῖς ἐπετροπεύσαμεν, aus welchem man füglich schon längst hätte schließen sollen, Lykurg sei einmal Schatzmeister der Athene oder der andern Götter gewesen. Die Rede περί διοικήσεως aber wird man nun nicht mehr unmittelbar nach

<sup>7)</sup> Demosth. c. Androt. 615, c. Timocr. 755; Böckh Staatsh. I S. 222, Schaefer Dem. u. s. Z. I S. 617f.

<sup>8)</sup> Die Ansichten der früheren über diese Stelle s. bei Meier comment. de vita Lycurgi p. LXXXV sq. und Böckh Staatsh. I S. 570.

320 KÖHLER

der Finanzverwaltung des Lykurg zu setzen haben, für welche jetzt die Penteteris von Ol. 110, 3—111, 3 feststeht, sondern eine Penteteris später.

Die Angaben der Schriftsteller über die Finanzverwaltung des Lykurg sind bekanntlich äußerst dürftig. Hypereides in den Rhett. IX S. 545 ed. Walz sagt allgemein ταχθείς δε έπι τη διοικήσει των χοημάτων εὖρε πόρους, und Böckh (S. 573) spricht es ausdrücklich aus: 'Wie er aber die Einkünfte hob und durch welche Massregeln, ist unbekannt.' Ich glaube nicht zu irren, wenn ich annehme, dass es namentlich die ίερα διοίκησις war, in welcher Lykurg reformatorisch thätig war. Von welcher Bedeutung diese im attischen Staatshaushalte war, ist bekannt, und es haben ihr daher alle großen Staatsmänner Athens, vor Allem Perikles, mit dessen Thätigkeit die des Lykurg überhaupt viel Aehnlichkeit hat, und mit dem er sich auch bei Pausanias zusammengestellt findet, ihre Aufmerksamkeit zugewandt. Im 4. Jahrhundert namentlich war die Zahl der Staatsfeste übermäßig angewachsen, während die Einkünfte immer mehr zusammenschmolzen, und es ist daher eine stehende Klage der Redner und Rhetoren jener Zeit, daß das Vermögen des Staates in Opferschmäusen aufgezehrt werde, während die Mauern verfallen und die Flotte und das Kriegswesen darniederliege 9). Die Traditionen seiner Familie mögen ebenfalls dazu mitgewirkt haben, der Thätigkeit des Lykurg diese Richtung zu geben; ein großer Theil seiner Reden behandelt Fragen des Staatskultus und die erhaltenen Fragmente sind bekanntlich eine Fundgrube für gottesdienstliche Alterthümer; ja selbst in der Leokratea macht sich diese Richtung stark bemerklich. Es mag in Athen an ähnlichen Gestalten in den durch Priesterthümer mit den alten Staatskulten verknüpften Eupatridenfamilien in guter und späterer Zeit nicht gefehlt haben, die Ueberlieferung bietet jedenfalls kein zweites Beispiel, an welchem dieser priesterliche Zug so hervorträte wie bei Lykurg. Dem Uebel in der Wurzel abzuhelfen durch eine Beschränkung der Zahl der Staatsfeste konnte die Sache eines solchen Mannes freilich nicht sein, auch würde der Bruch mit der Vergangenheit, mit welcher diese Feste durch ihre Entstehung verknüpft waren, zu gewaltsam gewesen sein, aber schon durch Abstellung der eingerissenen Missbräuche, von denen man sich aus der Rede des Lysias gegen Nikomachos eine ungefähre Vorstellung machen kann, und durch Regelung der Verwaltung

<sup>9)</sup> Vgl. Böckh Staatsh. 1 S. 293ff.

mochten dem Staate beträchtliche Ersparnisse erwachsen. Es ist gewiss kein Zufall, dass gerade Lykurg es war, welcher auch das Kriegsund Seewesen wieder hob, und dass unter der Finanzverwaltung seines Sohnes Habron die Restauration der Stadtmauern erfolgte, über welche die bekannte Inschrift vorliegt; sondern wenn man sich den Thatsachen gegenüber nicht verschließt, wird man in dem Zusammentreffen so mannigfacher Umstände die Spuren eines umfassend angelegten und consequent durchgeführten Planes nicht verkennen wollen. Auch die Frage über die zwölfjährige Verwaltung des Lykurg scheint mir nun gelöst, wenn nemlich man annimmt, derselbe habe Ol. 110, 3—111, 3 als  $\tau \alpha \mu i \alpha \varsigma \tau \tilde{\eta} \varsigma \kappa \sigma \iota \nu \tilde{\eta} \varsigma \pi \rho \sigma \sigma \delta \delta \sigma v$  an der Spitze der Verwaltung gestanden, die er auch in den beiden folgenden Penteteriden, wenn auch nicht nominell, was gesetzlich nicht möglich war, doch de facto, in der ersten als Obmann jener zur Regulierung der Staatsfeste und heiligen Schätze eingesetzten Behörde, in der zweiten als χειροτονηθείς έπὶ τῆς τοῦ πολέμου παρασκευῆς, leitete. Innerhalb dieses Zeitraumes sind dann seine Bauten zur Verschönerung der Stadt zu vertheilen, von denen es jetzt wenigstens möglich ist, den Ausbau des Theaters und des Stadions chronologisch zu fixieren: aus dem in der  $E\varphi$ .  $\alpha e\chi$ . n. 3453 bekannt gemachten, auf Antrag des Lykurg zu Ehren des Plataeers Eudemos gefassten Volksbeschluss ist zu entnehmen, dass beide Anlagen an den großen Panathenäen Ol. 112, 3 dem öffentlichen Gebrauche übergeben wurden 10). Die Form seiner Verwaltung legt übrigens einen Beweis dafür ab, welchen Einfluss er und mit ihm damals die antimakedonische Partei in Athen haben mussten, denn es kann keinem Zweifel unterworfen sein, dass jene beiden außerordentlichen Aemter ausdrücklich für ihn erschaffen, und im Grunde nur eine Umgehung des Gesetzes waren, es solle Niemand länger als 5 Jahre das Amt eines Schatzmeisters der öffentlichen Einkünfte bekleiden<sup>11</sup>). Das Geschick Athens aufzuhalten war er freilich durch seine

<sup>10)</sup> In der Insch. heißt es wörtlich: εἰς τὴν ποίησιν τοῦ σταδί[ου] καὶ τοῦ δεάτρου τοῦ Παναθη[ναϊ]κοῦ. Unter dem θέατρον Παναθηναϊκόν kann nur das Dionysische Theater verstanden werden, mag nun ein Verschen des Steinmetzen anzunehmen sein, welcher τοῦ Παναθηναϊκοῦ an falscher Stelle einschob, oder mögen in jener Zeit wirklich theatralische Aufführungen an den Panathenäen Statt gefunden und der Ausbau des Lykurg zu diesen in besonderer Beziehung gestanden haben. Ueber den Ausbau des Stadiums ist zu vergleichen Böckh in den Seeurk. S. 72.

<sup>11)</sup> Von einer ähnlichen Legalisierung einer gesetzwidrigen Handlung wird Plut. Demosth. c. 27 z. Ende der bezeichnende Ausdruck gebraucht: ἐσοφίσαντο πρὸς τὸν νόμον.

Thätigkeit nicht im Stande, allein es hat etwas Versöhnendes, in den letzten Augenblicken seiner freien Existenz noch einer so achtungswerthen Gestalt zu begegnen, wie Lykurg war 12).

12) Nachdem Obiges geschrieben und an die Redaction abgesandt war, machte mich Prof. Kirchhoff darauf aufmerksam, daß die in der 'Εφ. 2674 (= ibid. 289 und ungenau Rangabé 492) und 973 (= Rang. 521) bekannt gemachten Bruchstücke, von denen das letztere sich an das erstere nach rechtshin anschließt, zu derselben Urkunde gehört haben möchten wie das oben mitgetheilte, und diese Vermuthung ist durch eine Besichtigung der Originale lediglich bestätigt worden. In dem so gewonnenen Stück, welches aus dem Skirophorion datiert, ist der Name des Antragstellers Lykurg Z. 14 deutlich erhalten. Es hätte hiernach Manches von dem im Text Gesagten bestimmter formuliert werden können, dagegen hat sich das über die Zeilenlänge Vermuthete nicht bestätigt; der Stein hatte allerdings eine ungewöhnliche Breite.

Athen, d. 8. Februar 1866.

U. KÖHLER.

## ZU ACHILLES TATIUS.

Von einem Liebhaber, der einen seine Geliebte betreffenden Auftrag erhält, heißt es IV 10, 2: κἀκεῖνος ἄσμενος ἐπείσθη· χαίρουσι γὰρ οἱ ἔρῶντες εἰς τὰ ἔρωτικὰ προστάγματα. Die Construction χαίρειν εἴς τι ist unerhört. Es ist zu lesen χαίνουσι γὰρ οἱ ἔρῶντες πρὸς τὰ ἔρωτικὰ προστάγματα.

# MISCELLEN.

## KRITISCHE MISCELLEN.

Babrius Fab. 108. Die Landmaus ist der Einladung ihrer Freundin der Stadtmaus gefolgt, und diese zeigt ihr den ganzen Reichthum ihrer städtischen Behausung:

ἔδειξε δ' αὐτῷ, ποῦ μὲν ἀλφίτων πλήρη, ποῦ δ' ὀσπρίων ἦν σωρὸς ἢ πίθοι σύχων, στάμνοι τε μέλιτος σώραχοί τε φοινίχων.

Hier sind die Worte ἀλφίτων πλήρη entschieden fehlerhaft überliefert; das sah auch Lachmann, der dafür ἀλφίτων πήρη in den Text gesetzt hat; allein πήρη ist hier nicht der richtige Ausdruck. Mehl in einem Ranzen oder Reisesack aufzubewahren, konnte keiner Hausfrau in den Sinn kommen. Das richtige ist ἀλφιτών πλήρης. Das Substantiv ἀλφιτών, welches unbedenklich in unsre Wörterbücher aufzunehmen ist, gehört zu den συνεκτικοῖς, an welchen die griechische Sprache so reich ist (οἰνών, σιτών, ἱππών, συκών u. s. w.), und bezeichnet dasselbe was bei Theophrast Char. XVI p. 18 F θύλακος ἀλφιτηρός und bei Antiphanes Fragm. Com. III p. 34 ἄγγος ἀλφιτηρόν heiſst. Denn so ist mit Henr. Stephanus und Cobet N. L. p. 174 zu schreiben.

BABRIUS Fab. 115.

Νωθής χελώνη λιμνάσιν ποτ' αἰθνίαις λάφοις τε καὶ κήυξιν εἶπεν ἀγρώσταις 'κάμὲ πτερωτήν εἴθε τις πεποιήκοι'. τῆ δ' ἐκ τύχης ἔλεξεν αἰετὸς ταῦτα.

Die Herausgeber haben, so viel ich weiß, am vierten Verse keinen Anstoß genommen, und doch sind die Worte  $\ell \varkappa \ \tau \iota \nu \chi \eta \varsigma$ , zufälliger Weise, hier sinnlos. Ich vermuthe

τῆ δ' ἐντυχων ἔλεξεν αἰετὸς ταῦτα.

Der Fehler scheint durch Abbreviatur entstanden zu sein.

Menander bei Athenaeus II p. 71.

"Εργον έστιν είς τρίκλινον συγγενείας είσπεσειν, οδ λαβών την κύλικα πρώτος άρχεται λόγου πατήρ

καὶ παράινέσας πέπωκεν εἶτα μήτης δευτέρα, εἶτα τηθὶς παρακαλεῖ τις, εἶτα βαρύφωνος γέρων, τηθίδος πατήρ, ἔπειτα γραῦς καλοῦσα φίλτατον δ δ' ἐπινεύει πᾶσι τούτοις.

In den vorstehenden Versen führt uns der Dichter in einen Familiencongress, in welchem dem Sohne des Hauses, dem herilis filius, der ein etwas extravagantes Leben führte, ein eindringlicher Sermon gehalten wird. Wie billig ergreift das Wort zunächst der Hausvater, der seine Ermahnung mit einem herzhaften Trunk besiegelt. Ihm schließt sich die Mutter an, sodann kommt die Tante mit ihren Ermahnungen, nach ihr intoniert in tießem Bass der mütterliche Großvater; ihm folgt die Großmutter, die den missrathenen Jungen ihr liebes Kind nennt. Und wie verhält sich bei diesen Ermahnungen der junge Herr? er sagt zu allem ja! und denkt, lass sie nur sprechen, ich gehe doch meine Wege.

Der Text dieser Verse war hier und da etwas verdorben. Im ersten Verse habe ich ἐστίν hinzugefügt. Im dritten Verse ist παραινέσεις πέπαικεν überliefert. Van Herwerdens Vermuthung Observ. crit. p. 93 καὶ παραινεῖ τοῖσι παισίν fruchtet zu nichts. Der Dichter schrieb ohne Zweifel καὶ παραινέσας πέπωκεν. Wozu sonst hätte denn der Alte den Becher zur Hand genommen? Für τηθίς haben die Handschriften und Ausgaben τήθη und für παραλαλεῖ, was hier gleichfalls sinnlos ist, war παρακαλεῖ herzustellen.

Inschrift bei Boeckh C. I. 110. 270.

Εἰκόνα τήνδε Ποθεῖνος ἐν εὐφήβοισι παλαίστραις τεύξας κοσμητοῦ θήκατο Νυμφοδότου.

So bei Böckh, während der Stein παλαίστραι darbietet. Der Pluralis ist mehr als bedenklich und εὖφηβοι ein seltsames Beiwort von einer Ringschule. Die Versuche anderer ἐν εὐήβοισι παλαίστραις oder ἐν εὐφήμοισι παλαίστραις, was nach van Herwerden Nov. Add. crit. p. 23 so viel sein soll als quae exercentibus κλέος ἐσθλόν impertiuntur, verdienen ebensowenig Berücksichtigung als W. Dindorfs von demselben Gelehrten mit Fug und Recht bestrittene Ansicht. Wenn man bedenkt, daß die Ringschulen vielleicht in den wenigsten Fällen Staatsanstalten waren, sondern von Privaten gehalten wurden und auch deren Namen trugen, wie z. B. bei Theocrit II 8 βασεῦμαι ποτὶ τὰν Τιμαγήτοιο παλαίστραν, so wird man zu der Vermuthung geführt, daß der Verfasser des Epigramms geschrieben habe

είκονα τήνδε Ποθεινός εν Εὐφήμοιο παλαίστοα τεύξας κοσμητοῦ θήκατο Νυμφιδίου.

Denn so, nicht Ποθείνος, ist zu accentuieren. S. Lehrs Aristarch p. 291 = 281.

DIO CHRYSOSTOMUS XXV p. 520 R. (p. 311, 15 Dind.) Der Declamator führt den Gedanken aus, dass die Staaten (αἱ πόλεις) sich überall dem Willen der Demagogen bequemen, ἐάν τε πολεμεῖν συμβουλεύωσιν ξάν τε ελρήνην άγειν ξάν τε τείγη ολχοδομείσθαι ξάν τε τριήρεις κατασκευάζεσθαι έάν τε θυσίας θύειν έάν τε έκβάλλειν τινάς αὐτῶν ἢ χρήματα ἀφαιρεῖσθαι ἢ καὶ ἀποσφάττειν. Worauf sich αὐτῶν beziehen soll, sieht man nicht ein. Es ist αστων zu schreiben. Der Fehler ist häufig, z. B. bei Christodorus in der Ekphrasis S.v. 375, wo ἀστῶν Κεκροπιδάων für αὐτῶν zu schreiben ist. Auch Eubulus Fragm. Com. III 240 schrieb wohl δ δ' ίερεὺς εθηγορών (so ist statt εθήγορος zu lesen) | εν μέσοις αστοίσιν έστως την καλην στολην έχων | οίνον εξέσπενδε κοτύλω für αὐτοῖσιν. Dagegen ist bei Demosthenes Olynth. III § 4 ἐψηφίσασθε τετταράκοντα τριήρεις καθέλκειν καὶ τοὺς μέχρι πέντε καὶ τετταράκοντα έτων αὐτοὺς ἐμβαίνειν καὶ τάλαντα ἑξήκοντα εἰσφέρειν, wo Nauck im Bulletin de l'Académie de St. Pétersbourg T. VI p. 51 ἀστούς ξμβαίνειν verlangte, schwerlich etwas zu neuern. Der Redner sagt, die Athenienser hätten selbst, nicht durch Söldlinge vertreten, die Schiffe bestiegen.

Kurz nach der angezogenen Stelle des Dio heißt es weiter: οἶσθα γὰρ δήπου ὅτι Πεισιστράτου προστάττοντος καὶ ἄρχοντος εἰς μὲν τὴν πόλιν οὐ κατῆσαν ὁ δῆμος, ἐν δὲ τῆ χώρα διατρίβοντες γεωργοὶ ἐγίγνοντο, καὶ τὴν Αττικὴν πρότερον ψιλὴν καὶ ἄδενδρον οὖσαν ἐλάαις κατεφύτευσαν Πεισιστράτου προστάξαντος. Im Anfange dieses Satzes kann προστάττοντος aus nahe liegenden Gründen nicht richtig sein. Dio schrieb προστατοῦντος.

Herodot IV, 136. Ανδρες Ίωνες, αἴ τε ἡμέραι τοῦ ἀριθμοῦ διοίχηνται καὶ οὐ ποιέετε δίκαια ἔτι παραμένοντες. Es gab eine Zeit wo man durch die Annahme von allerlei Redefiguren das Unmögliche möglich zu machen suchte. So erinnere ich mich aus meiner Jugend, daſs man das Catullische splendet ebur soliis, collucent pocula mensis, frischweg durch die beliebte Enallage erklärte solia splendent ebore, mensae collucent poculis. Etwas dem ganz ähnliches ist den Herausgebern des Herodot in der angezogenen Stelle begegnet, wo die Worte αἱ ἡμέραι τοῦ ἀριθμοῦ stehen sollen für

τῶν ἡμερῶν ὁ ἀριθμός. Meiner Meinung nach ist dies unmöglich, und Herodot schrieb vielmehr αἱ ἡμέραι τοῦ ἀρθμίου, die Tage der freundschaftlichen Uebereinkunft sind verflossen. Worin diese freundschaftliche Uebereinkunft bestanden habe, darüber belehrt uns Herodot Cap. 98 und 133.

ΤΗΕΟΡΗΒΑΝΤ bei Athenaeus II p. 41°. Athenaeus berichtet aus Theophrast über die verschiedenen Wirkungen des Wassers: καὶ τῶν γλυκέων δέ φησιν ὑδάτων ἔνια ἄγονα ἢ οὐ πολύγονα, ὡς τὸ ἐν Φέτα καὶ τὸ ἐν Πύρρα. Eine Ortschaft Φέτα ist völlig unbekannt. Das bewog Hemsterhuys ἐν Φαιστῷ (in Creta) vorzuschlagen, eine Vermuthung, die sich wenigstens durch Leichtigkeit der Aenderung nicht empfiehlt. Wahrscheinlicher dürfte ἐν Αφεταῖς sein. Aphetae ist der Name einer bekannten Ortschaft in Thessalien, wo ja auch Pyrrha oder Pyrrhaeia lag. Wie leicht aber EN ΑΦΕΤΑΙΣ ΚΑΙ in EN ΦΕΤΑΙΚΑΙ übergehen konnte, lehrt der Augenschein.

Phanias bei Athenaeus III p. 91°. Phanias handelt hier vom Meerigel: οἱ δὲ περὶ τὴν Κεφαλληνίαν γενόμενοι (ἐχῖνοι) καὶ περί την Ικαρίαν και τον Αδρίαν τινές αὐτῶν και ὑπόπικροί είσιν οἱ δ' ἐπὶ τοῦ σκοπέλου τῆς Σικελίας κοιλίας λυτικοί. Icaria verstehen die Herausgeber von der bekannten cycladischen Insel zwischen Creta und Carien. Allein die Erwähnung von Cephallenia so wie die des Adriatischen Meeres und Siciliens ist dieser Annahme nicht günstig und lässt vielmehr die Erwähnung einer diesen Gegenden benachbarten Oertlichkeit erwarten. Wahrscheinlich hatte Phanias Yxaqiav geschrieben, welches bekanntlich der Name einer an der sicilischen Küste gelegenen Ortschaft ist. Der gewöhnliche Name für dieselbe ist τὰ Ύκαρα. Wenn sie daher Phanias Ύκαρία nennt. so ist darunter das an der Meeresküste gelegene Gebiet von Hykara zu verstehen. Ueber die Schreibart Ύχαρα und Ύχααρα habe ich zu Athenaeus VII p. 327 b gesprochen und gezeigt dass die richtige Schreibung die mit einem einfachen z ist.

Ημειορ bei Athenaeus XI p. 498 \*. 'Ησίοδος δ' ἐν τῷ δευτέρῳ Μελαμποδείας σὺν τῷ π σκύπφον λέγει ·—

καὶ τότε μάντις μὲν δεσμὸν βοὸς αἴνυτο χερσίν, "Ιφικλος δ' ἐπὶ νῶτ' ἐπεμαίετο τῷ δ' ἔπ' ὅπισθεν σκύπφον ἔχων ἑτέρη, ἑτέρη δὲ σκῆπτρον ἀείρας, ἔστειχεν Φύλακος καὶ ἐνὶ δμώεσσιν ἔειπεν.

Statt μάντις erwartet man einen Eigennamen, und den giebt unzweifelhaft die Venediger Handschrift, aus welcher ich μάντης angemerkt

finde. Μάντης ist aber derselbe den die Odyssee XV 1442 und nach ihr Pausanias VI 17, 1 und andere Μάντιος nennen. Aehnlichen Umlaut erfahren auch andere Namen; so heißt der Homerische Ziegenhirt bald Μελάνθιος bald Μελανθεύς, je nach Bedürfniss des Verses. Der Name Μάντης ist im Stephanischen Thesaurus nachzutragen. Uebrigens sind die Hesiodischen Verse der Erzählung von den Vorbereitungen zu einem Opfer entnommen. Nach vollbrachtem Opfer folgte der Opferschmaus, aus dessen Beschreibung das hundert und siebzigste und folgende Fragment (bei Göttling) entnommen sein mögen, die aber, wofern ich das erste derselben (bei Athenaeus II p. 47 ) richtig emendiert habe, in umgekehrter Ordnung stehen müssen,

ήδὺ δὲ καὶ πυθέσθαι, ὅσα θνητοῖσιν ἔνειμαν ἀθάνατοι, δειλῶν τε καὶ ἐσθλῶν τέκμας ἐναργές. ἤδιστον δ' ἐν δαιτὶ καὶ εἰλαπίνη τεθαλυίη τέρπεσθαι μύθοισιν, ἐπὴν δαιτὸς κορέσωνται.

Dem ersten dieser Verspaare gieng natürlich ein anderes voraus, welches mit  $\dot{\eta}\delta\dot{v}$   $\mu\acute{e}\nu$   $\dot{e}\sigma\tau\iota$  begann.

Das von Tzetzes zu Lycophron Cas. 682 aus der Melampodie erhaltene Fragment (bei Göttling n. CLXXI) wird mit Benutzung der Emendationen der Kritiker so zu schreiben sein:

Ζεῦ πάτες εἴθε μοι εἴθ' ήσσω αἰῶνα βίοιο ἄφειλες δοῦναι καὶ ἴσα φςεσὶ μήδεα ἴδμεν θνητοῖς ἀνθρώποις νῦν δ' οὐδέ με τυτθὸν ἔτισας, ὅστε με μακρὸν ἔθηκας ἔχειν αἰῶνα βίοιο ἑπτά τ' ἐπὶ ζώειν γενεὰς μερόπων ἀνθρώπων.

Die Wiederholung des εἴθε im ersten Verse dürste keinen Anstoss geben, s. Bekker Hom. Blätter p. 194. Im letzten Verse hat Hermann richtig ἐπὶ statt ἔτι hergestellt. Göttlings Vermuthung ἐπιζώειν überleben ist nicht annehmbar.

Zum Schluss noch eine kurze Bemerkung über den Namen des Hesiodeischen Epos. Die Handschriften schwanken, wie dies nicht anders zu erwarten ist, zwischen der Schreibung εια und ια. Göttling und die Herausgeber des Athenaeus haben überall Μελαμποδία vorgezogen, wie ich glaube, ohne Berechtigung. Bekanntlich sind diese Namen ursprünglich Adjectiva, zu welchen ποίησις oder in den Titeln prosaischer Schriftwerke γραφή zu ergänzen ist, Ἡράκλεια, Διομήσεια, Οἰδιπόδεια, Τηλεγόνεια, Ὀδύσσεια, Εὐρώπεια u. s. w.\*).

<sup>\*)</sup> So auch Ἰλιάς, Μινυάς, Άτθίς, Αίθιοπίς, Άλχμαιονίς, Δαναΐς, Θηβαΐς, Παλληνίς, Φωχαΐς u. s. w.

sie verlangen also eigentlich paroxytoniert zu werden; da sie aber in Substantiva übergehen, verändern sie ihre Betonung und werden proparoxytona.

HESIOD Theog. 375.

Πέρσην Θ΄ δς πάσησι μετέπρεπεν ἰδμοσύνησιν. Ein so, wie es hier geschieht, mit μεταπρέπειν verbundener Dativ kann nicht ein dativus instrumentalis sein; dagegen wäre es ganz richtig, wenn es z. B. hieße δς πάντεσσι μετέπρεπεν ήρωεσσιν. Das Wahre mögte wohl sein δς πάσησι μέγ' ἔπρεπεν ἰδμοσύνησιν.

Hesiod Fragm. CCXXXII. Dies lautet bei Göttling p. 303, 50 'Symeon Logotheta in Crameri Anecd. Par. I p. 15 οἱ δὲ Φοινικικὰ συγγραψάμενοι Ἡσίοδός τε καὶ Ἐκαταῖος κτὲ. Was Hesiod gesagt habe, erfährt man nicht. Symeon aber hat den Josephus ausgeschrieben, bei dem Antiq. Iud. I 3, 9 folgendes steht: καὶ Μῶ-χός τε καὶ Ἱστιαῖος καὶ πρὸς αὐτοῖς ὁ Αἰγύπτιος Ἱερώνυμος, οἱ τὰ Φοινικικὰ συνταξάμενοι, συμφωνοῦσι τοῖς ὑπ' ἐμοῦ λεγομένοις. Ἡσίοδός τε καὶ Ἑκαταῖος καὶ Ἑλλάνικος — ἱστοροῦσι τοὺς ἀρχαίους ζήσαντας ἔτη χίλια.

Panyasis bei Athenaeus II p. 37 °.

Οἰνός τοι πυρὶ ἰσον ἐπιχθονίοισιν ὄνειαρ, ἐσθλόν, ἀλεξίκακον, πάσης συνόπηδον ἀοιδῆς ἐν μὲν γὰρ θαλίης ἐρατὸν μέρος ἀγλαίης τε, ἐν δὲ χοροιτυπίης, ἐν δ΄ ἱμερτῆς φιλότητος. τῷ σε χρὴ παρὰ δαιτὶ δεδευμένον εἴφρονι θυμῷ πίνειν, μηδὲ βορῆς κεκορημένον ἡύτε παϊδα ἦσθαι πλημμύροντα, λελασμένον εὐφροσυνάων.

Im fünften Verse giebt δεδευμένον, wofür die Handschriften δεδεμένον haben, keinen angemessenen Sinn, da das δεδευμένον εἶναι doch erst eine Folge des πίνειν ist. Das richtige, δεδεγμένον, hat Stobaeus Flor. XVIII, 22. Aus demselben war auch im folgenden Verse ἢύτε γῦπα aufzunehmen statt des hier ganz sinnlosen ἢύτε παῖδα. Ein Bedenken macht noch im letzten Verse πλημμύζοντα, was von hervorsprudelnden Feuchtigkeiten ganz richtig gesagt sein würde, hier aber kaum verständlich ist, wenn man sich nicht das ekelerregende Bild des Erbrechens gefallen lassen will. Vielleicht hatte Panyasis πλημμελέοντα, nugas agentem, geschrieben.

CRITIAS bei Athenaeus I p. 28.

Τυρσηνή δὲ κρατεῖ χρυσότυπος φιάλη καὶ πᾶς χαλκὸς ὅτις κοσμεῖ δόμον ἔν τινι χρεία.

Φοίνικες δ' εδρον γράμματ' άλεξίλογα.

Weder Schweighäusers von Dindorf aufgenommene Vermuthung,  $\gamma \varrho \acute{\alpha} \mu \mu \alpha \tau \alpha \lambda \epsilon \xi \acute{\epsilon} \lambda \delta \gamma \alpha$ , noch was Dobree für das richtige hielt,  $\gamma \varrho \acute{\alpha} \mu - \mu \alpha \tau \alpha \delta \epsilon \xi \acute{\epsilon} \lambda \delta \gamma \alpha$ , stellt den Sinn der Stelle her. Dagegen dürfte allen Ansprüchen genügen

Φοίνικες δ' εδρον γράμματ' ἀεξίλογα.

HIPPARCHUS bei Athenaeus IX p. 393°.

Οὔ μοι Αἰγυπτίων βίος ἦρεσεν οἶον ἔχουσι χέννια τίλλοντες καλκάδει σαλέοντα.

Der zweite Vers, dessen Heilung bisher ohne Erfolg versucht worden ist, wird so herzustellen sein

χέννια τίλλοντες καὶ κήτεα δεισαλέ' ὄντα, oder statt des letztern δεισαλοέντα. Nur κήτεα bleibt noch ungewiss. Im ersten Verse ist οὐδέ μοι zu schreiben.

LEONIDAS TARENTINUS Anth. Pal. VII 736.

Μή φθείρευ, ώνθρωπε, περιπλάνιον βίον έλκων, ἄλλην ἐξ ἄλλης εἰς χθόν' ἀλινδόμενος εἰ καί σοι λιτή γε καὶ οὐκ εὐάλφιτος εἴη φυστὴ ἐνὶ γρώνη μασσομένη παλάμαις, ἢ καί σοι γλήχων ἢ καὶ θύμον ἢ καὶ ὁ πικρὸς άδυμιγής εἴη χόνδρος ἐποψίδιος.

Dass im letzten Distichon ὁ πικρὸς und ἀδυμιγης nicht neben einander bestehen können, bedarf keines Beweises. Befremdend ist auch die dorische Form neben λιτή, μασσομένη, φυστή u. s. w. Nicht unwahrscheinlich dürfte es sein, Leonidas habe geschrieben ὁ πικροῖς ἀλοὶ μιγεὶς εἴη χόνδρος ἐποψίδιος. Ist die Vermuthung richtig, so wird ἡδυμιγης aus unseren Lexicis zu entfernen sein. Man könnte auch vermuthen ὁ πικρὸς ἀλσιμιγης εἴη χόνδρος ἐποψίδιος. Ein Adiectiv ἀλσιμιγής ist zwar nicht nachweisbar, dass es aber richtig gebildet ist, zeigen ähnliche Formationen, welche zum Theil Lobeck zum Phrynichus p. 687 nachgewiesen hat.

Antipater Anth. Pal. IX 418. In einem höchst sinnreichen und zierlichen Epigramm auf die Erfindung der Wassermühle heist es vom vierten Verse an:

αϊ δὲ (Νύμφαι) κατ' ἀκροτάτην άλλόμεναι τροχιήν ἄξονα δινεύουσιν· δ δ' ἀκτίνεσσιν ἑλικταῖς

στρωφῷ Νισυρίων κοϊλα βάρη μυλάκων.

Hier ist κοῖλα βάρη μυλάκων eine seltsame und unrichtige Bezeichnung der Mühlsteine; das sah auch Hecker Comment. crit. de A. P. I

p. 327, der aber mit wenig Glück  $\kappa \hat{\omega} \lambda \alpha \beta \alpha \rho \eta$  oder  $\sigma \kappa \lambda \eta \rho \hat{\alpha} \beta \alpha \rho \eta$  vermuthete. Treffender mögte sein  $\kappa \acute{\nu} \kappa \lambda \alpha \beta \alpha \rho \widetilde{\eta} \mu \nu \lambda \acute{\alpha} \kappa \omega \nu$ . Die Verwechslung von  $\kappa o \widetilde{\iota} \lambda o \varsigma$  und  $\kappa \acute{\nu} \kappa \lambda o \varsigma$  ist häufig, und  $\beta \alpha \rho \widetilde{\eta}$  für  $\beta \alpha \rho \acute{\alpha}$  unterliegt keinem Bedenken. Ganz unzweifelhaft richtig ist aber von demselben Gelehrten  $N\iota \sigma \nu \rho \acute{\nu} \omega \nu$  für  $\pi\iota \sigma \acute{\nu} \rho \omega \nu$  hergestellt.

A. MEINEKE.

#### AUS DEN HANDSCHRIFTEN DER LATEINISCHEN GRAMMATIKER.

1. Von der Schrift de generibus nominum, die zuerst von Haupt mit unvollständigem Anfang aus einer Wiener Handschrift herausgegeben, dann von Le Clerc im ersten Bande des catalogue général des manuscrits des bibliothèques publiques des départements aus einer Laoner Handschrift vervollständigt ist, sind bisher nur diese beiden Handschriften bekannt. Da die Schrift zu den wenigen unter der großen Masse der späten grammatischen Schriften gehört, bei denen andere als die uns erhaltenen Quellen benutzt sind, so verdient es Beachtung, dass die Münchener Bibliothek eine dritte Handschrift derselben besitzt, cod. lat. 14252 Emmeram. 252. Sie scheint im neunten Jahrhundert geschrieben zu sein und enthält nach einigen kleinen meist orthographischen Stücken f. 5 — 173 ein Glossar mit voraufgeschicktem Prolog, incipit prologus. hic prologus indicat quibus glosis etc. incipiunt glosae affatae et reliquae - lolium. expliciunt glosae deo gratias amen. f. 173-174 de duodecim scriptoribus hieronymi. f. 176-184 incipiunt synonima ciceronis. ueturio suo - sustinet. explicit artis rethoricae deo gratias amen. f. 185-191 incipit,, dubiis de" nominibus cuius generis sint. Aegyptus — discrepat atrox. f. 191 — 197 de proprietate sermonum uel rerum. Schon dieser Inhalt zeigt, dass die Handschrift der Wiener, beschrieben in Endlichers Katalog S. 197ff., nahe verwandt ist, und die Lesarten stimmen so mit einander überein, daß offenbar beide aus Einer Quelle geslossen sind. Denn dass nicht die eine aus der anderen abgeschrieben ist, zeigen statt alles Anderen für die Münchener Handschrift einige neue, freilich werthlose Artikel, vor proles S. 95, 9 H. pratum generis neutri, ut Prudentius prata per herbida; vor situs S. 98, 7 suppellex generis feminini, ut Prudentius tota suppellex (supplex die Hdschr.); vor templum S. 102, 8 tempus generis neutri, ut Iuvencus tempora certa. Für die Wiener und zugleich auch für die Laoner Handschrift, deren Lesarten mir nur in Otto's Abdruck

zugänglich sind, beweisen dasselbe einige Lücken der Münchener, wie S. 31 ed. Otto crinis generis masculini ut Virgilius pro occultus lucebat seminata calcis; S. 91, 2 H. origo generis feminini ut Iuvencus sectandus conplebitur ordo. Die drei Handschriften behaupten hiernach ihren selbständigen Werth neben einander. Dennoch ist der Gewinn, den die Münchener Handschrift für die in der Schrift erhaltenen Fragmente, und darin liegt fast allein der Werth derselben, bietet, ein äußerst geringer. Die starken Verderbnisse, die sie erlitten haben, liegen offenbar weiter zurück. Als Beispiele setze ich die folgenden Artikel her: S. 28 ed. Otto Calcem hominis aut iumenti fem. gen. dicendum, ut Virg. fenata calce fatigat. | Calcis vero aedificiorum gen. fm., cuius nominativus cals per s litteram (p. s. litt. die Hdschr.), non per x, ut Varro cals circumfusa aqua ( $a\bar{q}$ ; die Hdschr.). Der letzte Artikel ist unvollständig, wie Charis. S. 92, 31 zeigt. Aber das Citat aus Varro wird durch die Handschrift berichtigt. Die Schreibung cals entspricht der Theorie der Grammatiker und ist auch bei Caper S. 2242 allein überliefert, cals dicendum, ubi materia est per s, at cum pedis est, calx per x. - S. 31 ed. Otto Cancer bubo (borbo die Hdschr.) gen. neutri ut lius malam latet solet inmedicabile cancer. pluraliter autem cancromata dicenda. Dadurch wird der Name Livius, den Hertz de fragm. Liv. part. pr. S. 12 mit Recht verworfen hat, vollends unsicher. Wofern das Citat nicht sonst bekannt ist, ließe sich vermuthen ut Macer Aemilius latet inmedicabile cancer. — S. 103, 13 H. vor ui. s Vertex (uertix die Hdschr.) gen. mas. ut illud floribus ver novus (uernouos corr., -uus die Hdschr.) ornatur, wo hinter vertex der Artikel ver ausgefallen zu sein scheint. — S. 104, 5 H. Venenum gen. neutri, ut Salustius prohibebit nocere venenum, quod tibi datur. et alii dicunt venena.

2. Die Pariser Handschrift 7560, geschrieben im elften Jahrhundert (vgl. gramm. lat. praef. p. XVI) enthält eine ars de octo partibus orationis. In der Vorrede zu derselben f. 10 sind die Grammatiker, welche der Verfasser benutzt haben will, in folgender Weise zusammengestellt: Praeterea siquis venenosae tetro invidiae fermento infectus vel ignorantia, matre (matrem d. Hdschr.) omnium errorum, et audacia proprii ingenii conpellente inlectus has grammaticae artis normulas morsu aspidis et genuinis sanguineis lacerare voluerit, sciat se Prisciani (prisciā d. Hdschr.) vel Donati, Probi vel Audacis (audacii d. Hdschr.), Velii Longi vel Romani (romā d. Hdschr.), Flaviani vel Eutychis (uiticis d. Hdschr.), Victorini vel Focae, Asperi (asporii d.

Hdschr.) vel Pompei latus laniare et non viventem rusticum infestis iaculis insequi, sed pulverem mortuorum rethorum et cinerem sagittare, quia nec unius saltim ramus regulae in hoc libello insertus reperitur (repperit d. Hdschr.), qui non alicuius horum sit radice fortiter fundatus.

Das Buch des hier genannten Grammatikers Audax ist in einer Berner Handschrift des neunten Jahrhunderts n. 336 f. 8-46 und in einer Münchener von demselben Alter cod. lat. 6434 Fris. 234 erhalten unter dem'Titel Audacis de Scauri et Palladii libris excerpta per interrogationem et responsionem. Ein Excerpt aus demselben Buche ist von Mai class. auct. B. 6 S. 589 aus einem vatikanischen Glossar mitgetheilt, und ebendaher stammt was in den Wiener analecta grammatica S. 199ff. unter dem Titel erotemata grammatica e Maximo Victorino gedruckt ist. Wesentlich verschieden davon, wahrscheinlich aus einer späteren Ueberarbeitung hervorgegangen ist eine Schrift, welche sich mit der Ueberschrift Volfuinus incipiunt artes Audaci de Scauri et Palladii libris excerpta in der Karlsruher Handschrift 112 saec. 9 findet, und von der ich durch die Güte des Herrn Alfred Holder eine Abschrift besitze. Den Hauptbestandtheil des Buches, wie es in der Berner und Münchener Handschrift vorliegt, bilden die grammatischen Schriften, welche jetzt den Namen des Maximus Victorinus tragen, den späteren Grammatikern aber entweder in einer vollständigeren Gestalt oder mit anderswoher entnommenen Zusätzen versehen vorlagen und unter verschiedenen Namen sehr viel von ihnen benutzt worden sind. Dadurch sind in den daher entnommenen Excerpten manche sonst nicht bekannte Citate und Notizen erhalten. Ich führe daraus nach der Berner Handschrift Folgendes an. Die oft wiederholte Definition von vox, die von Wilmanns de Varr. libr. gram. p. 81 mit Recht auf Varro zurückgeführt ist, findet sich hier, übereinstimmend mit Gell. 5, 15, mit einigen sonst von den Grammatikern übergangenen Zusätzen, Vox corporalis est an incorporalis? secundum stoicos corporalis, qui eam sic definiunt, ut nos in principio respondimus (aer ictus auditu sensibilis). Plato autem non esse vocem corpus putat. non enim percussus, inquit, aer, sed plaga ipsa atque percussio, id est vox. Democritus vero ac deinde Epicurus ex indivisis corporibus vocem consonare dicunt; corpus autem esse aut efficiens aut patiens. - Die ebenfalls oft wiederkehrende Bemerkung über die Präposition super wird in dem Abschnitt de praepositione dem Plinius beigelegt, Super praepositionem Plinius (plenius d. Hdschr.) ex his tribus praepositionibus, id est supra de in, vult habere significationem (significata d. Hdschr.): supra, saeva sedens super arma (Verg. Aen. 1, 295), id est supra; item socii exanimem super arma ferebant (Verg. Aen. 10, 841), id est supra: de, multa super Priamo rogitans, super Hectore multa (Verg. Aen. 1, 750), id est de Priamo et de Hectore; item in Iugurtino bello (c. 71) ne super tali scelere suspectum se haberet, id est de tali scelere: in, gemina super arbore sidunt (sidant d. Hdschr. Verg. Aen. 6, 203), id est in arbore; item fronde super viridi (Verg. bucol. 1, 80), hoc est in viridi. — Ein sonst nicht bekanntes Fragment von Varro Atacinus ist schon in Sinners Katalog B. 1 S. 624 mitgetheilt. Unbekannt ist mir auch ein in dem Abschnitt de coniunctione mit Livius' Namen gegebenes Citat, Sunt item coniunctiones, quae metri vel structurae necessitate sic inveniuntur transfiguratae, ergo, ut apud libium ergon desistere tempore quievit (l. quivit). — Den Namen des Grammatikers Audax finde ich nicht vor dem siebenten Jahrhundert erwähnt; er ist genannt bei Julian art. gramm. S. 62 ed. Rom. unde Audax, definitio quid est? oratio quae id de quo quaeritur aperte describit etc. und S. 65 ut puta si dicas mihi, quid scit Audax? dico grammaticus est und bei Beda de metr. S. 2363 item interiectiones omnes, ut Audacius ait, quas de graeco sermone mutuati sumus, ideo in novissimis syllabis fastigium capiunt, ut papae attat.

Unter den übrigen oben genannten Grammatikern ist Romanus der aus den Excerpten bei Charisius bekannte Julius Romanus, der aber den Grammatikern jener Zeit auch eben nur aus diesen Excerpten bekannt war. Der Name Flavianus kehrt öfter in den Excerpten der späteren Grammatiker wieder. Das ausführlichste Citat, das mir bekannt ist, findet sich in einer ars des cod. Bern. 123 aus dem zehnten Jahrhundert f. 101 Quot terminationes habet tertia declinatio? Secundum Claudium septuaginta sex, secundum autem Flavianum quinquaginta duae terminationes sunt. quid praebuit istam differentiam? hoc est. Flavius naturam aspexit, Claudius vero ideo terminationes plures posuit, quia aliud est apud eum, quando longae sunt illae terminationes et quando breves. quinquaginta autem duae terminationes secundum Flavianum hae sunt, a e i o u al el il ol ul an en in on ar er ir or ur as es is os us ax ex ix ox ux ac ec aes aus uis als ales ans ars abs arx [als] anx ens ebs [epis] ers emps irps ips [ips] ons ops ors ubs uns \* in id in it in ut in am in et in ud in um. Für die von Reifferscheid Rhein. Mus. B. 16 S. 23 ausgesprochene Vermuthung, dass dieser Grammatiker mit dem aus Macrobius und Symmachus und aus der Subscription in den Handschriften des Livius bekannten Nicomachus Flavianus iden-

tisch sei, finde ich weder in diesem noch in anderen Citaten der Grammatiker irgend einen Anhalt. Dagegen ist es mir nicht unwahrscheinlich, dass mit diesem Namen kein Anderer gemeint sei, als Charisius, der wegen seines Namens Flavius recht wohl so bezeichnet werden konnte. Denn das Meiste, was mit dem Namen Flavianus angeführt wird, findet sich wörtlich bei Charisius, z. B. in derselben Berner Handschrift f. 113 Item Comminianus et Flavianus pronomen definiunt ita, pronomen est pars orationis, quae pro nomine posita minus quidem, paene idem tamen significat (Charis. S. 157, 24) und in der oben genannten Karlsruher Handschrift de pronomine f. 71 sed nos, ut ait Flavianus, contextam declinationem volumus habere (Charis. S. 158, 12). Auch das von Reifferscheid a. a. O. besprochene Citat in den Berner Scholien zu Verg. bucol. 6, 62 muscus nomen herbae nascentis in cortice vel in pariete, ut Flavianus ait ist aus Charis. S. 32, 3 entnommen; und der ebendaselbst aus dem alten Bobbienser Katalog angeführte Titel liber I Flaviani de consensu nominum et verborum bezieht sich vermuthlich auf das fünfte Buch des Charisius de idiomatibus, wenn auch nicht gerade auf die uns erhaltene Handschrift des Charisius. Dass das oben angeführte am Ende offenbar corrumpirte Excerpt über die Endungen der dritten Declination mit Charis. S. 25 nicht übereinstimmt, widerspricht dieser Annahme nicht. Sehr genau pflegen die Citate dieser spätern Grammatiker nicht zu sein, und hier lag eine Vervollständigung der von Charisius gegebenen Aufzählung sehr nahe.

Der Name Asper endlich in der Zusammenstellung, von der ich ausgegangen bin, bezieht sich auf eine in mehreren Handschriften unter diesem Namen erhaltene ars, welche sehr verschieden von der bei Putsch S. 1725 gedruckten Schrift, aber von völlig werthlosem Inhalt ist. Die älteste mir bekannte Handschrift, in der sie sich findet, ist die Berner 611 aus dem siebenten Jahrhundert, welche den Namen Asper am Schluss des Abschnittes de nomine hat und in einem Inhaltsverzeichniss von der alten Hand die Schrift unter dem Titel ars Donati exposita ab Aspero aufführt. Sie steht außerdem mit der Ueberschrift ars Asperi grammatici im cod. Bern. 207 saec. X und Sangerm. 1180 saec. IX, mit dem Titel ars Asperi de partibus orationis im cod. Frising. 81 saec. X und Tegerns. 181 saec. XI und mit unleserlicher Ueberschrift im cod. Sangall. 876 saec. IX. Alle Handschriften geben mit geringen Abweichungen dieselbe Form des Buches, das trotz des vielversprechenden Namens, den es trägt. nichts weiter ist, als ein Com-

mentar zu der kleineren ars de octo partibus orationis von Donatus und nur die gewöhnlichsten Definitionen mit vielen Beispielen für die Declination und Conjugation ohne alle Gelehrsamkeit enthält.

Erlangen.

H. KEIL.

#### ZU DEN SCRIPTORES HISTORIAE AUGUSTAE.

Nach einer erneuten Einsicht der Pfälzer Handschrift in Rom durch Herrn K. Zangemeister hat Herr F. Eyssenhardt im ersten Hefte dieser Zeitschrift S. 159 f. mitgetheilt wie etwa achtundvierzig Stellen, an denen in seiner und Jordan's Ausgabe der Lesart des P ein Fragezeichen beigefügt war, wirklich in jener Hs. geschrieben ständen. Er hat an denselben meine Ausgabe nachgeschlagen und an neun Stellen bei mir eine Unrichtigkeit oder Ungenauigkeit rügen zu müssen geglaubt. Bei einer (Com. 18 p. 100, 12 ed. Berol.) muss ich allerdings bekennen, daß ich, wie auch Jordan, eine Abweichung von der Vulgata übersehn habe; auch gebe ich zu, daß Gord. 28 der P von erster Hand generam (nicht wie ich angegeben generem) gehabt hat. Ganz anders steht es aber mit den sieben anderen Stellen.

Die erste ist Anton. c. 7 (p. 38, 1 ed. Berol.); hier war das Fehlen des per in P angezweifelt worden, doch mit Unrecht, wie es auch in meiner Ausgabe als fehlend bezeichnet ist. Dann fährt Hr. E. fort: 'hierauf prios vor der Correctur der 1. Hand, nicht, wie Peter angiebt, prorios.' Jordan hatte gar keine discrepantia bei diesem Worte aus P angemerkt; ich aber zweisle auch jetzt noch, ob nicht im P ursprünglich prorios stand, da prios (d. i. prorios), was ich in meiner Collation finde, leicht für prios gelesen werden kann. Aehnlich verhält es sich mit Alex. 61 (p. 260, 19 ed. Ber.), wo das eu bei adere nicht von der dritten. sondern von der ersten Hand hinzugefügt sein soll; auch hier halte ich an meiner Angabe aus inneren Gründen fest, weil eu auch im B erst später hinzugefügt ist, also im Archetypus jedenfalls nicht gestanden hat [in der Berliner Ausgabe sind die verschiedenen corrigierenden Hände überhaupt nicht unterschieden]. Ebenso weise ich den Vorwurf der Nachlässigkeit zurück, wenn ich Pert. 12 die Randbemerkung in P 'pertinax dimidiatas lactucas et cardos conuiuiis apponebat' nicht in den Apparat aufgenommen habe; ich halte diese auch jetzt noch für eine Bemerkung der dritten Hand, und alles, was diese am Rande hinzugeschrieben hat, habe ich, wie es auch Jordan gethan hat, grundsätzlich ausgeschlossen. Die erste Hand, von welcher Hr. E. nach Zangemeister jene herrühren lässt, hat nur auf den Text bezügliche Correcturen gemacht, nie dergleichen Notizen, welche dem Texte oft mit Veränderung der Worte entnommen sind, am Rande hinzugefügt. Der optimus codex, aus dem Salmasius die La. cardos anführt, ist die editio princeps.

An diesen Stellen indess ist eine Meinungsverschiedenheit denkbar. Dagegen bei der folgenden Bemerkung: 'II 124, 10 [Claud. 3] domiciani fuerant: weil ich ein ? gesetzt hatte, sagt Peter nicht, dass fuerant in P steht, obgleich er domiciani angiebt: nämlich, weil ich hierzu ausdrücklich ein 'sic' gesetzt hatte' hat sich Hr. E. nicht einmal die Mühe gegeben meine Anmerkung durchzulesen, wo (II p. 125) in klaren Worten gesagt ist, dass sich fuerant sowohl in B (aus welcher Handschr. es in der Berliner Ausgabe nicht notiert ist) wie in P und M findet: '9 flauiasque et titi n(olo) a(utem d(icere) d(om.) fuerant prop. BPM. Vespasiani post qu(a)e add. Egnat. quod ex litteris que fuerant restituen dum esse censeo. 10 domiciani P. '\*) In gleicher Weise hat Hr. E. übersehn, dass ich Maxim. 1 bei Anführung der La. 'utroqa' aus P. ausdrücklich hinzugefügt habe 't. Jord.' d. i. teste Jordano; denn er sagt: 'praecepit neutroque, nicht wie Jordan - und Peter — angeben, utroga.' Ferner tadelt es Hr. E., dass ich Sever. 6 die La. brittanias aus B in der adnotatio nicht angegeben habe: natürlich, weil ich sie in den Text (p. 129, 25) aufgenommen habe. Schließlich bemerkt er zu Alex. 61: plurimis ictibus confuderunt von zweiter, nicht wie Peter sagt, von erster Hand corr. in confoderunt.' Dagegen aber vergleiche man meine Ausgabe, wo p. 272 zu Z. 6 die Anmerkung steht: 'confuderunt BP1 (d. i. P von erster Hand) M,' also grade das Gegentheil von dem, was Hr. E. von mir aussagt, denn die La. des Textes ist, wie ich praef. p. 29 ausdrücklich erinnert habe, stets als die Correctur der zweiten Hand des P anzusehn, wenn ich in der adnot. eine La. aus P1 ohne weiteren Zusatz angegeben habe.

Die vorstehende Berichtigung von Thatsachen glaubte ich der Wahrheit schuldig zu sein; eine Kritik unserer beiderseitigen Leistungen zu geben, halte ich nicht für unsere Sache, sondern für die eines unparteiischen Vierten.

Posen.

<sup>\*) [</sup>Schon ehe der Red. die Berichtigung des Herrn Dr. Peter zugegangen war, hat Herr Dr. Eyssenhardt derselben brieflich angezeigt, daß er die oben stehende Bemerkung als auf einem Irrthum beruhend zurücknehme. Die Red.]

### DREI HISPANISCHE VÖLKERSCHAFTEN.

In der Erzählung von Hannibals Marsch durch Hispanien bis an den Fuss der Pyrenäen und von da weiter nach Gallien im J. 534 d. St. bei Livius (21, 23, 2) wird zum ersten Mal in unserer Ueberlieferung, so viel ich sehe, zugleich mit den Ilergeten, die bekannt sind, den Bargusii, die ich für identisch halte mit den Bergistanern (bei Livius 34, 21), und den ebenfalls bekannten Ausetanern (um Vich im oberen Catalonien) eine Völkerschaft genannt quae subiecta est Pyrenaeis montibus. Das Gebiet dieser Völkerschaft heißt in der Vulgata Lacetania: diess ist aber nur eine Verbesserung des Sigonius. Die Ueberlieferung, d. h. die Abschriften des Puteaneus, da dieser Abschnitt jetzt in demselben verloren ist, hat aquitaniam (denn im Colbertinus steht das oa von aquitanoa in Rasur). Obgleich die gallischen Aquitaner in der That iberischen Stammes gewesen zu sein scheinen (vgl. Ukert 2, 2 S. 207), so darf doch hier, da erst nachher Hannibals Uebergang über die Pyrenäen erzählt wird, nur an ein von Hispanien aus diesseits derselben wohnendes Volk gedacht werden. Welches gemeint ist kann kaum zweifelhaft sein, wenn man die unten anzuführende Stelle des Strabo vergleicht und des Livius eigenen Bericht (34, 20) über Catos Feldzug vom J. 559, bei welchem die Sedetaner, Ausetaner und Suessetaner ihm Hülfe leisteten. Obgleich die Suessetaner mit ihrer Stadt Corbio einzig aus Livius bekannt sind (28, 24, 4, 34, 20, 39, 42, 1) und ihre Sitze daher nicht genau bestimmt werden können, so zeigt doch der Zusammenhang aller der Stellen, an denen sie vorkommen, und ihre Verbindung mit den Sedetanern (um Salduba, das spätere Caesaraugusta, nach der Leidener Handschrift des Plinius 3 § 24 regionis Sedetaniae, nicht Edetaniae, die bei Valencia lag) und den Ausetanern, dass sie im Inneren des Landes und nördlich vom Ebro gesucht werden müssen. Mardonius und Indibilis, die den gefährlichen nationalen Aufstand gegen Scipio im J. 548 leiteten, werden bezeichnet als Lacetaner (Livius 28, 24, 4; der Puteaneus hat lacelani). Sie beginnen den Aufstand mit Verheerung des benachbarten Gebietes der Suessetaner und Sedetaner, welche schon damals socii populi Romani waren. Lacetanos, heisst es weiter (34, 20, 2), deviam et silvestrem gentem, cum insita feritas continebat in armis, tum conscientia dum consul exercitusque Turdulo bello est occupatus depopulatorum subitis incursionibus sociorum. Im Verlauf der Erzählung von ihrer Unterwerfung in demselben Capitel werden sie noch zwei Mal genannt (§ 6 und § 9); und an allen drei Stellen scheinen die Handschriften Hermes I. 22

übereinzustimmen. Aus derselben Quelle schöpfte wohl Plutarch im Leben des älteren Cato (Cap. 11), wo wieder τὸ Δακετανῶν ἔθνος genannt ist (die Hss. haben Δακετανῶν). Dass hier dasselbe Volk gemeint ist, wie in dem oben angeführten Bericht über das J. 534 (21, 23, 2), kann fast für unzweiselhaft gelten; und insosern hatte Sigonius ganz Recht, wenn er die handschriftliche Ueberlieserung an jener Stelle nach dieser corrigierte.

Strabo (3, 4, 10) beschreibt durchaus wahr und anschaulich die μεσόγαια zwischen den Pyrenäen und dem Hiberus. Er sagt von diesem Gebiet: συνοικεῖται δὲ ὑπὸ πλειόνων ἐθνῶν ἡ χώρα, γνωριμωτάτου δὲ τοῦ τῶν Ἰακκητανῶν λεγομένου. Ferner beschreibt er genau die Wohnsitze dieses Volks, die sich vom Abhang der Pyrenäen bis gegen Osca und Ilerda erstreckten. Auf kein Volk besser als auf diese Iaccetaner mit ihrer Stadt Iacca (noch jetzt Jaca, nördlich von Zaragossa hoch und unzugänglich gelegen) passt der Ausdruck devia et silvestris gens. Daſs der Name in den Handschriften theils in aquitani theils in lacelani oder lacetani übergehen konnte, scheint mir bei der kaum zu bemerkenden paläographischen Verschiedenheit von I und L keiner weiteren Auseinandersetzung zu bedürfen. Man muss aber festhalten, daſs er ursprünglich nur mit dem einfachen c geschrieben worden ist, wie ja ganz unzweiſelhaſt geschah, ehe die Consonantengemination überhaupt auſkam.

Wie constant dergleichen Corruptelen, nicht blos bei Namen, auftreten, ist bekannt (man vergleiche die immer wiederkehrende Verschreibung von ravus in flavus, die Haupt im Hermes 1 S. 256 ff. nachweist). Daher ist es nicht zu verwundern, wenn auch im Text des Plinius an drei Stellen die Iacetaner verdrängt worden sind. In dem Auszug aus der Tafel des Agrippa heißt es zunächst bei ihm (3 § 22) nach der allgemeinen Aufzählung der an der Ostküste wohnenden Völker: post eos quo dicetur ordine intus recedentes radice Pyrenaei Ausetani Sedetani? (nach der schon oben angeführten Stelle des Plinius über Caesaraugusta; man könnte auch Vesitani oder Vessitani schreiben, nach Plinius 3 § 24 Oscenses regionis Vessitaniae) Iacetani (phirinenaeiaustanae sitanilacetani hat die Leidener Handschrift), perque Pyrenaeum Cerretani, dein Vascones. Also von Ost nach West am Abhang der Pyrenäen entlang folgten aufeinander Ausetaner Sedetaner (oder Vessitaner) und lacetaner, weiter hinauf in den Bergen selbst wohnten östlich die Cerretaner (noch heute heifst die Gegend um den oberen Lauf des Sicoris Cerdaña, das ist Cerretania) und westlich die

Vasconen, die bekannt sind. Diese Aufzählung entspricht so genau allen übrigen topographischen Nachrichten, dass die Schreibung der Namen keiner Rechtfertigung bedarf. Weiter hin nennt Plinius unter den zum Conventus von Caesaraugusta gehörigen stipendiarii in alphabetischer Aufzählung (§ 24) nach den Iluberitani und vor den Lubienses die Lacetani; auch hier ist unbedenklich Iacetani zu schreiben. Das Fehlen des vornehmsten Stammes in dieser Gegend (wenn auch der Stammsitz selbst wie so häufig zu einem castellum stipendiarium herabgesunken war) in dem Verzeichniss der zu Caesaraugusta ihr Recht holenden Gemeinden wäre nicht zu entschuldigen. Endlich sagt Plinius noch an einer anderen Stelle seines Werkes (25 § 17) nuper cuiusdam militantis in praetorio mater vidit in quiete ut radicem silvestris rosae ... filio mitteret bibendam; in Iacetania (lacetania die Hs.) res gerebatur, Hispaniae proxuma parte (also an der Grenze von Gallien) u. s. w. Ich wüsste nicht wie ein militans in praetorio in Plinius Erinnerung im nördlichen Spanien gestanden haben könnte außer zur Zeit von Augustus bekanntem cantabrischen Feldzug. Auch hier kann also wiederum kaum ein anderes Gebiet gemeint sein als das der Iaccetaner.

Dass die Iaccetaner in der späteren Statistik des Reichs einen hervorragenden Platz einnahmen, darüber lässt das Zeugniss des Ptolemaeos keinen Zweisel. Er verzeichnet (2, 6, 72) eine Reihe von Städten der Iaccetaner, Iacca selbst aber theilt er den Vasconen zu (2, 6, 67); gewiss irrthümlich, wie er denn auch die Sitze der Iaccetaner und Ilergeten offenbar falsch angiebt. Doch kann der ursprüngliche Sitz des Stammes, der ihm den Namen gab, auch hier, nach der Unterwerfung des Stammes zu einem unbedeutenden Ort herabgesunken sein (wie Kissa, der Hauptort der Kissetaner oder Kessetaner); meines Wissens hat sich bis jetzt nur ein einziger römischer Grabstein in Jaca gefunden (C. I. L. 2, 2982).

Der Thatbestand ist also dieser: an vier Stellen des Livius, an dreien des Plinius und an der noch anzuführenden des Sallust haben die Handschriften die Form mit L; die griechischen Schriftsteller dagegen Strabo und Ptolemaeos, außer Plutarch, der lateinischen Quellen folgt, haben die Form mit I. Daß überall nur von demselben Volk die Rede ist halte ich für ausgemacht. Wem es zu gewagt scheint, an acht Stellen lateinischer Autoren auf die Autorität der griechischen hin das L in I zu ändern, dem bleibt die Annahme offen, welche Mommsen vorschlägt, daß nämlich der einheimische Name einen zwischen I

und L in der Mitte stehenden Anlaut, etwa wie das spanische ll (= lj), gehabt habe, aus welchem sich nebeneinander die Form mit L bei den Römern, die mit I bei den Griechen bildete.

Die Iaccetaner, besonders in ihrer verderbten Gestalt als Lacetaner, sind aber noch mit zwei anderen Völkerschaften im Nordosten der Halbinsel verwechselt worden. Livius beschreibt den Feldzug des Gnaeus Scipio vom J. 536, der in Emporiae gelandet war (21, 60, 3): exposito ibi exercitu orsus a Lacetanis (so die Hss.) omnem oram usque ad Hiberum flumen . . . . Romanae dicionis fecit. Im folgenden Capitel wird erzählt, wie Gnaeus die inzwischen durch Hasdrubal zum Abfall gebrachten Ilergeten wieder unterwirft und dann (61, 8): inde in Ausetanos prope Hiberum, socios et ipsos Poenorum, procedit atque urbe eorum obsessa Lacetanos (so die Hss. alle) auxilium finitimis ferentes . . . . excepit insidiis. Dass von den laccetanern hier die Rede nicht sein kann (wie Lipsius vermuthete), zeigt ein Blick auf die Karte: es kann sich nur um ein an der Küste wohnendes Volk handeln, nicht um die devia et silvestris gens in den Schluchten der Pyrenäen. Doujatius dachte an die nachher zu besprechenden Laletaner; aber auch diess trifft nicht das rechte. Es ist vielmehr an beiden Stellen der Name der Laeetani herzustellen (wie ich schon im Hermes 1 S. 93 gethan habe). Von ihnen sagt Strabo (3, 4, 7): ή σύμπασα δ' ἀπδ στηλών σπανίζεται λιμέσι μέχρι δεύρο (von den Säulen bis nach Tarraco giebt es, mit Ausnahme von Neukarthago, keine guten Häfen) έντεῦθεν δ' ἢδη τὰ έξῆς εὐλίμενα καὶ χώρα ἀγαθὴ τῶν τε Λεητανών (also ε für αι wie gewöhnlich) καὶ Λαρτολαιητών (die hier allein genannt werden) καὶ ἄλλων τοιοῦτων (wie der Indigeten) μέχρι Έμπορίου. Plinius führt sie ganz an der richtigen Stelle in seiner Küstenbeschreibung auf nach den Kessetanern um Tarraco und den Ilergeten um Subur und den Fluss Rubricatus, den heutigen Llobregat. a quo Laeetani (lactani die Leidener Hs., letani der Riccardianus, das richtige setzte schon Jan) et Indigetes. Ptolemaeos (2, 6, 18 und 74) theilt ihnen ebenfalls den Fluss und Ort Rubricatus (oder Rubricata für den Ort) und Barcino zu; also ist über ihre Sitze kein Zweifel und diese passen vollkommen zu der Erzählung von den Feldzügen des Gnaeus Scipio. Einer der Befehlshaber der Küstenmiliz zu Tarraco. die ich nach den Inschriften (im Hermes 1 S. 123) zusammengestellt habe, heisst in seiner leider nicht mehr erhaltenen Inschrift (bei Grut. 430, 4) praefectus orae maritimae Laletanae (so die älteste Ueberlieferung, die jüngere latetanae oder latettanae); auch hier bezweifele ich nicht dass Laeetanae herzustellen ist.

Allerdings heißt es bei Plinius von den hispanischen Weinen (14 § 71): Hispaniarum Laletana (so die guten Hss., die schlechteren lasetana lasitana lusitana) copia nobilitantur, elegantia vero Tarraconensia atque Lauronensia et Baliarica ex insulis conferuntur Italiae primis, und Martial spricht an zwei Stellen von der faex Laletana (1, 26, 9) und der Laletanae nigra lagona sapae (7, 53, 6); womit offenbar derselbe ordinäre Wein gemeint ist (noch jetzt werden die tintenähnlichen catalanischen Weine viel nach Rom exportiert und dort als vino di Spagna von den Liebhabern eines billigen und kräftigen Getränks geschätzt), wie bei Plinius. An einer dritten Stelle sagt Martial dem nach Spanien abreisenden Licinianus (1, 49, 21): aprica repetes Tarraconis litora Tuamque Laletaniam. Die handschriftliche Ueberlieferung scheint ziemlich fest zu sein. An der ersten und dritten Stelle findet sich die Form mit l in allen besseren Hss. bei Schneidewin; nur die geringeren haben lacetana oder lactana oder laectanea und ähnliches; an der zweiten giebt Schneidewins Apparat gar keine Varianten. Obgleich es auch hier nahe liegt die Laeetaner an die Stelle der Laletaner zu setzen (auch ihre erste Silbe muss überall lang gemessen werden). so wird man doch der wie es scheint übereinstimmenden Ueberlieferung gegenüber vorsichtiger sein müssen. So gut wie noch heut um Barcelona, also bei den Laeetanern, nördlich von Tarraco viel Wein gebaut wird, kann auch südlich davon nach Valencia zu ein weinreicher Küstenstrich gelegen und dem sonst nicht bekannten Stamm der Laletaner angehört haben. Ich gestehe jedoch dass ich sehr geneigt bin auch die Laletaner von der Karte von Hispanien zu streichen, zumal sie bei den Geographen fehlen.

Für die Lacetaner bleibt aber schliefslich noch ein Zeugniss zu erwägen übrig; um dessentwillen ich zunächst diese kleine Untersuchung angestellt habe. Im zweiten Buch seiner Historien lässt Sallust bekanntlich den Pompeius aus Hispanien an den Senat schreiben (im Winter 680 auf 681 d. St.) und um Geld und Verstärkungen bitten zur Fortführung des gefährlichen Kriegs mit Sertorius. Dabei zählt er § 5 seine Erfolge so auf: - - hostes in cervicibus iam Italiae agentes ab Alpibus in Hispaniam submovi. Per eas iter aliud atque Hannibal, nobis opportunius, patefeci. Recepi Galliam, Pyrenaeum, Lacetaniam (so hat nach Jordans Mittheilung in der That die einzige alte Handschrift, der Vaticanus), Indigetes u. s. w. Hier wird in ganz rich-

tiger Folge das Zurückwerfen des Aufstandes, der nach Gallien überzugreifen drohte, der Marsch über die Pyrenäen über den Pass, wo Pompeius später das Tropäum aufstellte, und den Sicoris abwärts, die Wiederunterwerfung des nächsten und mächtigsten Volkes am Fuss der Pyrenäen, offenbar wieder der laccetaner, und dann das der an der Küste um Emporiae wohnenden Indigeten unterschieden. Carrio und Corte wollten Laletaniam schreiben, Dietsch, der wie seine Vorgänger den Strabo zwar vergleicht, aber nichts damit anzufangen weiß, bleibt bei Lacetaniam. Strabo nämlich an der oben angeführten Stelle (3, 4, 10), wo er die Wohnsitze der laccetaner schildert, erwähnt bei dieser Gelegenheit der in jenen Gegenden geschlagenen Schlachten des Sertorius bei Calagurris Osca und Tarraco, ferner des Kampfes um Ilerda zwischen Caesar und des Pompeius Legaten Afranius und Petreius, und sagt endlich: Ἰακκητανοί δ' εἰσίν, έν οίς τότε μέν Σερτώριος ἐπολέμει πρὸς Πομπήιον, ὕστερον δ' ὁ τοῦ Πομπηίου υίὸς Σέξστος πρὸς τοὺς Καίσαρος στρατηγούς. Ύπέρκειται δὲ τῆς Ἰακκητανίας πρὸς ἄρκτον τὸ τῶν Οὐασκώνων έθνος, έν ῷ πόλις Πομπέλων, ως αν Πομπηιόπολις. Hiernach kann kein Zweifel sein, dass Pompeius in dem Brief an den Senat sich grade der Unterwerfung dieses ersten und mächtigsten der hispanischen Völker gerühmt hat, deren Gebiet der Schlüssel zu weiterem Vordringen in das Innere war. Die Stadt Pompaelo (das ist die bestbezeugte Form; Strabo hat wieder  $\varepsilon$  für  $\alpha\iota$ ) führte ihren Namen, der eine hybride, halb römische halb iberische Bildung ist, unzweifelhaft von dem Sieger, wie Graccurris nach Ti. Sempronius Gracchus genannt wurde, und später die verschiedenen Caesarobriga Iuliobriga Augustobriga Flaviobriga und ähnliche. Im Brief des Pompeius ist mithin meines Er-. achtens wiederum zu schreiben Iacetaniam und man wird fortan mit Sicherheit zwei hispanische Völkerschaften, lacetaner oder laccetaner (häufig corrumpiert in Lacetaner) und Lacetaner, vielleicht noch eine dritte, die Laletaner, unterscheiden. E. H.

### METRISCHE INSCHRIFT AUS KARTHAGO.

In Tunis hat Sidi-Mohamed, ältester Sohn des Kasnadar, aus den Ausgrabungen, welche er fortgesetzt in Karthago anstellen lässt, in einem Pavillon unweit des Bardo ein kleines Museum gegründet. Ich copirte dort folgende schlechte Verse, die in Deutschland schwerlich bekannt sein werden; sie stehen auf einem kleinen Marmorgrabstein mit schlechten Buchstaben, die etwa dem Ausgang des 2. Jahrhunderts oder einer noch späteren Zeit angehören mögen.

DVM SVM VITALIS · ET VIVO EGO · FECI · SEPVLCRHVM · sic ADQVE MEOS VERSVS DVM TRANSSEO PERLEGO ET · IPSE · sic DIPIOMA · CIRCAVI · TOTAM REGIONE · PEDESTREM · ET CANIBVS PRENDI LEPORES ET DENIQVE VVLPES · POSTEA POTIONES CALICIS PERDVXI · LIBENTER · MVLTA IVVENTVTIS FECI QVIA SVM MORITVRVS · QVISQUE SAPIS IVVENIS · VIVO TIBI · PONE SEPVLCRHVM · sic H. NISSEN.

Obwohl diese Inschrift nach einer Abschrift des Besitzers kürzlich von Renier in den comptes rendus der Pariser Akademie 1866 Jan. und Febr. S. 48 mitgetheilt ist, wird es angemessen sein sie nach dem Wunsche des Einsenders auch in diesen Blättern mitzutheilen. Die beiden Abschriften stimmen im Uebrigen bis auf unwesentliche Kleinigkeiten; nur giebt der französische Abdruck gleich zu Anfang FL für das wahrscheinlich richtige ET und Z. 8 POTIONIS CALICES. Die africanischen Argutien treten in dem Spielen mit der Formel vivit und dem Namen Vitalis deutlich hervor; perducere in der Bedeutung 'austrinken' ist auch bisher nur nachgewiesen in den Versen des Africaners Arnobius 5, 26: inde manu poculum sumit risuque sequenti perducit totum cyceonis laeta liquorem. Das Wort circare gehört dem Vulgarlatein an, wie die Glosse circat κυκλεύει und besonders die bekanntlich aus circare entstandenen Wörter der romanischen Sprachen cercare, chercher beweisen, wobei der Begriff des Umhergehens sich in den des Umhersuchens umgesetzt hat. — Merkwürdig aber ist unsere Inschrift durch das, was ihr Verfasser über sein Geschäft darin angiebt. Dass der tabellarius, der Briefbote, gänzlich verschieden ist von dem tabularius, dem die Aufsicht über Acten und Geschäftspapiere obliegt, konnte man längst wissen, wenn gleich selbst Marini (Arv. p. 614) sich darüber schwankend und unsicher äußert. Die nicht sehr zahlreichen Inschriften, die tabellarii nennen, gehören sämmtlich kaiserlichen Briefträgern an; und das ist nicht Zufall. Auch hieher gehört, was Tacitus sagt (ann. 15, 35), dass Sclaven ab epistulis et libellis et rationibus zu nennen einem Privaten nicht zukomme und es ein Majestätsverbrechen sei dergleichen nomina summae curae zu usurpiren; wie der cursus publicus ein Regierungsinstitut ist, so hat es ohne Zweifel auch in der Kaiserzeit nie andere tabellarii gegeben als tabellarii Augusti. Der Vorstand des Briefträgerbureaus, der praepositus tabellariorum war wenigstens im J. 183, wenn der Name (M. Ulpius Maximus) nicht trügt, ein Freigeborener (Orelli 1918); der Souschef (optio) einer einzelnen Briefträgerabtheilung ein kaiserlicher Freigelassener (Henzen 6359); die einfachen Briefträger waren theils ebenfalls kaiserliche Freigelassene (Orelli-Henzen 3249, 6568), theils kaiserliche Sclaven (Henzen 6358. 6455. 6569), welcher letzteren Kategorie unser Vitalis angehört. Wir finden ferner, daß die kaiserlichen Briefträger

abtheilungsweise einzelnen Verwaltungszweigen überwiesen wurden; so war eine Abtheilung dem Generalstab beigegeben (tabellarius castrensis: Orelli 3249), eine andere der Domanialverwaltung (tabellarii stationis patrimonii: Henzen 6359), eine dritte dem Hebebureau der Erbschaftssteuer (tabellarius stationis vigesimae hereditatium: Henzen 6568), eine vierte dem für die Zufuhr eingesetzten Bureau (tabellarius ex officio annonaes: Marini a. a. O.; Henzen 6569). Unser Vitalis bezeichnet seine Stellung nicht näher, kann aber füglich ebenfalls dem officium annonae angehört haben. Dass er als solcher die ganze Umgegend durchzog — als Gegensatz zu der regio pedestris ist natürlich wie öfter die See zu denken - ist ebenso wenig auffallend wie dass er neben seiner amtlichen Thätigkeit auch Hasen und Füchse jagte und hinterher die officiellen und nicht officiellen Strapazen in einem tiefen Trunke vergafs. Aber was heifst es, wenn er von sich sagt diploma circavi? — Auszugehen ist dabei davon, dass der kaiserliche tabellarius selbstverständlich in erster Linie angewiesen ist auf den cursus publicus; wie ja denn tabellarius und cursor geradezu identische Bezeichnungen sind und die letztere Bezeichnung späterhin, namentlich im officiellen Sprachgebrauch, den älteren Namen tabellarius gänzlich verdrängt hat. Die Benutzung des cursus publicus aber hängt bekanntlich ab von dem diploma, dem offenen Brief an die beikommenden Postbeamten, worin das Recht des Trägers auf Benutzung der kaiserlichen Post attestirt und näher normirt ward; und diploma als Reiseferman ist so häufig und so technisch, dass das Wort, namentlich wo es in Verbindung mit tabellarius auftritt, unmöglich anders gefasst werden kann. Dies bestätigt weiter die bekannte, aber bisher noch keineswegs vollständig verstandene Bronzetafel (Orelli 2917 = I. N. 6903), die auf der einen Seite die Worte trägt: Thoantis Ti. Caesaris Aug. dispensatoris ab toris, auf der andern die Worte: de statione [Ti.] Caesaris Aug. tabellaris diplomari discede. Die Tafel, die unten mit einer Spitze zum Einstecken versehen ist, muss einstmals in irgend einem Palast des Tiberius die Räume von einander geschieden haben, wo auf der einen Seite der Sclave Thoas das kaiserliche Tischzeug aufzubewahren hatte, auf der andern die kaiserlichen Briefboten, die in dem Palast kamen und gingen, angewiesen waren sich aufzustellen. Man wird die zweite Inschrift zu übersetzen haben: weiche von dem Standplatz den mit Reisepass versehenen Briefboten des Kaisers Tiberius', so dass der in irregulärer Weise vorgesetzte Genitiv Ti. Caesaris Aug. in dem Bestreben die Nebeneinanderstellung zweier Genitive zu vermeiden seine Entschuldigung findet. Tabellarius diplomarii — diplomarium ist gebildet wie sacomarius, pleromarius — kann füglich der von Amtswegen mit Diploma reisende cursor heißen. Sonach wird von demselben auch gesagt werden können, dass er diplomate munitus iter fecit; dass man dies in dem einen Worte diplomacircare zusammenfasst, ist allerdings seltsam, aber in africanischen Inschriften des zweiten oder dritten Jahrhunderts muss man sich mehr gefallen lassen als eine solche wunderliche Bildung. TH. M. (Juni 1866)

## ORNAMENTA MULIEBRIA.

Ueber die mannigfaltige und kunstreiche Verwendung der edlen Metalle so wie der Perlen und Edelsteine zu weiblichem Schmuck bei Griechen und Römern haben mehr als die spärlichen Notizen der alten Autoren zahlreiche Funde in den Gräbern Griechenlands Italiens und fast aller Provinzen des römischen Reiches, welche in den großen und kleinen Museen Europas aufbewahrt werden, anschaulichen Aufschluss gegeben. Weder die zum größten Theil nur gelegentlichen Erwähnungen in der alten Litteratur, wenn man nämlich absieht von den Capiteln bei Plinius über Gold und Silber (33 § 6 bis 57, besonders 39. 40, auch 82. 83, 128. 129, 151. 152), über die Perlen (9 § 106 bis 123) und über die Edelsteine (37 § 54 bis 200), von dem kurzen Abschnitt des Pollux (5, 95 bis 101), und etwa von dem Digestentitel de auro argento mundo ornamentis unquentis veste vel vestimentis et statuis legatis (34, 2), noch auch jene erhaltenen Schmucksachen sind meines Wissens bisher vollständig zusammengestellt und erschöpfend erläutert worden<sup>1</sup>). Daher wird es gerechtfertigt erscheinen, wenn ich hier einige bisher gar nicht oder nur ganz ungenügend bekannte inschriftliche Zeugnisse über ornamenta muliebria zusammenstelle und kurz erläutere, zumal sich aus ihnen auch einige Bereicherungen des lateinischen Sprachschatzes ergeben.

Drei lateinische Inschriften, und zwar sie allein so weit ich die ganze Masse der uns erhaltenen zu übersehn vermag, enthalten nämlich Verzeichnisse von Schmuckgegenständen, welche an den Statuen angebracht waren, auf deren Basen die Inschriften sich befinden<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Das meiste geben noch Böttigers Sabina 2 S. 152 ff. und W. A. Becker im Charikles 1 S. 347 der zweiten Ausgabe und im Gallus 3 S. 198 ff. der dritten Ausgabe, wobei jedoch des Gothofredus gelehrter Commentar zum Cod. Theod. 15, 7, 11 nicht beachtet worden ist; wenig mehr findet sich in Guhl und Koners Leben der Griechen und Römer 1 S. 200 ff. und 597 ff. der zweiten Ausgabe. Manches bisher kaum benutzte steht auch im Paedagogos des Clemens von Alexandrien 2, 12 § 118 und 124 und 3, 2 § 4 und in den Fragmenten der griechischen Comiker.

<sup>2)</sup> Verwandt, aber doch verschieden, sind die beiden in Africa gefundenen Verzeichnisse von Weihgeschenken bei Henzen 6139 und 6140.

Zwei von ihnen gehören nach Hispanien und haben ihren Platz bereits im zweiten Band des C. I. L. gefunden; die dritte, aus Ariminum, steht in Henzens Sammlung. Es erscheint daher überslüssig den Text so wie er auf den Steinen steht hier zu wiederholen; ich gebe ihn gleich mit den nöthigen und zum größten Theil ganz sicheren Ergänzungen in gewöhnlicher Schrift und übersichtlicher Anordnung, ohne die für das Verständniss unwesentliche Zeilenabtheilung der Originale.

1. In Acci, dem heutigen Guadix nordwestlich von Granada gefunden, in Sevilla aufbewahrt, C. I. L. 2, 3386¹). Varianten der früheren Abschreiber anzugeben ist nicht nöthig, denn das Original und ein Abklatsch, der mir vorliegt, lassen keine Zweifel an der Lesung. Die Marmorbasis, auf welcher die Inschrift steht, trug wie deren Inhalt lehrt eine silberne Isisstatue; auf den Seiten der Basis ist in flachem Relief vorgestellt rechts der schakalköpfige Anubis, bekleidet, eine Schriftrolle (wohl nicht eine Keule, wie Montfaucon angiebt) in der Hand tragend (ähnlich die capitolinische Statue bei Clarac 5 Taf. 984 N. 2568), vor ihm der Vogel Ibis unter einem Palmbaum; links unten der Stier Apis, darüber ein Hirt (Osiris? nach Montfaucon) auf einem Felsen sitzend, vor ihm ein Vogel (Adler oder Sperber?). Der Schrift nach gehört das Denkmal in die Mitte oder an das Ende des zweiten Jahrhunderts; genauere Datierung ist nicht möglich. Die Inschrift lautet:

Isidi puel[lar(i)?] iussu dei Net[onis] Fabia L(ucii) f(ilia) Fabiana avia in honorem Avitae neptis piissimae ex arg(enti) p(ondo) CXII (centum duodecim) s(emis) ≈ (unciis duabus) ∑ (semuncia) ⊃ (scriptulis) V (quinque);

item ornamenta:

in basilio unio et margarita n(umero) VI, zmaragdi duo, cylindri n(umero) VII, gemma carbunclus, gemma hyacinthus, gemmae cerauniae duae;

in auribus zmaragdi duo, margarita duo;

in collo quadribacium margaritis n(umero) XXXVI, zmaragdis n(umero) XVIII, in clusuris duo;

<sup>1)</sup> Vorher gedruckt zuerst nach der Abschrift des Decan von Alicante Marti mit einigen ganz kurzen Erklärungen bei Montfaucon antiq. expl. 2 S. 324 f. Taf. 136 (danach bei Jac. de Bary catal. numism. antiquor. Amsterdam 1730 Taf. 36, bei Mur. 139, 1 und Orelli 2510), dann nach einer neuen Abschrift bei Florez medallas de España 2 S. 61 (danach bei Masdeu 5 S. 19, 38), endlich nach Perez Bayérs Abschrift bei Cortes 2, 223.

in tibiis zmaragdi duo, cylindri n(umero) XI; in spataliis zmaragdi n(umero) VIII, margarita n(umero) VIII; in digito minimo anuli duo gemmis adamant(ibus); digito sequenti anulus polypsephus zmaragdis et margarito; in digito summo anulus cum zmaragdo; in soleis cylindri n(umero) VIII.

Isis kommt als Beschützerin der Kinder auch in dem griechischen Hymnos vor, der in Andros gefunden worden ist (Welcker kleine Schriften 3 S. 267). So wird die Ergänzung, auf die es uns hier weniger ankommt, gerechtfertigt; sie empfiehlt sich besonders dadurch, dass hier die Grossmutter zu Ehren der Enkelin der Göttin die Statue weiht. Ein Mars, Neton genannt, ist als in Acci verehrt zufällig bezeugt durch die Notiz beim Macrobius (Sat. 1, 19, 5 Accitani, Hispana gens, simulacrum Martis radiis ornatum maxima religione celebrant, Neton vocantes). Die genaue Angabe des Silbergewichts ist in der Ordnung, zumal bei einem so kostbaren Kunstwerk. Die 112 römischen Pfund und 847 Unzen entsprechen etwa 73,35 Zollpfunden; eine Quantität welche nach dem Urtheil von Sachverständigen sehr wohl zu einer lebensgroßen Statue ausreicht und an Silberwerth heutigen Tages über 1600 Thaler repräsentieren würde. Weihgeschenke und Statuen aus edlem Metall sind besonders in Hispanien, dem Peru der alten Welt, nicht selten. So werden auf Inschriften erwähnt zu Urgavo in Baetica ein Fortunae signum aureum, item Mercurii, p(ondo) V nebst einer patera p(ondo) lib(ra) und bases duae argenteae p(ondo) V, auf denen die beiden goldenen Sigilla der Fortuna und des Mercur standen (C. I. L. 2, 2103); ferner zu Hispalis ein signum aureum des Genius des Flusses Baetis (C. I. L. 2, 1163) ohne Gewichtsangabe; auch an die corona aurea VII pondo, welche die Provinz Hispania citerior dem Claudius zu seinem britannischen Triumph (Plinius 33 § 54) und an die corona aurea librarum XV, welche die Gemeinde von Tarraco dem Galba geschenkt hatte (Sueton im Leben des Galba Cap. 12), muss hier erinnert werden. In Silber sind die Weihgeschenke noch weit häufiger (vgl. die imagines argenteae Dig. 34, 2, 6 § 2); eine Anzahl silberner Schalen mit Weihinschriften hat sich noch erhalten (vgl. meine antiken Bildwerke in Spanien N. 915. 936. 941. 948). Von silbernen Statuen und Statuetten finden sich in hispanischen Inschriften erwähnt eine des Septimius Severus ex arg(enti) p(ondo) V zu Mirobriga in Lusitanien (C. I. L. 2, 863) und eine desselben Kaisers ex arg(enti) p(ondo) X zu Norba (C. I. L. 2, 693); ferner ein signum

348

Iunonis ex argenti libris L zu Regina in Baetica (C. I. L. 2, 1036), eine Statue des Caracalla ex arg(enti) p(ondo) C in Curiga (C. I. L. 2, 1040), eine der Pietas ex arg(enti) p(ondo) C in Astigi (C. I. L. 2, 1474) und eine ähnliche in Tucci (C. I. L. 2, 1663), welcher bei der Dedication noch ein goldener Kranz aufgesetzt wurde, ein signum Panthei ex arg(enti) libris C (C. I. L. 2, 1473), endlich eine Statue des Bonus Eventus ex arg(enti) libris CL, beide auch in Astigi (C. I. L. 2, 1471). Dort also ist das Gewicht überall in runden Zahlen angegeben, nicht mit so scrupulöser Genauigkeit wie bei der Isisstatue. Erhalten hat sich begreiflicher Weise nichts von diesen kostbaren Kunstwerken; ein kleiner Mercur von Silber (meine antiken Bildwerke S. 320) und eine kleine Isis (ebendaselbst N. 437) sind das einzige der Art, was ich vorgefunden habe; von der letzteren steht nicht einmal der Fundort fest.

Das Verzeichniss der ornamenta, welche das Isisbild an sich trug. giebt genau den Ort und die Verwendung eines jeden derselben an. Die Aufzählung geht von oben nach unten; sie beginnt mit dem Kopfschmuck und endet mit den Schuhen, doch wird einmal von der natürlichen Folge, wohl nur aus Versehen, abgewichen. Das basilium, das quadribacium und die spatalia so wie die Ringe, vielleicht auch die soleae können mit zum Guss der ganzen Statue gehört haben und daher von Silber gewesen sein. Vielleicht aber waren sie, obgleich das nicht ausdrücklich gesagt ist, von Gold (weil Gold, wie wir auch bei der folgenden Inschrift sehn werden, gleichsam das natürliche und selbstverständliche Material für Schmuck ist) oder wenigstens vergoldet. Ebenso muss man sich wohl die übrigen Perlen und Edelsteine in Gold hängend oder gefasst denken. Es scheint danach, worauf mich Mommsen aufmerksam macht, dass das Gold des Schmuckes einer besonderen Inventur, wie die Perlen und Edelsteine, nicht für bedürftig gehalten worden ist; es muss also schwerer von den Statuen haben entfernt werden können.

Das basilium, womit die Aufzählung beginnt, ist das königliche Diadem, wie aus Wesselings Note zu Diodor 1, 47 zu lernen ist. Bei Diodor heißt es nämlich von der Statue der Mutter des Osymandyas, sie habe τρεῖς βασιλείας ἐπὶ τῆς κεφαλῆς getragen, als Tochter Gattin und Mutter eines Königs. Dazu führt Wesseling die Stellen aus Plutarch (de Iside et Osiride Cap. 19 S. 32, 5ff. Parthey: τὸν δὲ τρον .... ἐπιβαλόντα τῆ μητρὶ τὰς χεῖρας ἀποσπάσαι τῆς κεφαλῆς τὸ βασίλειον) und aus Horapollon (1, 11 S. 18 der Ausgabe von Leemans παντὶ θηλυκῷ ζωδίψ οἱ Αἰγύπτιοι γῖπα ὡς βασίλειον

έπιτιθέασιν und 1, 15 S. 24 Σελήνης δε ανατολήν γράφειν βουλόμενοι - πυνοκέφαλον ζωγραφούσι - ἐστώτα καὶ τὰς χεῖρας είς οὐρανὸν ἐπαίροντα, βασίλειόν τε ἐπὶ τῆς κεφαλῆς έχοντα) an; aus lateinischem Gebrauch ist das Wort meines Wissens noch nicht nachgewiesen. Die Form der aegyptischen Basilien erörtert Letronne (inscriptions de l'Egypte 1 S. 309 ff.). Diess Diadem, ein diadema gemmatum wie es nach Frauensitte auch Elagabal trug (Leben des Elagabal Cap. 23), war geschmückt mit einer großen Perle 1) und sechs kleinen (uniones capite circumferuntur Plinius 37 § 49; coronae ex margaritis ebendaselbst § 14), zwei Smaragden, denen Plinius (37 § 62 ff.) nach den Diamanten und Perlen die dritte Stelle der Kostbarkeit anweist, Isidor (16, 7, 1) die erste unter allen, sieben Cylindern, einem Rubin (Plinius 37 § 92-94), einem Hyacinth (§ 125. 126) und zwei gemmae cerauniae (§ 134. 135), deren mineralogische Identificierung wie es scheint noch schwankend ist. In dem Digestentitel ist unter anderem die Rede von einem Schmuck aus uniones und hyacinthi, welcher additis aliis gemmis et margaritis noch kostbarer gemacht wird (34, 2, 6 § 1). Was unter den Cylindern zu verstehn sei, will ich am Schluss dieser Mittheilung im Zusammenhang untersuchen.

Es folgen die Ohrgehänge (doch darf man der Analogie wegen nicht inauribus in einem Wort, von inaures, lesen) mit je einem Smaragd und einer Perle geschmückt. Ganz ähnlich müssen die in den Digesten (34, 2, 32 § 8) erwähnten inaures gewesen sein, in quibus duae margaritae elenchi (das sind die länglichen uniones, nach Plinius 9 § 113, schon aus Iuvenal 6, 459 als Ohrgehänge bekannt) et smaragdi duo. Grade die Verbindung von Perlen und Smaragden scheint beliebt gewesen zu sein. Plinius sah die Lollia Paulina smaragdis margaritisque opertam alterno textu fulgentibus (9 § 117); bei Horaz in den Satiren (1, 2, 80 f. Nec magis huic, inter niveos viridesque lapillos Sit licet, hoc, Cerinthe, tuo tenerum est femur aut crus Rectius) werden unter den schneeweißen und grünen Steinchen, wie sie mit absichtlich verächtlichem Ausdruck genannt werden, wohl mit Recht von den Auslegern Perlen und Smaragde verstanden. Für Ohrgehänge findet sich, wie es scheint, das Wort pendentes bei dem von Salmasius zu den script.

<sup>1)</sup> Beiläufig bemerke ich dass aus den Worten dieser Inschrift in basilio unio bei Ducange, der die Inschrift aus dem Buch von de Bary kannte, ein besonderer Artikel basiliounium gemacht ist, welches Monstrum von einem Worte erklärt wird mit aedicula tumulo imposita, 1 S. 611 der Didotschen Ausgabe.

350 HÜBNER

hist. Aug. Leben der beiden Maximini Cap. 6 citierten Arculphus de locis sacris, auf welchen mich Haupt aufmerksam macht. Die übrigen Stellen über die Ohrgehänge stehen bei Caspar Bartholinus (Thomae fil.) de inauribus veterum, Amsterdam 1676 12. und im Gallus 3 S. 200.

Am Hals trug die Statue einen Schmuck, der quadribacium genannt wird. Auch dieses Wort kommt sonst nicht vor; man denkt zuerst an die margarita cara tribaca Indica, die phalerae pelagiae und den übrigen Edelsteinschmuck, der in dem Gedicht des Petron (Cap. 55) geschildert wird. Bei quadribacium kann man denken entweder an eine vierfache ans bacae, beerenartigen Gliedern, bestehende Kette, oder an einen an einer Kette hängenden Schmuck in der Form von vier bacae. So hat sich in einem Grab in Vulci ein silbernes Ohrgehänge gefunden, welches man nach der Abbildung (im Museum Etruscum Gregorianum Band 1, Rom 1842 Fol., Taf. 73b) wohl ein quadribacium nennen könnte. Bei Caylus (récueil d'antiquités Band 6 S. 315 Taf. 86, 6) ist ein Perlenschmuck zum Anhängen abgebildet, den man eine Traube aus zehn Beeren nennen kann. Aehnliche Schmuckstücke zum Anhängen sind nicht selten; auf den die menschliche Gestalt nachahmenden aegyptischen Mumienkisten finden sich die reichsten und compliciertesten Hals - und Brustketten gemalt. An dem quadribacium der Isis befanden sich 36 Perlen (also je 9 an jeder baca oder an jeder Reihe von bacae) und 18 Smaragde (vielleicht je neun an zweien der bacae oder Reihen von bacae); also eine cervix margaritarum et smaragdorum laqueis occupata, wie Tertullian (de cultu feminarum 2, 13) sich ausdrückt. Woraus die linea oder das filum (beide Ausdrücke werden wir nachher dafür finden) bestand, an welchem das quadribacium oder die einzelnen Perlen und Smaragde hingen, ist nicht ausdrücklich gesagt; doch kann wohl an nichts anderes gedacht werden als an Gold. Es bedarf dafür kaum der Anführung von Dichterstellen, wie aus der Medea des Seneca, wo es heifst (3, 570 ff.) Est palla nobis . . . . . , gemmis est et auro textili Monile fulgens, quodque gemmarum nitor Distinguit aurum quo solent cingi comae; oder an des Claudian' (in Rufinum 1, 187) monile Contextum gemmis. Denn es sind uns noch eine ganze Reihe antiker aus feinem Golddraht künstlich geflochtener monilia erhalten. Wie mannigfach der Gebrauch von Golddraht war, zeigt die Stelle im Leben des Aurelian (Cap. 36), welcher befürchtete, aurum per varios brattearum filorum et liquationum usus perire. Dass die feinen Fäden sogar zu Geweben benutzt wurden, mit anderen Fäden zusammen wie zu den nach den Attalen benannten

pergamenischen Stoffen (also Gobelins), oder ganz allein, war wohl immer nur Ausnahme des äußersten Luxus (Plinius 33 § 63; Leben des Elagabal Cap. 23). An dem filum von Gold, das von sehr verschiedenartiger Stärke und Arbeit sein konnte, hängen zuweilen in besonderen kleinen Ringen oder Haken goldene Zapfen (wie an dem berühmten Halsband des neapolitanischen Museums Museo Borbonico 2 Taf. 14) oder allerlei kleine Geräthschaften aus Gold (wie an der in Siebenbürgen gefundenen Kette in Wien in Arneths antiken Gold- und Silbermonumenten Taf. 1), oder bullae mit kleinen Reliefs nach Art der phalerae oder ähnliche Ornamente. Die Perlen können möglicher Weise, so wie man es bei uns zu thun pflegt, auf dem Goldfaden eng aneinander gereiht gewesen sein; doch ist meines Wissens eine solche antike Perlenschnur noch nirgends gefunden worden 1). Wahrscheinlicher ist, dass die Perlen einzeln oder in Büschel gefasst von der Kette herabhingen. So verstehe ich den Ausdruck des Plinius (33 § 40): discurrant catenae circa latera et in secreto margaritarum sacculi [so Sillig nach den Hss., et inserta margaritarum pondera die Vulgata] e collo dominarum auro [nicht aureo] pendeant, ut in somno quoque unionum conscientia adsit. Für die enge Verbindung der Perlen mit dem Golde sprechen auch die Worte des Paulus (Dig. 34, 2, 32 § 1): margaritae, quae ita ornamentis muliebribus contextae sunt, ut in his adspectus auri potentior sit, auro facto adnumerantur und (§ 7): monilia, in quibus gemmae et margaritae insunt; diese letzteren insofern sie wenigstens zeigen, dass nicht die Steine und Perlen selbst und allein die Kette bildeten. Und dass ebenso die Smaragde und andere Edelsteine nicht immer selbst, durch leichte Goldfassung mit einander verbunden, die Kette bildeten, sondern dass sie zuweilen auch einzeln von der Kette herabhingen (wofür es wahrscheinlich monumentale Beispiele giebt), deutet die Notiz des Pollux (5, 98) an, welcher aus dem Comiker Theopomp (Meineke fragm. com. ed. min. S. 457) τανθαρυστοί anführt als δομοι, ών κατεκρέμαντο λίθοι τινές, ώς από της κινήσεως ωνομάσθαι. Die virides gemmae als Halsband bei Juvenal (6, 458) können ebenso verstanden werden. Auch die auf antiken Kunstwerken, besonders auf Vasenbildern, vorkommenden Halsketten (z. B.

<sup>1)</sup> Denn die in einem Testament unter den ornamenta erwähnten lineae duae ex margaritis (Dig. 34, 2, 40 § 2) beweisen nicht, dass die Kette nur aus Perlen bestand, so wenig wie die gleich danach genannten viriolae (das sind keltische Armbänder, nach Plinius 33 § 40) ex smaragdis allein aus Smaragden bestanden haben können.

auf manchen der jüngst von O. Jahn zusammengestellten Vasen mit Goldschmuck, Leipzig 1865 4., besonders auf den großen, die er S. 17 ff. verzeichnet) zeigen vorherrschend diese Art von Ornamentierung; die losen Zierrathe schmiegen sich leicht den Formen von Hals und Schultern an und funkeln bei der leisesten Bewegung. Unter den clusurae ist wohl nur das aus zwei besonderen Theilen bestehende Schloss (daher der Pluralis) der Kette zu verstehen, nicht zwei verschiedene Schlösser; denn Halsketten mit je zwei Schlössern, die etwa an den Seiten angebracht gewesen wären, sind in alter wie in neuer Zeit meines Wissens ohne Beispiel. Dagegen ein Schloss bestehend aus zwei Theilen, an den beiden Enden der Kette, ist das gewöhnliche und an den erhaltenen antiken Ketten so häufig, dass es überslüssig erscheint dafür besondere Beispiele anzuführen. Geschmückt waren die beiden Schlosshälften im vorliegenden Fall mit je einem Smaragd (die Steine sind, weil sie im vorhergehenden genannt worden, hier nicht noch einmal bezeichnet), wie auf den beiden Schlosshälften des schon angeführten neapolitanischen Halsbandes neben einem kleinen Frosch ie ein Rubin angebracht war. Ein vollkommen analoges Beispiel einer goldenen linea aus Perlen und Smaragden, nur kleiner als das der Isis. hat sich in Macon in Frankreich gefunden und wird von Caylus (7 Taf. 70, 2) abgebildet. Er beschreibt es folgendermaafsen (S. 249): ce collier composé de primes d'éméraudes (es sind eher Cylinder) au nombre de quatorze et de huit perles brutes, est formé par un fil d'or, renoué comme on le voit dans le dessein, et terminé par deux espèces d'agraffes également d'or, qui s'enclavent l'une dans l'autre (das sind die clusurae), et dont la longueur en forme pyramidale et d'un pouce six lignes, et la totalité du collier est d'un pied six pouces. Die Kette gehörte zu einem am Ende des dritten Jahrhunderts vergrabenen Schatz; die Art, wie dort die einzelnen Steine und Perlen durch eingefügte goldene Glieder zu einem filum verbunden sind, war gewiss die gewöhnliche.

Statt nun gleich zum Schmuck der Arme und Hände, wie in der Ordnung wäre, überzugehn, wird erst der an den Schienbeinen befindliche Schmuck genannt. Gemeint sind offenbar die bei den griechischen Schriftstellern nicht selten genannten περισφύρια oder περισκελίδες (C. F. Hermann griech. Privatalterthümer S. 108), die auch Trimalchios Gemahlin Fortunata 6½ Pfund schwer trug (bei Petron Cap. 67), als Libertina, denn das aurum mulierum pedibus gestatum bildete nach Plinius Worten (33 § 39. 40) gleichsam inter stolam plebemque hunc medium feminarum equestrem ordinem; die goldenen

Fingerringe der Ritter werden mit den goldenen Fußringen der Libertinen verglichen. Wie an den tibiae der Isis die beiden Smaragde und neun Cylinder vertheilt waren lässt sich nicht errathen; möglich daß der eine Fuß mehr als der andere vom Gewand bedeckt wurde und daraus sich die ungrade Zahl der Cylinder erklärt.

Nun folgen erst die Armbänder, jedes mit vier Smaragden und ebenso viel Perlen geschmückt. Der Ausdruck spatalium ist bekannt aus Plinius (13 § 142) und Tertullian (de cultu feminarum 2, 13, wo auch periscelium vorkommt); er kehrt auch in der folgenden Inschrift wieder. Gemeint sind vielleicht damit die Armbänder die man am Oberarm trug, die περιβραχιόνια (Pollux 5, 99), im Gegensatz zu den Ringen um das Handgelenk, den περικάρπια (Pollux am selben Orte). Im Lateinischen scheint armilla der ursprüngliche und allgemeine Ausdruck gewesen zu sein (vgl. des Thomas Bartholinus de armillis veterum schedion, Amsterdam 1676 12., S. 15 ff.), bedeutete aber später wohl vorherrschend den am Handgelenk getragenen Ring (auch der Männer); daher für die Bänder am Oberarm (Plinius 28 & 82: der Brief des Valerian im Leben des Claudius Gothicus Cap. 14) besondere Ausdrücke wie das griechische spinther (Festus S. 333 M.). bracchiale oder bracchialis [anulus] und spatalium aufkamen. Aus den Glossen des Cyrillus fügt Haupt hierzu noch ψελίον ἀνδρός brachionarium; eine hybride Wortbildung. Demselben verdanke ich auch den Nachweis der folgenden Stelle aus dem H. Ambrosius, welchem bei einem Manne ein bracchiale für heidnisch und unrömisch gilt, epist. 1, 10, 9: qui etiam torquem, ut adseritur, et bracchiale Gothica profanatus impietate more indutus gentilium ausus sit in conspectu exercitus prodire Romani; quod sine dubio non solum in sacerdote sacrilegium, sed etiam in quocumque Christiano est. Etenim abhorret a more Romano; nisi forte sic solent idololatrae sacerdotes prodire Gothorum.

Da im folgenden immer nur von einzelnen Fingern die Rede ist, ohne die Hand näher zu bezeichnen, so ist vielleicht nur eine Hand überhaupt sichtbar oder wenigstens mit Ringen geschmückt gewesen. Wahrscheinlich trug auch diese Isis die üblichen Attribute, Sistrum und Cymbium; dabei kann die eine Hand wohl vom Gewand verdeckt gewesen sein. Ueber die Sitte viele Ringe selbst an einem Finger zu tragen genügt es auf Beckers Charikles (1 S. 345) und Gallus (3 S. 175 ff.), daneben auf die wüste Stoffmasse in Krauses Pyrgoteles (S. 144 ff., 169 ff. und 191 ff.) zu verweisen. Der anulus polypsephus auf dem vierten Finger, dem Goldfinger, erklärt sich selbst;

354 HÜBNER

doch ist das Wort in diesem Sinn bisher so viel ich sehe nur aus der vorliegenden Inschrift bekannt. Auffällig ist, dass während beim kleinen Finger, der die kostbarsten Ringe mit Diamanten trägt, und beim vierten die Steine im blossen Ablativ stehen, beim digitus summus, dem Mittelfinger, gesagt ist anulus cum zmaragdo. Wenn nicht bloss eine Ungleichmäsigkeit der Redaction vorliegt, so könnte man vermuthen dass etwas ausgefallen sei. Also hier wie in der folgenden Inschrift ausdrückliche Zeugnisse für bewegliche Ringe und Gemmen darin an Statuen, trotz Lessings Einspruch (antiquarische Briefe 1, 15 Band 8 S. 46 Maltz.), Zeugnisse, welche Klotz freilich nicht kannte.

Am Schluss endlich sind für die Sandalen der Göttin je vier Cylinder verzeichnet. Gold und Edelsteine an den soleae der Frauen scheinen, vielleicht seit der alexandrinischen Zeit und ihren orientalischen Einflüssen, nichts seltenes gewesen zu sein. Von den Perlen sagt Plinius (9 § 114) quin et pedibus, nec crepidarum tantum obstragulis, sed totis sacculis addunt, neque enim gestare iam margaritas, nisi calcent ac per uniones etiam ambulent, satis est. Auch dieß aber geht nur auf die Frauen. Und Clemens schreibt vor (Paedagog. 2, 11 § 116) χαίφειν ἐατέον τὰς ἐπιχρύσους καὶ διαλίθους τῶν σανδαλίων ματαιοτεχνίας. Nur wenn Männer, wie Elagabal (Leben des Elagabal Cap. 23, Leben des Severus Alexander Cap. 4) und Carinus (Leben des Carinus Cap. 17), diesen Luxus trieben wird er angemerkt; Elagabals gesetzliche Bestimmung darüber bezog sich auch nur auf die Frauen (Leben des Elagabal Cap. 4).

Im ganzen entspricht der Schmuck der Isis durchaus dem Bilde welches Plinius an der zum Theil schon angeführten Stelle von dem Schmuck der Lollia Paulina gieht (9 § 117): Lolliam Paulinam.... vidi zmaragdis margaritisque opertam, alterno textu fulgentibus toto capite, crinibus, spira, auribus, collo, monilibus [man erwartet eher manibus] digitisque und seinem entrüsteten Ausruf (33 § 40): habeant [aurum] feminae in armillis digitisque totis, collo, auribus, spiris, discurrant catenae circa latera et in secreto margaritarum sacculi e collo dominarum auro pendeant..., etiamne pedibus induetur u. s. w. Zu vergleichen sind auch die arrae regiae der Junia Fadilla, welche im Leben des jüngeren Maximin (Cap. 2) nach Junius Cordus erwähnt werden: monolinum de albis novem (eine einfache Schnur aus neun weißen Steinen nach der richtigen Lesung und Erklärung von Casaubonus und Salmasius), reticulum de prasinis undecim, dextrocherium cum copula (wohl soviel als clusura) de hyacinthis quattuor. Unter

den zahlreichen erhaltenen Isisstatuen (vgl. Clarac 5 Tafel 986 bis 992) ist keine, die solchen Schmuck getragen haben könnte.

Es scheint in Acci noch ein zweites Bild der Isis mit einem Halsband von Edelsteinen und Ringen mit Smaragden gegeben zu haben, doch ist die darauf bezügliche Inschrift (bei Mur. 1991, 3 = Orelli 1874; C. I. L. 2, 3387) zu unsicher überliefert als daß sie benutzt werden könnte.

2. Die zweite hier zu behandelnde Inschrift ist in der Nähe von Loja bei Granada gefunden worden, der Name der alten Stadt der sie angehört hat aber unbekannt<sup>1</sup>). Der Text lautet:

Postumia M(arci) f(ilia) Aciliana Baxo poni statuam sibi testamento iussit ex IIS (sestertium) VIII n(ummum);

## item ornamenta:

septentrionem cylindr(orum) XXXXII, marg(aritarum) VII; item lineam cylindrorum XXII;

item fasc(iam) cylindr(orum) LXIII, marg(aritarum) C; item lineam arg(enteam) marg(aritarum) XII.

L. Fabius Superstes filius dedicavit inpositis spataliis arg(enteis) gemmatis exsuper eius summae s(upra) s(criptae);

item annulum IIS (sestertium) VII n(ummum) gemma iaspide. Die Statue der Postumia Aciliana Baxo (diess ist ein barbarisches Cognomen), welche sie sich nach eigener testamentarischer Bestimmung errichten liefs, ist, da das Material nicht angegeben wird, entweder aus Erz oder aus Marmor zu denken. Aus der Summe von 8000 Sesterz (etwa 580 Thaler), die sie gekostet, doch wohl einschließlich der ornamenta (da der Sohn diesen ornamentis noch einige mehr hinzufügt exsuper eius summae supra scriptae), ist kein sicherer Schluss auf das Material zu machen; mir scheint Erz wahrscheinlicher zu sein. Die ornamenta, welche hier schon durch die Aufzählung als selbständige Theile des Kunstwerks bezeichnet sind (es heißt nicht in septentrione u. s. w., wie in der Isisinschrift in basilio, sondern septentrionem u. s. w.), sind offenbar wiederum von Gold zu denken. Diess folgt schon daraus, dass von einer der Perlenketten und von den durch den Sohn hinzugefügten Armspangen ausdrücklich hinzugefügt wird, sie seien silbern gewesen.

Ein Schmuck septentrio genannt kommt sonst nirgends vor; so

<sup>1)</sup> Sie steht drei mal, aber jedesmal in ganz unbrauchbarer Form, bei Muratori (124, 4. 482, 5. 737, 6), verbessert nach meiner Abschrift und mit Erläuterungen von Mommsen in den Monatsberichten der Berliner Akademie von 1861 S. 27; jetzt C. I. L. 2, 2060.

356 ⋅ HÜBNER

gut es eine Art Ohrgehänge gab, die man von ihrer Form τρίπους nannte (Pollux 5, 97), und eine ὅρμου εἶδος, welche τριοπίς hiefs, τρεῖς ισπερ ὀφθαλμοὺς κρεμαστοὺς ἔχοντος (Pollux 5, 98), kann man sich auch einen aus sieben Theilen bestehenden Schmuck denken, den man das Siebengestirn nannte, ohne daſs dabei nothwendig an die Constellation im Bilde der ἄμαξα gedacht zu werden braucht. Fraglich ist es aber, ob darunter ein Diadem oder ein an einer Halskette getragener Schmuck der Brust zu verstehen ist. Mir scheint das letzte zumal bei einer wenn auch reichen und vornehmen Bürgerin einer hispanischen Stadt wahrscheinlicher; man trug ja auch περὶ τοῖς στέρνοις αἰγίδας (Pollux 5, 100), wahrscheinlich mit Gorgoneien geschmückt. Die 42 Cylinder und 7 Perlen vertheilen sich passend auf den siebentheiligen Schmuck so, daſs je eine Perle und 6 Cylinder den einzelnen Theilen entsprechen.

Die Kette von 22 Cylindern wird um den Hals, die Binde von 63 Cylindern und 100 Perlen um die Brust, vielleicht kreuzweis, gelegt worden sein. Zu vergleichen ist das in den Digesten 34, 2, 32 § 9 erwähnte ornamentum mamillarum [so schrieb schon Haloander für das überlieferte mamillatum] ex cylindris XXXIV et tympaniis margaritis (besonders geformte Perlen hießen tympania nach Plinius 9 § 109) XXXIV; vielleicht auch die vittae margaritarum Dig. 34, 2, 25 § 2. Ob die auratae papillae der Messalina bei Juvenal (6, 125) hierher gezogen werden dürfen steht dahin. Böttiger hat aus Guattani's monumenti antichi inediti per l'anno 1784 März Taf. 1 einen Halsschmuck wieder abbilden lassen (Sabina 2 S. 154 Taf. 11), den er seiner Form nach wohl mit Recht für ein ornamentum mamillarum erklärt. Für die silberne Kette mit 12 Perlen lässt sich der Körpertheil, an dem sie getragen, nicht mit Bestimmtheit angeben. Ich glaube nicht dass das Silber hier einen besonderen Bestandtheil der Kette, etwa mit den Perlen abwechselnd, wie sonst die Cylinder, gebildet zu haben braucht; nur die Verbindung der Perlen untereinander, das filum, wird silbern gewesen sein. Dass die Cylinder und Perlen hier überall im Genetiv, nicht wie bei dem Quadribacium der Isis im Ablativ stehen, zeigt die linea von 22 Cylindern, wo cylindrorum voll ausgeschrieben ist. Desswegen muss aber doch die linea selbst, auf welche die Cylinder gezogen waren, oder, wenn sie nicht durchbohrt waren, die Fassung derselben und ihre Verbindung untereinander von Gold gewesen sein. Zu dem von der Mutter testamentarisch angeordneten Schmuck fügt der Sohn silberne Spangen besetzt mit Edelsteinen, die nicht näher

bezeichnet sind, und einen Ring mit einem Jaspis, im Werth von 7000 Sesterzen (etwa 500 Thaler). Also war es wohl ein geschnittener Stein, da selbst die besseren Arten dieses Edelsteins an sich nicht zu den besonders kostbaren gehörten (Plinius 37 § 115-118). Nach einer anderen hispanischen Inschrift, von Peñaflor bei Cordoba (Grut. 59, 2; jetzt C. I. L. 2, 2326), welche zu einer ebenfalls testamentarisch aufgestellten Venusstatue cum parergo nebst silberner Schale und Tafel (item phialam argenteam, item tabulam argenteam heißt es in der Dedication) gehört, steckte die Erbin auch noch auf eigene Kosten der Statue einen annulus aureus gemma meliore an den Finger. Bei Ringen besonders werden häufig gemmae schlechthin, ohne nähere Angabe der Art, genannt (z. B. gemma ex annulo Dig. 34, 2, 17; gemmae annulis inclusae 34, 2, 19 § 16), wohl weil erst die Glyptik ihnen höheren Werth verlieh. Der Unterschied zwischen gemmae und lapides, wonach jene durchsichtig, diese undurchsichtig sein sollen (Servius in den Dig. 34, 2, 19 § 17), scheint ziemlich willkürlich angenommen zu sein. Doch werden sie nebeneinandergestellt, also auf irgend eine Weise unterschieden, in dem horazischen gemmae et lapides, aurum et inutile (carm. 3, 24, 48), wo die Ausleger unter lapides Perlen verstanden wissen wollen, und in den Digesten 34, 2, 25 § 10 (aurum gemmae lapilli; vgl. Dig. 34, 2, 25 § 11 margarita si non soluta sunt vel qui alii lapides, siquidem exemtiles sint, dicendum est ornamentorum loco haberi ----; quodsi adhuc sint rudes lapilli vel margaritae vel gemmae ornamentorum loco non erunt). Vielmehr scheinen gemmae vorherrschend geschnittene Steine zu sein (die signa, das Siegeln, nennt Plinius 37 § 1 die causa gemmarum), dapides die einfach geschliffenen ohne glyptische Kunstwerke; vgl. Ovid de medicamine faciei V. 20 ff. Conspicuas gemmis voltis habere manus (also Ringe mit geschnittenen Steinen), Induitis collo lapides oriente petitos Et quantos onus est aure tulisse duos (also geschliffene Steine an Halsketten und Ohrgehängen) und Martial 11, 50, 4 gemma vel a digito vel cadit aure lapis. Doch stand der Gebrauch nicht fest, denn Plinius nennt den berühmten Sardonyx aus dem vermeintlichen Ring des Polykrates eine gemma intacta inlibataque (37 § 8 vgl. § 4; über diese Stelle ist wiederum Lessing zu vergleichen-antiq. Br. 1, 22 Bd. 8 S. 61 ff. Maltz.), im Gegensatze zum Werth der geschnittenen Steine. Und so wird in dem ganzen Abschnitt des Plinius der Ausdruck promiscue gebraucht (vgl. auch § 90, wo es vom Onyx heisst hoc aliubi lapidis, hic gemmae vocabulum est). Daher sind wo aurum gemmae margaritae allein

nebeneinander genannt werden (wie Dig. 34, 2, 11) darum die bloßs geschliffenen und nicht auch geschnittenen Edelsteine wohl nicht geradezu ausgeschlossen. — Das Wort exsuper, wie insuper gebildet, scheint hier zuerst vorzukommen.

- 3. Die dritte Inschrift 1) ist zu Anfang unvollständig:
- [C. Titius - - statuam - - -] et sign(a) arg(entea) VII, et imagine(m) ex auri p(ondo) II, et fila II ex cylindris n(umero) XXXIII auro clus(is) t(estamento) p(oni) i(ussit).

So, fila--ex cylindris--auro clusis, ergänzte Borghesi bei Tonini, indem er für fila ganz richtig den Fronto (epist. 2, 12) citierte. Man kann aber auch fila auro clusa auflösen, sodass die goldenen Ketten mit den 33 Cylindern goldene clusurae gehabt hätten. Ich führe diess an, weil sonst damit die Frage nach dem Material der Cylinder, welche ich bis an den Schluss verspart habe, ohne weiteres entschieden wäre. Denn wenn wirklich stände cylindri auro clusi, die Cylinder also mit Gold zusammengeschlossen waren, so können sie unmöglich selbst auch golden, sondern sie müssen Steine, lapilli, gewesen sein.

Die 7 Cylinder nämlich an dem basilium der Isis, unter lauter anderen Edelsteinen, die 11 an ihren περισφύρια und die 8 an ihren soleae, ebenso die 42 Cylinder am septentrio der Postumia Aciliana, die 22 an ihrer goldenen linea und die 63 an ihrer fascia könnten an sich, eben weil ihr Material nicht ausdrücklich angegeben ist, für aus Gold gearbeitet gehalten werden, obgleich ihre Verbindung mit anderen Edelsteinen, besonders mit Smaragden und Perlen, und zwar an Schmuckgegenständen, die an sich von Gold waren, nicht grade dafür spricht. Dass der Gebrauch mit geschnittenen Steinen zu siegeln den Griechen aus Asien und speciell aus Assyrien überliefert worden, ist unzweifelhaft und ebenso dass die ältesten assyrischen Siegelsteine Cylinder gewesen sind 2). Also edele Steine in Cylinderform geschliffen gab es von jeher; über ihre Verwendung in späterer Zeit belehren uns die folgenden Stellen. Plinius sagt (37 § 78) von den Beryllen: Indi mire gaudent longitudine eorum solosque gemmarum esse praedicant qui carere auro malint; ob id perforatos elephantorum saetis subligant (also durchbohrte Berylle auf Elephantenhaar gezogen). Con-

<sup>1)</sup> Aus Tonini's Rimini avanti il principio dell' era volgare (Rimini 1848, 8.) S. 292 N. 10 wiederholt bei Henzen 6141.

<sup>2)</sup> Vgl. J. Brandis in dem Artikel Assyria in Paulys Realencyclopädie Bd. 1, 2. Aufl., S. 1906; Tölkens Verzeichniss der Berliner Gemmensammlung S. 38 ff.; Krause Pyrgoteles S. 123 f.; King Antique Gems: their origine, uses and value, London 1860 8., S. 125 ff. wo mehrere solcher Cylinder abgebildet sind.

venit non oportere perforari quorum sit absoluta bonitas, umbilicis tantum ex auro capita comprehendentibus (also die oben für die lineae aus edlen Steinen angenommene Art der Fassung, welche die Kette von Mâcon zeigt). Ideo cylindros ex iis malunt facere quam gemmas, quoniam est summa commendatio in longitudine. Der Gegensatz zwischen gemmae und cylindri scheint hier ebenfalls nicht bloß in der Form zu liegen, sondern darin, dass man nach späterem Brauch nicht mehr mit cylinderförmigen Steinen siegelte, sondern mit gemmae. Cylinderförmige Berylle wird man daher wesentlich zu Schmucksachen verwendet haben. Dass grade die geringeren Edelsteine wie zu Ringen so auch zu Halsketten verwendet wurden, beweisen wie die oben angeführten Verse des Ovid, so auch des Plinius Worte von den Karmanen, welche die callaina sammeln (37 § 111): hoc gestamen in cervice, digitis gratissimum norunt, so wie die lapilli Erythraei und Indici bei Martial (5, 37, 4; 9, 2, 9; 10, 38, 4). Ferner heisst es bei Plinius von den indischen Sardern (§ 88): constat - - - placuisse in nostro orbe initio, quoniam solae prope gemmarum scalptae ceram non auferunt; ---- utiturque perforatis utique volgus in collo. Also Cylinder von indischen Sardern zu Halsketten verwendet, im Gegensatze zu den als Siegelsteinen gebrauchten. Endlich heißt es vom Chrysopras (§ 113): huic et amplitudo ea est ut cymbia etiam ex ea fiant, cylindri quidem creberrime. Von Beryllen, Sardern und Chrysoprasen, sämmtlich geringeren Edelsteinarten, bezeugt also Plinius ausdrücklich, dass man sie zu Cylindern schliff und so zum Schmuck verwendete. Es muss aber gewöhnlich gewesen sein jene geringeren Edelsteinarten wegen ihrer häufigen Verwendung in Cylinderform überhaupt nur von dieser ihrer Form Cylinder zu nennen, ohne die Steinart anzugeben. Das ergeben die Verse Juvenals (2, 61f.): Dives erit magno quae dormit tertia lecto; Tu nube atque tace, donant arcana cylindros. Wozu der Scholiast bemerkt cylindros gemmas pretiosissimas. Dass er die Cylinder gemmae nennt ist richtig, das pretiosissimae aber vielleicht Uebertreibung; es kommt dem Dichter nur auf einen allgemeinen und in den Vers passenden Ausdruck für Schmuck von Edelsteinen an. Dazu kommt die Glosse des Hesychios αύλινδροι· ὄφεις (das ist ganz richtig, obgleich M. Schmidt ein Kreuz davor setzt: gemeint sind die bekannten schlangenförmigen Armbänder, mit Cylindern geschmückt). καὶ σφραγίδος εἰδος (die altassyrischen Siegelcylinder, die auch in griechischem Gebrauch hin und wieder noch vorkommen, vgl. Tölkens Verzeichniss S. 53 N. 48, ein cylinderförmiger Chalcedon). καὶ ὅλμοι (welches in einem eigenen Artikel erläutert wird). καὶ λίθοι στρογγύλοι. Diese runden Steine sind eben wieder lapilli, mindere Edelsteine in Cylinderform. Die gleiche Art der Verwendung bezeugt Tertullian de cultu feminarum 1, 6: lapilli - - - tarde teruntur ut niteant, et subdole substruuntur ut floreant, et anxie forantur ut pendeant, et auro lenocinium mutuum praestant. Endlich finden sich Cylinder als Schmuck von Schwertscheiden angeführt bei Tertullian in derselben Schrift 1, 7: latent in cingulis smaragdi et cylindros vaginae suae solus gladius sub sinu novit, et in peronibus uniones emergere de luto cupiunt (also auch mit Perlen besetzte Stiefel).

Nach den angeführten Zeugnissen der Inschriften und der Schriftsteller bleibt also kein Zweifel darüber, dass man im Alterthum unter Cylindern schlechthin geringere Edelsteine verstand, welche nicht als Solitärs verwendet wurden, sondern in Menge; die sich also zu den gemmae verhielten wie die margaritae zu den uniones. Dazu kommt noch die Thatsache, die freilich an sich allein nicht entscheidet, daß unter den zahlreichen erhaltenen antiken Schmuckgegenständen sich meines Wissens keiner findet, an welchem mit Perlen, Smaragden und anderen Edelsteinen Goldcylinder abwechselten, wogegen sehr viele Ketten, besonders häufig in den ägyptischen, aber auch in römischen Gräbern gefunden, aus Cylindern bestehen. Diess sind freilich zum größten Theil nicht aus Edelsteinen gebohrte und geschliffene, sondern aus buntem Glasfluss gegossene. Aber wie die Glaspaste neben der Gemme, so ist die Glasperle neben dem Cylinder gewiss nur der wohlfeile und desshalb häufigere Ersatz gewesen; und in sofern ist auch der durch das Mittelalter hindurch bis auf unsere Zeit ununterbrochene Gebrauch der Glasperlen als Schmuck mittelbar ein Zeugniss für die antiken Ketten aus Edelsteincylindern. Dass unter den nur aus Gold oder Silber bestehenden Ketten, deren Glieder die mannigfaltigsten Formen von Kugeln, Beeren, Doppelkegeln u. s. w. zeigen, auch einmal einige cylinderförmige Glieder sich finden (wie an der Kette aus Tarquinii in den Monumenti dell' Inst. 6 Taf. 46, auf welche mich Prof. Friedrichs aufmerksam macht), beweist nichts dagegen. Denn daß man hin und wieder auch aus Metall Cylinder formen konnte, wird Niemand leugnen. Zu beweisen war nur, dass wo beim Frauenschmuck von Cylindern schlechthin die Rede ist darunter nur die so geformten Edelsteine verstanden werden dürfen, so gut wie im landwirthschaftlichen Gebrauch Cylinder schlechthin bei Griechen wie Römern die E. HÜBNER. steinerne Walze bedeutet.

## ZU IAMBLICHUS BABYLONIACA.

Das von mir in dem zweiten Bande meiner Ausgabe der griechischen Erotiker S. LXIV ff. nach Angelo Mai's Lesung abgedruckte Fragment des Iamblichus stammt bekanntlich aus einem vaticanischen Palimpsest. Ich habe diesen im Jahr 1860 selber in den Händen gehabt und das fragliche Stück collationiert. Es besteht aus einem Quartblatt, und bildet Seite 61 und 62 der Handschrift. Die Vorderseite desselben ist von Mai durch Reagentien so geschwärzt, daß meine Versuche, die äußerst lückenhaften Worte aus der Handschrift zu ergänzen, fast ganz erfolglos waren. Besser glückte es mir mit der Rückseite, die weniger ruiniert ist. Ich werde im Folgenden die zum Theil sehr erheblichen Abweichungen dieser Seite des Pergamentes von dem Texte Mai's verzeichnen.

τί θυμεῖς, ὧ 'Ροδάτης] Für θυμεῖς hat die Handschrift κλάεις.
οὐδὲ [ἐγκαταλείψει] τῷ Σοραίχῳ ἡ Σινωνὶς ἐφαίνετο] Für ἐγκαταλείψει ἐφαίνετο hat die Handschrift ἐν καταλήψει ἐφαίνετο, was ich aus Conjectur in den Text gesetzt hatte. Die Formel ist aus Thucydides entlehnt.

ἐλαφροτέρα [τ' ἔχει] τοῦ θυμοῦ τάχος κουφοτέραν αὐτὴν εἰργάζετο τῷ σώματι] Nach ἐλαφροτέρα ist ein Punkt zu setzen und für das sinnlose τ' ἔχει mit der Handschrift τὸ γάρ zu schreiben. In der nächsten Zeile bietet dieselbe richtig ὅμως für Mai's οὕτως. Nach ὁρῷ folgt bei Mai . . . καν. Ich habe nach ὁρῷ deutlich τὴν δ gelesen, dann folgen zwei oder drei Buchstaben, die ich nicht entziffern konnte, und endlich αν, nicht καν. Für βοᾶν hat die Handschrift, wie die Construction des Satzes verlangt, βοῷ.

οὐ βάψον βῆλον] Mai übersetzt: ne telum cruentes; er hat also βῆλον für gleichbedeutend mit βέλος gehalten. Ich habe in meiner Ausgabe bereits das richtige hergestellt, denn es genügte, sich zu erinnern, daß das fragliche Pergamentblatt aus dem zehnten Jahrhundert stammt, von dessen Schreibern  $\mu$  und  $\beta$ , und  $\psi$  und  $\tau$  fast gleich gebildet werden. In der Handschrift steht deutlich οὐ μὰ τὸν βῆλον.

Hermes I.

ἐκέλευσεν] ἐκέλευε die Handschrift.

καὶ λέγει] Deutlich gelesen habe ich nur ει. Indessen stimmt der Raum, den die von mir nicht entzisserten Buchstaben einnehmen, mit Mai's Text.

ἐπείπερ ἀπὸ τῆς τύχης [ἔδοξεν] ὑμῖν πῆ] Für ἔδοξεν hat die Handschrift ἐδόθην, für πῆ πῆρ, also πατήρ.

πάντως δὲ εἰς δίαιτον Ξένιον ἀδικήσομεν] In der Handschrift steht das von mir vermuthete δία τόν. Das von Mai nach δία gelesene Iota ist nichts weiter als die bei den Schreibern des zehnten Jahrhunderts übliche eckige Verzierung des Alpha.

έξεπατή $\theta$ η] Die Handschrift έξηπατή $\theta$ η.

καλῶς] κακῶς die Handschrift. Der Sinn ist: Schon früher habe ich dir nachgegeben und mein elendes Leben (πνεῦμα) verkehrter Weise, mir zur Verzweiflung bewahrt.

πρὶν ἀκοῦσαι ὅτι ἐστὶν ἄλλη τινὶ 'Poδάνης] Daſs καλός ausgefallen sei, war leicht einzusehen. Ich habe daher das fehlende Wort nach τινί in den Text gesetzt. Die Handschrift hat καλός, aber nach 'Poδάνης. Auſserdem schiebt sie nach ὅτι die Partikel καί ein, mit welcher an dieser Stelle nichts anzuſangen ist. Vielleicht hieſs es ὅτι ἐστὶ καὶ ἄλλη τινὶ 'Poδάνης καλός.

καὶ 'Pοδάνης ἀνεστανρώθη] Nach 'Pοδάνης steht in der Handschrift μέν.

μαφτύφομαι 'Pοδάνης] Die Handschrift bietet φοδάνη, also wohl 'Pοδάνει. Das bei Mai kurz darauf folgende Θέλεις ist vollständig verwaschen.

Noch bemerke ich, dass in den Worten τοσαῦτα ὁ Σόραιχος εἰπῶν μόλις μὲν ἔπεισε die Partikel μέν zu streichen ist. Weiter unten ist statt περὶ γυναικός zu schreiben παρὰ γυναικός. Nach τάχα μέν scheint ἐκεῖνος oder 'Ροδάνης ausgefallen zu sein. Die Worte μηδὲ θελήσης φόνον ἰδεῖν ἐν ἐρημία sind sinnlos, ebenso νύκτας am Schluss der Seite, was ληστάς geheißen haben kann. Unklar ist auch μαρτύρομαι.

Zwei bisher dem Iamblichus noch nicht zugewiesene Fragmente finden sich zuerst in Leo Allatius' Excerpta Varia Graecorum Sophistarum ac Rhetorum S. 250 ff. Sie sind aus dem vaticanischen Codex 1354 entlehnt und tragen bei Allatius, wie die anderen eben daher stammenden Excerpte, den Namen des Rhetors Adrianus. Ein zweites Exemplar dieser Excerpte findet sich in dem Laurentianus Plut. LVII

12.\*) Das auf dem ersten Blatte befindliche Inhaltsverzeichniss hat Bandini in seinem Catalog nicht mitgetheilt. Es heißt: παρεκβολαὶ ἀπὸ καλλινίκου. ἀπὸ ἀδριανοῦ τοῦ ὁήτορος. ἀπὸ ἰαμβλίχου ἱστορικῶν. Am Rande von Fol. 119 steht das Lemma ἰαμβλίχου ἱστοριῶν βαβυλωνιακῶν, und zwar drei Zeilen vor dem Ende des Excerptes, welches den Titel trägt μισθοφόροι τὸν ποταμὸν τοῖς πολεμίοις ἐπήγαγον καὶ ἀπαιτοῦσι τὸν μισθόν, παρ' ἀμφικύσοι δικαζόμενοι. Darauf folgt der Titel δεσπότης δούλου κατηγορεῖ ἐπὶ μοιχεία τῆς οἰκείας γαμετῆς ἐξηγησαμένης ὡς ὄναρ τούτψ ἐν τῷ τῆς ἀφροδίτης ἱερῷ ἐμίγη und das dazu gehörige Excerpt, ferner τοῦ αὐτοῦ mit der πρόοδος des babylonischen Königs, und dann τοῦ αὐτοῦ mit den Excerpten θανάτου καταφρονήσας — εὐνοῦχος δὲ ἐρῶν, die ich in meiner Ausgabe der Erotiker S. LXVII habe abdrucken lassen.

Unter diesen Excerpten waren dem Iamblichus bisher nur die letzten, die πρόοδος und die sechs folgenden kürzern Stücke, zugewiesen worden. Von den vorhergehenden zwei Excerpten gehört zunächst ohne Frage das zweite dem Iamblichus an, das von einem Ehebruch im Traum handelt. Wo es seine Stelle in dem Roman hatte, zeigt Photius Cod. 94 S. 75 8 λέγει οὖν ώς ἐν παρενθήκη περὶ τοῦ τῆς Αφροδίτης ίερου, και ώς ανάγκη τας γυναϊκας έκεισε φοιτώσας απαγγέλλειν δημοσία τὰ ἐν τῷ ναῷ αὐταῖς δρώμενα ὄνειρα. Aber auch das erste, eine Gerichtsrede, in welcher Soldaten für eine von ihnen veranlasste Ueberschwemmung oder eine Art Seeschlacht auf dem Lande ihren Lohn fordern, scheint sich für die Babyloniaca, das Prototyp aller griechischen Romane, sehr wohl zu schicken, da sich dasselbe Motiv auch bei Achilles Tatius IV 14 findet, der es möglicherweise von Iamblichus entlehnt hat. Uebrigens stimmt die Sprache dieses Fragments nicht mit der des Adrian, wohl aber mit der der Fragmente des Iamblichus.

Ich lasse jetzt die beiden Excerpte selber folgen, die ich an einigen wenigen Stellen aus dem Florentinus und aus Conjectur verbessert habe.

<sup>\*)</sup> Eine Abschrift des von mir benutzten Laurentianus hatte bereits I. Gronov von irgend wem erhalten. Sie befindet sich unter seinen Papieren in Leiden, wie dies der Geelsche Catalog der Leidener Bibliothek S. 24 ausweist. Eine desfallsige Notiz Geels theilt auch Hofman-Peerlkamp mit in der Bibl. Crit. Nova T. II S. 222. Er mag nicht entscheiden ob die Fragmente dem Iamblichus zuzuweisen sind und schließt mit den Worten 'neque vero sine causa Allatius omnes illas reliquias ad rhetorem Adrianum retulisse videtur.' Hiemit thut er dem Allatius zu viel Ehre an.

der

mi'

ð

ž

Νιστουρούς του ποτομόν τους πολεμίοις ἐπήγα-Μισερούροι τον ποταμον παρ' \* Αμφικτύοσι δι-χαζόμενοι.

() κ εταναλώσαμαν εφ στερήσαι τὸν μισθὸν διεγνώκατε, 
εξ είχι είχις εξε εὐτιχίας ε΄γκλημα ποιούμεων

εξ είχι είχις εξε εὐτιχίας ε΄γκλημα ποιούμεων εξείνας εξεξεύεντας εγκλημα ποιούμενοι, καὶ οὐδὲ εξενικονίκες μα εξεξεύεντας συμμαχήσαντες ολ .... το πίσονεπες μα ετε πολλοί συμμαχήσαντες, ου μέντοι κρατή-εκώνο συνίετε, ότι πολλοί χρήματα παρά τών εκείνο συνίετε, σε χρήματα παρά τῶν συμμαχίας τυσαντές τὰ συνομολογημένα χρήματα παρά τῶν συμμαχίας τυσαντές το ποται, διότι τῶν συμμανούστου. σαντές τὰ στινομονο τούτι τῶν συμμαχούντων ξιαστος συμβαλ-χόντων πομίζονται, οὐκ ἐπαγνέλλεται, Τὰ το τος συμβαλχάντων χομιζονων, οὐκ ἐπαγγέλλεται τὴν τύχην. ὢ τὸ παρά-λόμσης τὴν γρώμην οὐκ ἐπαγγέλλεται τὴν τύχην. ὢ τὸ παράλόμενος επο εόλμημα ήμῶν. στρατόπεδον όλον ποταμῷ βάλ-δοξον ερίτο εόλμημα γεοσαίο ποτακό το ποταμῷ βάλ-λεται χαι χειροποιήτω βαπτίζεται. ὧ μὴ πεζομαχήσαντες ἡμεῖς μόνον, ἀλλὰ χειμῶνι και χειροποιήτω τειμων: γηών ναυμαχήσαντες. αὐτανδρον οίχεται τὸ τῶν καὶ τωρὶς και χως στρατόπεδον, καὶ πάνδημον ἐν ἢπείοω μέση τοὺς ποιομές κατείληφε ναυάγιον. κυμα δεδιδαγμένον ήγείρετο καὶ ρούς κεκελευσμένος εγίνετο καὶ ποταμός ἀπὸ (die Hdss. ὑπό) συνθήματος φεῖν προσετάττετο. ὢ μὴ μόνον ἀνδρῶν, ἀλλὰ καὶ ποταμών έστρατηγηκότες.

Δεσπότης δούλου κατηγορεῖ ἐπὶ μοιχείᾳ τῆς οἰκείας γαμετης έξηγησαμένης ώς όναρ τούτω έν τῷ της Αφροδίτης ίερῷ ἐμίγη.

Ότι μεν ούδεις αν έκων επί τοιαύτην δίκην έλθοι καί ταῦτα σοὶ μέλλων, βασιλεῦ, χρήσεσθαι (χρήσασθαι die Hdss.) δικαστή, δς ού μόνον (μόνους die Hdss.) τους των κρινομένων έξετάζεις βίους άλλὰ καὶ τοὺς τῶν κατηγορούντων τρόπους, οὐκ έστιν δστις ούχ αν συνομολογήσειέ μοι. έστω δε και τοῦτο τεκμήριον τοῦ τὴν κατηγορίαν είναι τὴν γενομένην άληθῆ τὸ καὶ τὴν ὑπόθεσιν εἶναι τῷ μέλλοντι κατηγορεῖν ἀηδῆ. τὴν γὰρ τοιαύτην δίκην ή νικηθείσα μέν άδικεί, άτυγεί δε δ νικήσας. παραιτουμαι δε συγγνώμην έχειν μοι ού κατηγορείν βεβουλευμένω άλλα σιγάν μη δυναμένω ου μόνον ότι αφόρητόν έστιν άδίκημα μοιχεία, άλλά καὶ ὅτι τῷ κοινῷ τῆς αὐτῆς ΰβρεως ζοιόν τι τὸ ταύτης πρόσεστιν. δ γάρ μοιχὸς δοῦλός ἐστι καὶ την ψυχην ταπεινός, κών ταύτη καλός είναι δοκή: δούλος δέ οὐδὲ άλλου τινὸς άλλ' ἐμός. ἔδει δὲ καὶ ταύτης δοῦλον αὐτὸν άλλα μη δεσπότην είναι. ποιεί δε (δή Laur.) την μοιγείαν

περιτιήν καὶ μᾶλλον αἰσχράν ἄμφω συνελθόντα, ή τῆς μεμοιχευμένης δόξα καὶ ή τοῦ μοιχεύσαντος άδυξία. δέομαι δὲ σοῦ, βασιλεῦ, πρὸς ταῦτά μοι βοηθήσαι ὑπὸ μὲν γυναικὸς ύβρισμένω, ύπο δε δούλου παρηυδοκιμημένω (παρευδοκιμημένω die Hdss.) νεμεσήσαι δε καὶ τούτοις έν μεν τοῖς ἔργοις λαθεῖν δεδυνημένοις, ὑπὸ δὲ τῶν θεῶν μεμηνυμένοις. ἀπορῶ δὲ πότερον αλτιάσωμαι (die Hdss. αλτιάσομαι) θατέρω σύμβουλον καὶ διδάσκαλον γεγονέναι τῶν άμαρτημάτων. οδτος μέν γάρ μειράκιόν έστιν ό δὲ τοιοῦτος πεισθήναι μαλλον ή πείσαι πιθανός είναι δοχεί, καὶ διεφθάρθαι (διεφθάρται die Hdss.) μαλλον ή διεφθαρκέναι (διέφθαρκεν die Hdss.). αύτη δὲ ἔστι γυνή εὐεξαπάτητον δὲ εἶναι δοκεῖ γυνή. ώστε τῷ μὲν τὸ τῆς ήλικίας ἀσθενές, τῆ δὲ τὸ τῆς φύσεως κοῦφον (die Hdss. τοιοῖτον) συναγωνίζεται. συνελών οὖν λέξω (λέγω die Hdss.) συναμφότεροι καλοί. δοῦλον δὲ (οὖν die Hdss.) τίς προετίμησεν ἀνδρός; ώραῖος γάρ ἐστι καὶ καλὸς εἶναι, βασιλεῦ, κάμοὶ δοκεῖ, καὶ πολλάκις αὐτὸν ὁ μωρὸς πρὸς ταύτην ἐπήνεσα, ώς εὖ μὲν τὸ πρόσωπον ίστάντα, ύγροῖς δὲ τοῖς ὅμμασιν ἐμβλέποντα. ἐπήνεσα δε αύτου πολλάκις και γείρας άκρας ως λευκάς και κόμας ταύτας ώς ξανθάς, καὶ ταῦτα ἄρα λέγων εδίδασκον ταίτην έρᾶν. οἶδας δὲ καὶ σύ, βασιλεῦ, ώς ἔστι ταῦτα άληθῆ. οὐδὲ γὰρ κατέλιπεν αὐτὸν τὸ κάλλος οὐδὲ φοβούμενον, ἀλλ' έλαμψε μεν ύπο του δέους ή παρειά το βλέμμα δε ούκ απήνθησεν οὐδὲ λυπουμένου. παρέστηκε δέ σοι δεδεμένος, ἀλλ' έπέπρεψεν αὐτῷ καὶ τὰ δεσμά. φθόνος σοι καταρᾶται καὶ τῶν κακῶν ὁ κίνδυνός σε κοσμεῖ, πονηρὲ καὶ καλέ. ὀκνῶ, δέσποτα, λέγειν ότι σήμερον καὶ καλλίων εγένετο. οὐκ ελεεῖς με, βασιλεῦ; μοιχὸν ἀνὴρ ἐπαινῶ, καὶ ταῦτα τῆς μεμοιχευμένης ακουούσης. φοβούμαι δε μή καὶ σήμερον τὸ κάλλος αὐτῷ βοηθήση (βοηθήσει die Hdss.). ἐπήνουν αὐτὸν οὕτως. ύπώπτευον δε αὐτοῦ τῶν ὀφθαλμῶν τὴν πλάνην καὶ τὰ πολλά κινήματα καὶ τὸ ἀποβλέπειν τῆς κύλικος ἔξω καὶ τοὺς ὅρους των οἰνοχόων ὑπερβαίνειν, τηρήσας δὲ εἶδον ἀμφοτέρων αὐτων νεύματα τὸ μὲν παρ' αὐτοῦ πεμπόμενον τὸ δὲ παρ' ἐκείνης συναντών, πάντα δε δμού παρήν επ' αὐτούς, νεότης, οἶνος, κάλλος. προσην δε τούτοις εγώ της μοιχείας συναγωγεύς ό τοῦ κάλλους έρμηνεύς, ζίμην δε αὐτούς νουθετήσειν την μέν άνυπόδετον εκπέμψας, τον δε πατείσθαι καταβαλών. δ δε ώς έρικεν ούκ ήτιμάσθη πατούμενος, άλλ' επατήθη μαλλον ελεούΜισθοφόροι τὸν ποταμὸν τοῖς πολεμίοις ἐπήγαγον, καὶ ἀπαιτοῦσι τὸν μισθὸν παρ' Αμφικτύοσι δικαζόμενοι.

Οὐκ ἐπαναλώσαμεν τῷ πολέμφ χρόνον, ἀλλὰ προσέθεμεν τη νίκη τάχος. ύμεις δε αποστερησαι τον μισθον διεγνώκατε, τὸ πλεονέκτημα τῆς εὐτυχίας ἔγκλημα ποιούμενοι, καὶ οὐδὲ έχεῖνο συνίετε, ὅτι πολλοὶ συμμαχήσαντες, οὐ μέντοι κρατήσαντες τὰ συνωμολογημένα χρήματα παρὰ τῶν συμμαχίας τυχόντων κομίζονται, διότι των συμμαχούντων ξκαστος συμβαλλόμενος την γνώμην οὐκ ἐπαγγέλλεται την τύχην. ὢ τὸ παράδοξον τοῦτο τόλμημα ήμων. στρατόπεδον όλον ποταμῷ βάλλεται καὶ κλύδωνι χερσαίω παρασύρεται καὶ χειροποιήτω χειμώνι βαπτίζεται. ὢ μὴ πεζομαχήσαντες ἡμεῖς μόνον, ἀλλὰ καὶ χωρίς νηῶν ναυμαχήσαντες. αὐτανδρον οίχεται τὸ τῶν πολεμίων στρατόπεδον, καὶ πάνδημον εν ήπείρω μέση τοὺς έχθρούς κατείληφε ναυάγιον. κύμα δεδιδαγμένον ήγείρετο καὶ δοῦς κεκελευσμένος εγίνετο καὶ ποταμός ἀπὸ (die Hdss. ὑπό) συνθήματος δείν προσετάττετο. ὢ μὴ μόνον ἀνδρῶν, ἀλλὰ καὶ ποταμῶν ἐστρατηγηκότες.

Δεσπότης δούλου κατηγορεῖ ἐπὶ μοιχεία τῆς οἰκείας γαμετῆς ἐξηγησαμένης ὡς ὄναρ τούτῳ ἐν τῷ τῆς ᾿Αφροδίτης ἱερῷ ἐμίγη.

Ότι μὲν οὐδεὶς ἀν ἑκων ἐπὶ τοιαύτην δίκην ἔλθοι καὶ ταῦτα σοὶ μέλλων, βασιλεῦ, χρήσεσθαι (χρήσασθαι die Hdss.) δικαστῆ, δς οὐ μόνον (μόνους die Hdss.) τοὺς τῶν κρινομένων ἔξετάζεις βίους ἀλλὰ καὶ τοὺς τῶν κατηγορούντων τρόπους, οὐκ ἔστιν ὅστις οὐκ ἀν συνομολογήσειέ μοι. ἔστω δὲ καὶ τοῦτο τεκμήριον τοῦ τὴν κατηγορίαν εἶναι τὴν γενομένην ἀληθῆ τὸ καὶ τὴν ὑπόθεσιν εἶναι τῷ μέλλοντι κατηγορεῖν ἀηδῆ. τὴν γὰρ τοιαύτην δίκην ἡ νικηθεῖσα μὲν ἀδικεῖ, ἀτυχεῖ δὲ ὁ νικήσας. παραιτοῦμαι δὲ συγγνώμην ἔχειν μοι οὐ κατηγορεῖν βεβουλευμένφ ἀλλὰ σιγᾶν μὴ δυναμένφ οὐ μόνον ὅτι ἀφόρητόν ἐστιν ἀδίκημα μοιχεία, ἀλλὰ καὶ ὅτι τῷ κοινῷ τῆς αὐτῆς ῦβρεως ἴδιόν τι τὸ ταύτης πρόσεστιν. ὁ γὰρ μοιχὸς ὀοῦλός ἐστι καὶ τὴν ψυχὴν ταπεινός, κὰν ταύτη καλὸς εἶναι δοκῆ· δοῦλον αὐτὸν ἀλλὰ μὴ δεσπότην εἶναι. ποιεῖ δὲ (δή Laur.) τὴν μοιχείαν

περιτιήν και μαλλον αισχράν άμφω συνελθόντα, ή της μεμοιχευμένης δόξα καὶ ή τοῦ μοιχεύσαντος άδυξία. δέομαι δὲ σοῦ, βασιλεῦ, πρὸς ταῦτά μοι βοηθήσαι ὑπὸ μὲν γυναικὸς ύβρισμένω, ύπο δε δούλου παρηυδοκιμημένω (παρευδοκιμημένω die Hdss.) νεμεσήσαι δε καὶ τούτοις εν μεν τοῖς έργοις λαθεῖν δεδυνημένοις, ύπὸ δὲ τῶν θεῶν μεμηνυμένοις. ἀπορῶ δὲ πότερον αἰτιάσωμαι (die Hdss. αἰτιάσομαι) θατέρω σύμβουλον καὶ διδάσκαλον γεγονέναι τῶν άμαρτημάτων. οἶτος μὲν γὰρ μειράχιόν έστιν ό δε τοιούτος πεισθήναι μαλλον ή πείσαι πιθανός είναι δοκεί, καὶ διεφθάρθαι (διεφθάρται die Hdss.) μαλλον ή διεφθαρκέναι (διέφθαρκεν die Hdss.). αθτη δε έστι γυνή εὐεξαπάτητον δὲ εἶναι δοκεῖ γυνή. ώστε τῷ μὲν τὸ τῆς ήλικίας ἀσθενές, τῆ δὲ τὸ τῆς φύσεως κοῦφον (die Hdss. τοιοῖτον) συναγωνίζεται. συνελών οὖν λέξω (λέγω die Hdss.) συναμφότεροι καλοί. δοῦλον δὲ (οὖν die Hdss.) τίς προετίμησεν ἀνδρός: ώραῖος γάρ ἐστι καὶ καλὸς εἶναι, βασιλεῦ, κάμοὶ δοκεῖ, καὶ πολλάκις αὐτὸν ὁ μωρὸς πρὸς ταύτην ἐπήνεσα, ώς εὖ μὲν τὸ πρόσωπον ίστάντα, ύγροῖς δὲ τοῖς ὄμμασιν ἐμβλέποντα. ἐπήνεσα δὲ αὐτοῦ πολλάκις καὶ χεῖρας ἄκρας ὡς λευκὰς καὶ κόμας ταύτας ώς ξανθάς, καὶ ταῦτα ἄρα λέγων εδίδασκον ταύτην έραν. οἶδας δὲ καὶ σύ, βασιλεύ, ως ἔστι ταῦτα άληθῆ. οὐδὲ γὰρ κατέλιπεν αὐτὸν τὸ κάλλος οὐδὲ φοβούμενον, άλλ' έλαμψε μεν ύπο τοῦ δέους ή παρειά το βλέμμα δε οὐκ ἀπήνθησεν οὐδε λυπουμένου. παρέστηκε δέ σοι δεδεμένος, άλλ' έπέπρεψεν αὐτῷ καὶ τὰ δεσμά. Φθόνος σοι καταρᾶται καὶ τῶν κακῶν ὁ κίνδυνός σε κοσμεῖ, πονηρὲ καὶ καλέ. ὀκνῶ, δέσποτα, λέγειν ότι σήμερον καὶ καλλίων έγένετο. οὐκ έλεεῖς με, βασιλεύ; μοιχὸν ἀνὴρ ἐπαινώ, καὶ ταῦτα τῆς μεμοιχευμένης άκουούσης. φοβούμαι δε μή καὶ σήμερον τὸ κάλλος αὐτῷ βοηθήση (βοηθήσει die Hdss.). ἐπήνουν αὐτὸν οὕτως. ύπώπτευον δε αὐτοῦ τῶν ὀφθαλμῶν τὴν πλάνην καὶ τὰ πολλά κινήματα καὶ τὸ ἀποβλέπειν τῆς κύλικος ἔξω καὶ τοὺς ὅρους των οίνογόων ύπερβαίνειν, τηρήσας δε είδον αμφοτέρων αὐτων νεύματα τὸ μὲν παρ' αὐτοῦ πεμπόμενον τὸ δὲ παρ' ἐκείνης συναντών. πάντα δε όμοῦ παρῆν επ' αὐτούς, νεότης, οἶνος, κάλλος. προσην δε τούτοις εγώ της μοιχείας συναγωγεύς δ τοῦ κάλλους έρμηνεύς, ώμην δε αὐτούς νουθετήσειν την μεν άνυπόδετον εκπέμψας, τον δε πατείσθαι καταβαλών. δ δε ώς έρικεν ούκ ήτιμάσθη πατούμενος, άλλ' επατήθη μαλλον ελεούμενος. \* \* (in den Hdss. ist keine Lücke) καὶ γυναικῶν ἐν ϋπνοις ἡ μὲν φίλανδρος οἰκουρεῖ, ἡ δὲ φιλότεκνος ωδίνει, ἡ δὲ ἔριθος ἐργάζεται, ἡ δὲ ἐρῶσα μοιχεύεται (μοιχεύει die Hdss.). εἰ δὲ μή γε, ἕκαστος ἡμῶν τῶν ὀνείρων ἑαυτὸν ἀναμνησάτω, τὶ μὲν ὀνειροπολεῖ τὰ πολλά, τὶ δ' ὁρῷ τοξότης τόξον, ἰππότης ἵππον, βασιλεὺς θρόνον, αὕτη δὲ μοιχόν. ἑάλωκας, ὧ πανουργοτάτη γυναικῶν, ηὕρηκά σε τῷ (εὕρηκά σε αὖ τῷ die Hdss.) μειρακίψ περικειμένην τὰ γὰρ νυκτερινά σου φιλήματα τῶν μεθ' ἡμέραν ἐστὶν ὑπομνήματα. ἃ ποιεῖς ἐγρηγοροῖα, ταῦτα καθεύδουσα μελετῷς ἐνύπνιον γὰρ ἀνθρωπίνης (μεθημερινῆς?) σπουδῆς εἰδωλόν ἐστι. καὶ συγκατάκεισαι μὲν ἐμοί, σχολάζεις δὲ ἐκείνψ καὶ παρ' ἐμοὶ μὲν τὸ σῶμα, παρ' ἐκείνψ δὲ ἡ ψυχή καμοὶ μὲν καθεύδεις, ἐκείνψ δὲ οὔ.

Endlich ist noch ein herrenloses Fragment bei Suidas unter Παρεβέβλητο in die Babyloniaca zu verweisen: ἄρτι γὰρ αὐτῆ παρεβέβλητο τροφή. τουτέστι τῆ καμήλφ. Das Kameel ist dasselbe, von welchem vier andere Fragmente des Iamblichus bei Suidas (in meiner Sammlung 12 bis 15) handeln. Vgl. Photius S. 76° 15.

R. HERCHER.

## ZU EUNAPIUS.

Iambl. p. 11 Boiss. Οὖτος 'Ανατολίψ τῶν κατὰ Πορφύριον τὰ δεύτερα φερομένψ συγγενόμενος, πολύ γε ἐπέδωκε καὶ εἰς ἄκρον φιλοσοφίας ἤκμασεν. Lies καὶ εἰς ἄκρον φιλοσοφίας ἤλασεν.

Aedes. p. 19. Der Cappadocier Aedesimus wird von seinem Vater Studien halber nach Griechenland geschickt. Er kehrt als Philosoph zurück, und sein Vater jagt ihn aus dem Hause, weil er zu nichts zu brauchen sei. 'Τί γὰρ' ἔφη 'φιλοσοφία ἀφελεῖ;' δ δὲ ὑποστραφεὶς 'οὐ μικρά, πάτερ' ἔφη, πατέρα καὶ διώκοντα προσκυνῶν. Hierzu bemerkt Boissonade: Forte προσκυνῶ. Vulgata tamen defendi potest. Aedesimus ipso reverentiae suae erga patrem gestu, προσκυνῶν, firmat quod dixit, οὐ μικρά. Mit Aenderung eines Buchstaben war zu schreiben 'οὐ μικρά, πάτερ' ἔφη, 'πατέρα καὶ διώκοντα προσκυνεῖν.' Das Prototyp der Anecdote, das zugleich den von mir hergestellten Infinitiv bestätigt, liefert der schon von Boissonade angeführte Aelian V. H. IX 33.

## DIE LÜCKE IM DIOGENES LAËRTIUS UND DER ALTE ÜBERSETZER.

Es ist bekannt dass der in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts blühende Philosoph und Aristotelescommentator Walter von Burley in seiner unordentlichen Sammlung von Zeugnissen lateinischer Schriftsteller über die Weisen (und Dichter) des Alterthums den Laërtius in libro de vita (et moribus c. 53) philosophorum an vielen Stellen angeführt hat. Auf den Werth dieser Stellen für die Beurtheilung der Vollständigkeit des griechischen Textes hat schon J. G. Schneider in einem ausführlichen Berichte aufmerksam gemacht (in Wolf's Literar. Analekten II, 227-255), seine Sache aber durch Vermischung des Laërtius mit einer andern Quelle des Burley, dem tractatus de dictis philosophorum (über welchen zu vgl. de Ar. libr. ord. et auct. S. 251-54) übertrieben und verdorben. So willkürlich nun und zufällig jene besonders im Anfang des Buches stattfindende, nachher ohne sichtbaren Grund ganz verschwindende Benutzung erscheint, so ist doch augenscheinlich daß sie das Vorhandensein eines lateinischen Textes anzeigt, einer wirklichen Uebersetzung des Diogenes Laërtius, welche im 12. oder 13. Jh. (vgl. de Ar. libr. S. 254-57) aus dem Griechischen gemacht sein muss und mit in den Kreis jener ausgebreiteten leider noch nicht genügend und umfassend dargestellten Uebersetzungslitteratur gehört, welche mit der arabischlateinischen wetteifernd und von ihr angeregt die Grundbedingung der eigenthümlichen Bildungsgeschichte des späteren Mittelalters enthält und die im Anfange des 15. Jh. eintretende Wiederanknüpfung an die griechische Urquelle aller abendländischen Geistesthätigkeit, langsam freilich und mangelhaft, vorbereitet und einleitet: mangelhaft darum, weil ihr in den Prologen der Uebersetzer oftmals ausgesprochener Grundsatz, welcher die den Anfängen natürliche Ungewandtheit der Sprachbehandlung zur Vorschrift erhebt, die schlechthin treue Wiederholung des griechischen Textes in lateinischen Worten ist, in der Art dass Wort

und Wort sich decke. Die mittelalterliche Aengstlichkeit der sich wiedererziehenden Wissenschaft, die gläubige Scheu von der gegebenen Autorität einer überlegenen Vergangenheit abzuweichen, auch nur durch freie, also vielleicht falsche Auffassung möglicher Weise abzuweichen, beherrschte eben die Uebersetzer der alten Geistesdenkmäler am meisten. Jemehr dadurch der bildende Einfluss dieser Uebersetzungen beschränkt wurde, desto werthvoller sind sie gelegentlich für uns, die wir unsre Bildung aus den Originalen schöpfen, zur Vergleichung mit den Texten dieser Originale, weil die griechischen Handschriften nach denen sie im 12. und 13. Jh. gemacht wurden, nothwendig älter waren als im Allgemeinen die jetzt zu Gebote stehenden: der große Haufe dieser ist ja die Arbeit fahrender flüchtiger Griechen oder von ihnen lernender Lateiner des 15. oder 16. Jh., schon die des 14/15 Jh. bilden eine geachtetere Gruppe und verhältnissmäßig selten gehen sie weiter zurück.

Die älteste (Florentiner) Handschrift des Diogenes Laërtius (s. Aristoteles Pseudepigraphus S. 11) ist höchstens aus dem 12. Jh. und eine Uebersetzung etwa aus diesem 12. Jh., die eine noch ältere Handschrift darstellen würde, könnte für diese als Sammlung in all ihrer Elendigkeit unschätzbare Hauptquelle unsres geschichtlichen Wissens von den Personen der alten Philosophen eine ganz besondere Bedeutung haben, da das Original selbst uns nur unvollständig erhalten ist. Außer anderen zu vermuthenden und bei einem so angelegten Werke leicht zu erklärenden Auslassungen - grade jene älteste Handschrift giebt ja noch jetzt Beispiele genug davon, auch nur im Vergleich mit den übrigen aus selbständiger Quelle stammenden italiänischen des 14. Jh. - fehlt namentlich der ganze Schluss des siebenten die Stoiker enthaltenden Buches: mitten im Verzeichniss der Schriften des Chrysippus bricht es ab und mit diesem Rest fehlen die Lebensnachrichten von allen späteren Stoikern. In den älteren Handschriften wird die Lücke meist noch bestimmt angedeutet, in den späteren aber, wie in unseren Ausgaben vor Cobet, gar nicht als solche bezeichnet, ja durch Weglassung der Bruchworte verwischt. In dem sehr schön geschriebenen codex Laurentianus 69, 35 (membr. s. XIV) ist hinter den Worten ἀπόδειξις πρὸς τὸ μὴ εἶναι τὴν ἡδονὴν ἀγαθὸν, ā β  $\bar{\gamma}$  δ.  $\pi \epsilon \rho i \tau \tilde{\omega} r \lambda \epsilon \gamma \rho \mu \dot{\epsilon} r \omega r \dot{\nu} \pi \dot{\epsilon} \rho \tau \tilde{\eta} \varsigma$  (so) — der Rest der Seite leer gelassen, wie sonst nicht zwischen den einzelnen Büchern, und die ganze Rückseite des Blattes ist ebenfalls weiß. Der Schlusspunkt ist nur ganz leicht und einfach angesetzt. Der Marcianus 394 (membr. s.

XIV/XV) lässt nach  $\tilde{v}\pi\tilde{\epsilon}\varrho$   $\tilde{v}\eta\tilde{\varsigma}$  ohne Punkt den Rest der Seite und zwei ganze folgende Blätter leer. Im Laur. 69, 28 (chart. s. XV) sind zwar die Worte ὑπὲρ τῆς weggelassen und περὶ τῶν λεγομένων schliesst mit einem Punkte, aber auch hier ist die halbe Seite dahinter unbeschrieben, und in jenem ältesten und wichtigsten Laur. 69, 13 (aus dem 13. Jh. eher als dem 12.) ist wohl nur darum nicht dasselbe geschehen, weil das Ende des Erhaltenen (hier so: πρὸς τὸ μὴ εἶναι τὴν ήδονην ἀγαθον, δ: —) mit dem Schlusse der Seite zusammentrifft: auf der Rückseite beginnt gleich πυθαγόρας: λαερτίου διογένους τῶν εἰς ῖ τὸ ῆ: έπειδη δε u. s. w. Es ergibt sich also schon hieraus auch für Diogenes der in der Ueberlieferung der alten Schriftsteller so häufige Fall dass sämmtliche vorhandene Abschriften aus einer einzigen Quelle fließen, in der nach den die Rückseite eines Blattes endigenden Worten  $\dot{v}\pi\dot{\epsilon}\rho$   $\tau\tilde{\eta}_{\mathcal{L}}$  Blätter ausgefallen waren. Neben dem einsam gebliebenen alten Laurentianus mit seinen Vorzügen in der Lesart und seinen Schwächen (den häufigen kleinen Auslassungen) stand ein durch seine genauere Vollständigkeit ihn übertreffender, in der Lesart aber oft schlechterer und jüngerer, im Allgemeinen gleichwerthiger Codex an der Spitze einer zahlreichen Nachkommenschaft. Ueber den von Cobet benutzten alten Codex in Neapel habe ich keine weitere Nachricht.

Zur Beurtheilung des Umfangs der angezeigten Lücke ist nun eine wichtige Urkunde erhalten. In einigen nämlich unter den insgesammt unvollständigen Handschriften findet sich vorangestellt, wie es aus dem ursprünglichen vollständigen Texte herübergenommen ist, ein Verzeichniss der in den zehn Büchern enthaltenen Lebensbeschreibungen nach den πρόσωπα. Diese Namenreihe ist noch nirgend besprochen, obschon kaum anzunehmen sein wird dass wenigstens Cobet, der verdienstvolle aber noch immer dem Verleger wie dem Leser verschuldete Gründer des jetzt geltenden Textes, das was sie auszeichnet nicht bemerkt haben sollte. Unter den fünf von mir gesehenen italiänischen Handschriften haben sie nur Laur. 69, 35 (1) und Marc. 394 (3), beide übereinstimmend — 1 und 3, wie andrerseits 2 und 4, halten auch sonst zusammen —, in den drei andern, Laur. 69, 28 (2), Marc. 393 (4) und dem alten Laur., ist gar kein Index. In den jüngeren Texten der späteren Vulgata des 15/16 Jh. findet sich dagegen zuweilen ein anderer neugemachter, der nur giebt was vorhanden ist: so z. B. in dem der Fürstl. Lobkowitzischen Bibliothek gehörigen zu Raudnitz an der Elbe (F. c. 38). Hier heißt es: οδδ' ένεισιν τῶ πρώτω βιβλίω

τῶν δέκα διογένους λαερτίου: — Θαλῆς ὁ μιλήσιος α. Σόλων ὁ σαλαμίνιος  $\bar{\beta}$  u. s. w. (τοῦ ἑβδόμου βιβλίου. ζήνων α. ἡρίλος β. διονύσιος ὁ μεταθέμενος  $\bar{\gamma}$ . κλεάνθης  $\bar{\delta}$ . σφαῖρος  $\bar{\epsilon}$ . χρύσιππος  $\bar{\varsigma}$ . Der Schluss dieses Buches im Text ist περὶ τῶν λεγομένων: — ἐντεῦθεν άρχεται ὁ πυθαγόρας). und ähnlich in der Froben'schen Ausgabe.

Ich gebe hier nach meiner Abschrift vom J. 1857, mit allen Ungleichmäßigkeiten des Schreibers, das Verzeichniss aus *Laur*. 69, 35 (auf Fol. 1, roth in Uncialschrift und mit eckigen Spiritus, wohl nach dem Muster der Vorlage).

Der allgemeine Titel des Buchs, dem es angehängt ist, lautet ganz ebenso in 3. Im alten Laur., wo er gleich vor dem Anfang des Textes selbst steht, mit etwas verändertem Ende . . . καὶ τῶν ἑκάστη αἰρέσει ἀρεσκόντων. τῶν εἰς δέκα τὸ πρῶτον. Desgleichen in 2 und 4: λ. δ. βίων καὶ γνωμῶν τῶν ἐν φ. εὐδ. καὶ τῶν ἐν (ohne ἐν 4) ἑκάστη αἰρέσει ἀρεσάντων τῶν εἰς δέκα τὸ πρῶτον. Im Lobkovic. (wie bei Cobet ¹) nur λ. δ. βίων καὶ γνωμῶν τῶν ἐν φιλοσοφία εὐδοκιμησάντων τῶν εἰς δέκα τὸ πρῶτον.

Ααεφτίου Διογένους βίοι καὶ γνῶμαι τῶν ἐν φιλοσοφίαι εὐδοκιμησάντων καὶ τῶν ἑκάστηι αἰρέσεων ἀρεσκόντων ἐν ἐπιτομῆι συναγωγὴ. διήρηται τὸ σύγγραμμα εἰς βίβλους δέκα: ἑκάστου βιβλίου τὰ πρόσωπα: ἐν τῶι πρώτωι: Φαλῆς: σόλων: χίλων: πιττακός: βίας: κλεόβουλος: περίανδρος: ἀνάχαρσις: μύσων: ἐπιμενίδης: φερεκύδης:

'Εν τῶ β. ἀναξίμανδρος: ἀναξιμένης: ἀναξαγόρας: ἀρχέλαος: σωπράτης: ξενοφῶν: αἰσχίνης: ἀρίστιππος: Θεόδωρος: φαίδων: εὐκλείδης: στίλπων: κρίτων: σίμων: γλαῦκος: σιμμίας: κέβης: έν τῶι . $\gamma^{\omega}$ . πλάτων. ' Εν τῶι δω : σπεύσιπμενέδημος : πος : ξενοχράτης : πολέμων : χράτης : χράντως : άρχεσίων : βίων : λακύδης : καρνεάδης : κλειτόμαχος :  $^{\circ}$ Εν τῶι  $\varepsilon^{\omega}$ . ἀριστοτέλης: θεόφραστος: στράτων: λύκων: δημήτριος: ήρακλείδης: άντισθένης: διογένης. μόνιμος. όνησίκριτος: κράτης: μητροκλής: [ππαρχος: μένιππος: μενέδημος:  $^{\circ}\mathbf{E}\nu \, \mathbf{\tau}\tilde{\omega} : \mathsf{C}^{\omega} \cdot \mathsf{C}^{\prime}\nu\omega\nu :$ κλεάνθης: χρύσιππος: ζήνων ταρσεύς: διογένης: ἀπολλόδωρος: βοηθός: μνησαρχίδης: μνασαγόρας: νέστωρ: βασιλείδης: (f. 1 b) δάρδανος : ἀντίπατρος : ἡρακλείδης : σωσιγένης : παναιτεΐος : κάτων : ποσιδώνιος : άθηνόδωρος : καὶ άθηνόδωρος άλλος : άντί-

<sup>1)</sup> Der gewöhnliche von der ersten Ausgabe an in allen bis Cobet wiederholte Titel ist ein willkürlicher und ganz ohne handschriftliche Quelle.

πατρος: ἄρειος: πορνοῦτος: ἐν τῶ. ηω: πυθαγόρας: ἐμπεδοκλῆς: ἐπίχαρμος: ἀρχύτας: ἀλκμαίων: ἵππασος: φιλόλαος: ἔνδοξος: ἐν τῶ. θω: ἡράκλειτος: ξενοφάνης: παρμενίδης: μέλισσος: ζήνων: λεύκιππος: δημόκριτος: πρωταγόρας: διόδωρος: ἀνάξαρχος: πύρρων: τίμων: ἐν τῶι δεκάτωι: ἐπίκουρος:

Im Ganzen sind das genau noch die jetzigen Kapitelüberschriften des Textes, nur dass in diesem Theodorus (II, 97 ff.) von Aristippus abgesondert ist und wahrscheinlich deshalb nachher Diodorus ausgelassen ist, dass im Index Γλαῦκος statt Γλαύκων, Δοκεσίων statt Δοκεσίλαος, Ἱππαρχος statt ἱππαρχία, Ἦνοδοξος statt Εὐδοξος, aus dem neunten Buch Διόδωρος statt Διογένης geschrieben steht, dass während zwischen Zeno und Cleanthes im Index als besondere Kapitel ausgelassen sind Aristo, Herillus, Dionysius, desgleichen zwischen Cleanthes und Chrysippus Sphaerus, im Texte von der ganzen langen Reihe der hinter Chrysippus folgenden Stoiker keine Spur mehr zu finden ist. Schon Bessarion, der den Marc. (3) ganz nach einem andern Codex durchcorrigiert hat (es ist dieselbe hand mit der immer sein Name vorn in seinen Büchern eingeschrieben steht), hat das in einer Randbemerkung ausgesprochen: τοῦ ζου, ζήνωνα, κλεάνθην καὶ χρύσιππον ἔχομεν μόνον, καὶ οὐδὲ χρύσιππον δλον.

Es sind ihrer zwanzig, fast alles berühmte Namen: sie reichen bis an und in die Augusteische Zeit und das erste Jahrhundert n. Chr., also nicht über die de Ar. libr. S. 42 vermuthete Quelle, den Diocles, hinaus. Nur Cornutus macht eine Ausnahme: denn Basilides ist gewiss nicht der Scythopolitanus, der Lehrer M. Aurels, sondern ein unbekannter früherer Stoiker, und dieser, nicht jener, ist wohl der bei Sextus Emp. (p. 344, 3 Bk.) erwähnte. Auch Mnasagoras ist unbekannt, Mnesarchides aber wohl mit Mnesarchus einerlei und Κάτων natürlich falsch statt Έκάτων. So hätten wir also hier zusammen die Schüler des Chrysippus Zeno von Tarsus und Diogenes den Babylonier, die wohl gleichzeitigen Apollodorus (δ Έφιλλος) und Boethus, gegen den schon Chrysippus schrieb (wenn die Stelle D. L. 7, 54 in Richtigkeit ist), dann den Schüler des Diogenes Antipater von Tarsus (neben ihm wohl Nestor von Tarsus, s. Strabo XIV p. 674), des Antipater Schüler Heraclides von Tarsus (D. L. 7, 121) und Panaetius, neben ihnen Antipater von Tyrus des jüngeren Cato Lehrer (Plut. Cato 4), Sosigenes den εταίρος Αντιπάτρου (Alex. Aphr. de mixtione p. 593 Id.) und Athenodorus von Tarsus (ὁ Κορδυλίων gen.) den pergamenischen

Bibliothekar und Freund desselben Cato (Strabo XIV, 674. D. L. 7, 34. Plut. Cato 10. 16), ferner die Schüler des Panaetius Mnesarchus (dessen Zeitgenosse nach Cicero Dardanus), Hecaton und Posidonius, zuletzt den anderen Athenodorus von Tarsus (δ Κανανίτης δ τοῦ Σάνδωνος bei Strabo). Dazu kommt unter August noch Areus, und Cornutus bis unter Nero. Vgl. Zumpt, über den Bestand der philosophischen Schulen in Athen (Abh. der Berl. Akademie 1842). Bemerkenswerth ist in dieser Aufzählung vielleicht das Fehlen des Apollonius Tyrius, der wie Andronicus für die Peripatetiker, so für die Stoiker Abfolge und Schriftenverzeichnisse aufstellte und wahrscheinlich die (wenn auch so wenig wie Andronicus unmittelbare) Quelle der betreffenden Verzeichnisse bei Diogenes Laërtius ist (de Ar. libr. S. 38, Aristot. Ps. S. 9).

Die Anführungen Walter's aus seinem Laërtius gehen überhaupt nicht bis an diese Lücke des jetzigen griechischen Textes heran, ebensowenig die des Hieremias de Montagnone (Düntzer Jahrb. f. Phil. u. Päd. 1855. 71, 657). Walter citiert ihn in seinen Kapiteln 1-7. 10-13. 30-32 und 53 über folgende Philosophen: Thales, Solon, Chilon, Pittacus, Bias, Cleobulus, Periander, Anacharsis, Myson, Epimenides, Pherecydes (Anaxagoras ist benutzt in 18), Socrates, Aristippus, Xenophon, Aristoteles: besonders also über die spruchreichen ältesten (7) Weisen. Er gibt auch allerlei Historisches wieder, aber mit Auslassung der Citate des griechischen Textes. Hieremias dagegen in dem rein moralisierenden Zweck seiner Zusammenstoppelung hebt ausschließlich dicta philosophorum aus, und zwar mit den bestimmten Kapitelzahlen eines unter dem Titel Cronica de nugis philosophorum angeführten Buches. Bis c. 17 s. de Socrate stimmen die Zahlen mit der Folge des griechischen Laërtius (c. 2-9 s. de Thalete bis de Anacharsi, c. 15 s. de Anaxagora), dann springen sie: c. 24 s. de Bione, c. 28 s. de Aristotele, c. 29 s. de Theophrasto. Das letzte ist c. 31 s. de Pione (so in der Ausgabe Ven. 1505. 4.) d. h. de Licone (Lycone): Pio (Lico) sic fatus est, gravis patri sarcina est virgo propter penuriam excedens tempus invenilis aetatis (II, 3, 4=D. L. 5, 65: βαρύ γάρ φορτίον πατρί κόρη διά σπάνιν προικός έκτρέχουσα τὸν ἀκμαῖον τῆς ἡλικίας καιρόν). Beide Benutzer sind außerdem ziemlich späte, etwa gleichzeitige aus dem Anfang des 14. Jahrh. Das compendium moralium notabilium compositum per Hieremiam iudicem de Montagnone civem Paduanum 1) fällt jedesfalls nach 1295, weil die

<sup>1)</sup> Ueber diesen Hieremias de Montagnone ist nichts weiter bekannt als daß er einem adlichen paduanischen Geschlechte angehörte, den Titel giudice (worüber

Uebersetzung der aristotelischen Oeconomik (Arist. Ps. S. 644) benutzt ist. Burley starb sogar erst gegen die Mitte des 14. Jh. (de Ar. libr. S. 249). Somit geben ihre Anführungen nicht einmal Aufschluss über die Frage: was haben sie benutzt? etwa spätere Auszüge einer vollständigen Uebersetzung? oder eine schon ursprünglich unvollendet gebliebene, die nur den Anfang gab, oder gar nur ausgehobene und gekürzte Stücke aus dem für damalige Leser allerdings unverdaulichen Vielerlei des griechischen Buches? geschweige denn dass sie eine Meinung gestatteten über den allgemeinen Zustand des griechischen Textes, der dieser Uebersetzung zu Grunde lag. Andrerseits wird die fast zufällige Weise mittelalterlicher Quellenbenutzung, zumal bei der zahlreichen Klasse der Compilatoren ex professo, uns verbieten dem Auffallenden zuviel Gewicht beizulegen, und die Ansicht wenigstens dass nur die Philosophensprüche mit kurzen historischen Eingängen herausgenommen wären, wird schon der in aller Weitläufigkeit wiedergegebene Index der aristotelischen Schriften ausschliessen.

Wenn wir nun auch bis jetzt keine Angabe aus dem Mittelalter kennen, welche die Thatsache der Anfertigung und des Vorhandenseins einer Uebersetzung, die wir aus Burley's Anführungen nur folgern, gradezu berührte, so haben wir doch ein bestimmtes Zeugniss darüber daßs man die Sache wenigstens als Aufgabe und Vorhaben wirklich ins Auge gefasst hat. In Handschriften öfter vorhanden ist eine alte Uebersetzung von Plato's Menon und Phaedon aus dem 12. Jh., noch jener ersten voraristotelischen Periode mittelalterlicher Philosophie angehörig, in der Cicero de officiis den Inhalt der Ethik (des Moralium dogma philosophorum), der von Chalcidius begleitete Timaeus den der gesammten Naturlehre (der Philosophie) ausmachte. Schon an sich als literarische Erscheinung ist sie einiger Betrachtung werth. Haben

s. Muratori Ant. Ital. diss. 45) führte und dass das Grabmal seines Sohnes Durellus auf dem alten Kirchhofe von S. Antonio in Padua stand: obiit autem H. anno ab inc. d. circiter 1300. So Bern. Scardeonius de antiquitate urbis Patavine et claris civibus Patavinis. Bas. 1560 p. 235. Die späteren (Tomasini, Papadopoli) wissen dem nichts hinzuzusügen. Uebrigens schrieb H. auch andere Compilationen ähnlicher Art, eine summa commemorialis utilium iuris super titulis digestorum (Tomasini, biblioth. Patav. mstae, Utini 1639 p. 11. Blume, bibl. mss. Ital. p. 22) und ein compendium de significatione vocabulorum medicorum (Tomas. 1. c. p. 139). Das verbreitetere, durch seine Citate litterarhistorisch sehr anziehende compendium moralium notabilium (propria autoris manu bei Tomas. p. 23 und 56) erscheint später noch einmal wieder in einer den gesammten Stoff wiederholenden Ausgabe oder Bearbeitung des Ioannes de Grapanis unter dem Titel Liber virtutum et allegationum auctorum (Muratori, Antiquit. Ital. t. III p. 914).

die beiden Dialoge auch nicht, wie der Timaeus, in die Schulstudien und in die Lehrgebäude der Magister Eingang gefunden — an der Schwelle des alle anderen Ansätze erdrückenden Arabismus und Aristotelismus hatten sie nicht mehr Zeit dazu -, so werden sie doch in den Moralbüchern, den Spruch - und Beispielsammlungen des späteren Mittelalters nicht unerwähnt gelassen. Citate finden sich bei Ioannes Walensis und Thomas Hibernicus, bei Hieremias de Montagnone (für diesen hat die Benutzung schon Morelli bemerkt bei Wyttenbach zum Phaedo p. 104), bei Robert Holkot und anderen: plato in mennone und, in fast beständiger Verderbung, plato in fedrone: so lautet es, selbst als Titel in den gewöhnlichen Handschriften (liber platonis philosophi in fedrone, liber platonis in mennone). Als Probe und zur Vergleichung gebe ich hier aus dem Phaedo diejenige Stelle, welche der vermuthlich (Schaarschmidt, Johannes Saresberiensis S. 114) aus der altrömischen Uebersetzung des Apuleius bei Claudianus Mamertus II, 7 ad verbum ausgehobenen entspricht, im Urtext c. XI (p. 66). In dem ganzen Stück kommt nur eine einzige freie Wendung vor: statt ἐν ις αν ζωμεν heisst es in quo utique vitales auras carpserimus. Sonst Wort für Wort, auch Partikel für Partikel (πρὸς ἀλλήλους λέγειν τε καὶ δοξάζειν, adinvicem dicere que et opinari), in derselben Folge und Stellung, und doch keineswegs unverständlich: man muss sich nur hinein lesen, freilich aber auch wieder heraus, und dass man letzteres nicht konnte, das zeigt der durch nichts mehr als durch den großen sachlichen Einfluss der Uebersetzungslitteratur zugleich mitverdorbene Stil der ganzen Litteratur des späteren Mittelalters seit dem 13. Jh.

Nonne igitur necesse, inquit, ex omnibus his constare opinionem talem quandam vere philosophis, ut et adinvicem talia quedam dicant, quoniam nititur quemadmodum via irregressibilis quedam nos efferre cum ratione in contemplatione. quoniam quamdiu corpus habuerimus et conglutinata fuerit nostra anima cum huiusmodi malo, nunquam adipiscemur sufficienter quod exoptamus: dicimus autem hoc esse verum. Decies autem millena quippe nobis vacationum impedimenta exhibet corpus propter necessarium alimentum. amplius etiam si quid morbi acciderit impedivit nostram eius quidem 10 aucupationem, amoribusque et concupiscentiis et timoribus et ydolis

<sup>3)</sup> via irregressibilis quedam: ἀτραπός τις. 4 cum ratione in contemplatione (μετὰ τοῦ λόγου ἐν τῷ σχέψει): tam ratione in contemplata 1.2. 5 habuimus 1.2. 6 adipiscemus 1.2. 9 fort. si qui morbi acciderint, impediunt.

omnifariis et nugis implet nos plurimis, ut dicatur quam vere, revera ab eo neque sapere nobis advenit nunquam nullatenus. Etenim prelia et seditiones et pugnas nihil aliud prebet quam corpus et huius concupiscentie, quia propter pecuniarum possessionem uni-15 versa prelia nobis fiunt: pecunias sane compellimur possidere propter corpus, servi facti huius cure. et exinde impedimentum vacationis agimus circa philosophiam propter cuncta hec. Novissimum autem omnium quoniam si que nobis etiam vacantia fiat ab eo et convertamur ad considerandum quid, in questionibus iterum undi-20 que illapsum tumultum prestat et turbationem et stupefacit ut non possimus sub eo perspicere veritatem. sed procul dubio nobis demonstratum est quoniam si debemus unquam pure quid scire, recedendum ab eo et ipsa anima considerandum ipsas res. et tandem. sicut videtur, nobis erit quod concupiscimus equidem et dicimus 25 amatores esse, prudentie, quando defuncti erimus, velut sermo significat, superstitibus vero minime. Si enim non possibile quoque cum corpore quicquam elimate cognoscere, duorum alterum, seu nunquam est adipisci scientiam, seu qui expiraverunt: tunc enim ipsa secundum ipsam erit anima extra corpus, prius vero minime. 30 Et in quo utique vitales auras carpserimus, ita, ut videtur, proxime erimus scientie; si quam maxime nihil conversemur corpori neque communicemus quantum non omnis necessitas, nec refarciamur ipsius natura, sed emundemus ab ea quousque deus ipse absolverit nos. et sic utique sinceri sequestrati a corporis stoliditate, ut competens, 35 cum talibus nempe erimus atque cognoscemus per nos ipsos universitatem sinceram: hoc autem est fortassis verum. non mundo enim mundum contingere non fas est. Huiusmodi reor, o Simia, necesse est adinvicem dicereque et opinari cunctos qui recte amplectuntur disciplinam. vel non videtur tibi siccine?

Zu beiden fast stets verbundenen Dialogen gehören Prologe des Uebersetzers, die aber in den meisten Abschriften fortgelassen sind. Häufiger ist der zum Meno, aus dem Wyttenbach (zum Phaedo p. 102)

<sup>11</sup> quam vere: ὡς ἀληθῶς. 19 convertamus 1. 2. 19 quod 1. 2. 23 considerando 2. 24 sicut (ὡς): scu 1, seu 2. 27 duum 1. 2. 30 et in quo utique vitales auras carpserimus: καὶ ἐν ῷ ἀν ζῶμεν. 31 conversemur (ὁμιλῶμεν): consideremur 1. 2. 33 emundemus: καθαφεύωμεν. ab ea: ἀπ' αὐτοῦ (incertum est ubi corrigas) 34 stoliditate (ἀφροσύνης): soliditate 1. 2.

<sup>34</sup> ut competens: ώς τὸ εἰκός. 35 nempe: τε. 36 πᾶν τὸ εἰλικρινές.

<sup>38</sup> dicereque et (λέγειν τε καλ): dicere quia et 1. 2.

nach einem sehr schlechten Leidener Codex die Hauptstelle angeführt hat. Ganz unbekannt dagegen (bis auf den aus der Phaedoausgabe Forster's 1) Ox. 1745 bekannt gewordenen Namen des Verfassers aus der Ueberschrift) ist der höchst wichtige zum Phaedo, den ich aus dem einzigen bis jetzt ermittelten Exemplar im Corpus Christi College (cod. 243) zu Oxford selbst abgeschrieben habe (3. Sept. 1862). In jenem, dem Menoprolog, sagt der ungenannte Uebersetzer, sich an einen gleichfalls ungenannten Freund (dilecte ac venerande) richtend, dass er ihm zu Liebe und aus Liebe zu Plato andre nur auf fremde Aufforderung hin unternommene Arbeiten, zu denen er sich bereits angeschickt hatte, vorläufig bei Seite gelegt habe, Uebertragungen nämlich gewisser opuscula des Gregorius von Nazianz und des liber Diogenis de vita et conversatione dogmateque philosophorum. Die welche diese Arbeiten angeregt hatten, waren Maio der Großadmiral des Reichs von Sicilien, der allmächtige vielgehasste und vielverleumdete Minister König Wilhelm's I. und dessen Freund der Erzbischof Hugo von Palermo. Der Meno, obwohl nach ausdrücklicher Andeutung der erstübersetzte Dialog Plato's, steht in den Handschriften hinter dem Phaedo und daher hat er auch im Oxforder Codex so wenig als in allen übrigen eine besondere Ueberschrift: denn eben über dem Phaedo stand der ohne Zweifel auch für jenen mitgeltende Name. Euericus Aristippus Cathinensis (Cataniensis) archidiaconus Roborato fortune salutem dicit: so beginnt der Phaedoprolog, und aus der folgenden Zuschrift erfahren wir dass der angeredete Freund, der den Wissenschaften nicht fremd, besonders aber in der Medicin erfahren war, im Begriff stand in sein Vaterland England zurückzukehren. Der Name Roboratus Fortunae ist wohl nur eine witzige Veränderung und Umdeutung des wirklichen, ich glaube Robert: Robertus hiefs der Kanzler König Rogers, des Ende Februars 1154 verstorbenen Vaters von Wilhelm I. Er ist der cancellarius Siculus, dessen üppige Gastlichkeit Ioannes Saresberiensis rühmt (epist. 85), vir quidem in rebus gerendis strenuus et sine magna litterarum copia acutissimus... Anglicus natione (polycrat. 7, 19 vir magni consilii et discretus im Zusatz — vgl.

<sup>1)</sup> Forster in der Ausgabe der 5 Dialoge führt p. 316 (ed. sec. 1752), im Verzeichniss der Quellen für die variae lectiones zum Phaedo, Folgendes an: Vetusta Phaedonis versio ms. Latina, ab Euerico quodam Aristippo confecta, in qua verbum ubique fere verbo redditur, in Bibl. Coll. Corp. Christi, Oxon. und citiert dann in den Noten kurz Aristip. als Mitzeugen für die griechischen Varianten.

Meo X, 64 — zu Romuald bei Muratori rer. Ital. script. VII p. 188). Romualdus Guarna berichtet (p. 196) von König Roger dass er aus allen Ständen und Weltgegenden kluge Männer in seine Dienste gezogen habe, so seinen magnus admiratus den Griechen Georgius aus Antiochia, ferner Guarinum et Robertum clericos litteratos et providos per successionem temporum cancellarios ordinavit. Der Kanzler Guarinus starb im Januar 1137 (Chron. Mont. Cassin. bei Pertz VII, 815. vgl. Meo annali critico-diplom. del regno di Napoli t. X, 54). Sein Nachfolger Robbertus cancellarius schrieb (scripsit) noch eine Urkunde von Ende 1147 (bei Tosti storia della badia di Monte Cassino II, 194 -Meo X, 152). Weitere Nachrichten fehlen leider bis die Schätze der Sicilischen Archive sich auch für diese Zeiten öffnen werden. Indess, wenn Romualds Erzählung genau ist, trat noch zu Roger's Zeit an seine Stelle Maio, der bisherige vicecancellarius, der noch im J. 1146 scriniarius heifst in der Urkunde der Regii archivi Neapolitani monumenta t. VI p. 186 (= Meo X, 147), der Bestätigung Roger's zu einer älteren Urkunde der Emma comitissa civitatis Severiane über von ihr dem daselbst bestehenden Kloster S. Michaelis archangeli gewährte Privilegien: quod nostra iussione scripsit petrus noster notarius datum in urbe panormi quia Robertus cancellarius absens erat per manum Maionis scriniarii. Noch im April 1154 ist Maio nur cancellarius Wilhelm's, aber schon im October desselben Jahrs (Urkunden bei Meo X, 205) finden wir ihn als magnus admiratus admiratorum (ἀμιρᾶς, ἀμμιρᾶς) zur damals höchsten Würde im Reiche erhoben.

Maio (lateinisch Madius genannt in einem necrologium von Monte Cassino bei Giannone storia di Nap. IV, 380-Tosti II, 167, in griechischen Urkunden Maios) war wie es scheint ein Grieche, gebürtig aus dem noch bis 1070 dem Byzantinischen Reiche zugehörigen Bari. Nach der Erzählung von seiner Ermordung (1160) heifst es bei Hugo Falcandus, der Hauptquelle dieser Geschichten (er schrieb zu Ende 1189, im Nov. Dec. Januar, in der Zeit zwischen Wilhelm's II Tod und Tancreds Krönung, vgl. die Vorrede und Murat. VII, 249), folgendermaßen (p. 62 ed. Par. 1550 = Mur. VII, 281°): sequenti die rex Henricum Aristippum archidiaconum Cataniensem mansuetissimi virum ingenii et tam latinis quam graecis litteris eruditum familiarem sibi delegit ut vicem et officium interim gereret admirati praeessetque notariis et cum eo secretius de regni negotiis pertractaret. Und so heisst es auch bei einer späteren Gelegenheit p. 73: cum archidiacono Cataniensi singulis diebus solebat de statu regni disserere. Diese seine kirchliche Hermes J. 25

Würde hatte Aristippus wohl schon 1155 durch Maio's Gunst erhalten, d. h. gleich nach der Einkerkerung des Aschettinus 1), des archidiaconus Cataniensis, welcher Maio's Nachfolger als cancellarius gewesen war (Romuald p. 197. Meo X, 207—14). Dass er aber wenigstens zuletzt nicht mehr zu Maio's näheren Freunden gehört hat, ersieht man aus dem Lobe und aus der weiteren Erzählung des gegen Maio äusserst seindseligen Geschichtschreibers. Nach einiger Zeit, in Folge der versuchten Gefangennehmung des Königs, erregt er Verdacht und Abneigung (p. 86) und beim Auszug gegen die aufrührerischen Großen in Apulien wird er auf königliches Geheiß als Gefangener nach Palermo zurückgebracht (antequam in Apuliam pervenisset); hier starb er elend im Kerker post non multum temporis (p. 99), also im J. 1162 (Chron. Foss. nov. bei Mur. VII, 872. Meo X, 272).

Schon vorher, im J. 1161, war Erzbischof Hugo gestorben, König Wilhelm<sup>2</sup>) aber lebte noch bis 1166. Seine unruhige und wechselvolle Regierung hat keine Freunde unter den sicilischen Geschichtschreibern gefunden, selbst die zurückhaltende und leidenschaftlose Darstellung des, wie die Geistlichkeit überhaupt und das Volk, ihm keineswegs abgeneigten Erzbischofs von Salerno, seines Arztes in der Todeskrankheit (vgl. de Renzi Coll. Sal. I, 238), sagt das Urtheil zusammenfassend von dem schönen und stattlichen, ehrgeizigen und schliesslich über äußere und innere Feinde siegreichen Manne, dass er regno suo odibilis et plus formidini quam amori (p. 206). Il malo, das ist sein Beiname, in dem sich der Hass ausdrückt der seine Geschichte geschrieben hat, d. h. der Hass seines Adels, der aus Furcht gezeugte Hass der normännischen Barone, die in ihrer Eigenmacht durch des ebenso energischen als genialen Majo's kräftiges Herrschen sich mit Recht bedroht sahen. Denn vergebens sieht der Leser des Hugo Falcandus sich nach den Thatsachen um, die ihn überzeugen könnten dass noch irgend etwas Anderes als das dem wüthenden Geschimpse zu Grunde liege.

Somit ist zwar unerwartet aber keineswegs überraschend das neue Licht, in dem nach diesen Vorreden des Aristippus König sowohl als

So wird der viel verdorbene Name geschrieben in der Urkunde vom März 1155 bei Tosti II, 198 (in den griechischen Urkunden Trinchera's ασκηττίγος).

<sup>2)</sup> Willelmus ist die Schreibung seiner Münzen (Fiorelli bullettino del Museo naz. di Napoli no. 1 p. 7 sq.) und Urkunden (in den griechischen stets γουλιέλμος, in der bilinguen no. 153 bei Trinchera so neben Willielmus). Erst der dritte Wilhelm braucht das G. statt des W.

Minister erscheinen, als Freunde der Wissenschaft und Gönner gelehrter Bestrebungen. Für die Betrachtung dieser friedlichen Seite der Dinge haben die Geschichtschreiber unter dem Gewirre unaufhörlicher Ränke und Fehden keine Stelle gefunden, kaum sprechen sie beiläufig und nicht zum Lobe von dem lebengeniessenden Sinne, der kunstfördernden Prachtliebe des Königs (vgl. über die Bauten Wilhelms, wie Roger's. Gio. di Marzo delle belle arti in Sicilia, Pal. 1858 t. I p. 175). "Freilich wohl findest du auch in England was dich in Sicilien fesseln könnte, gelehrte Freunde und Quellen der Wissenschaft, aber hast du einen König wie König Wilhelm ist, cuius curia schola comitatus, cuius singula verba philosophica apophthegmata, cuius solutiones nihil indiscussum, cuius studium nil relinquit intemptatum"? So ruft Aristippus dem Freunde zu, den er vergeblich von der Heimkehr abzuhalten versucht hat. Man sieht die Uebertreibung, aber auch andere Spuren bestätigen dass Maio, der doch wohl die Seele dieses wissenschaftlichen Hoflebens war, gelehrter Bildung sich geneigt zeigte. Nicht nur forderte er den Aristippus zum Uebertragen griechischer Werke auf, auch selbst versuchte er sich in gelehrten Arbeiten. In Pasini's Kataloge der Turiner Handschriften findet sich (t. II p. 300) folgende Angabe über cod. lat. 1020 (f. 94): Expositio orationis dominicae, autore Majone Magno Ammirato. Praeit epistola ad Stephanum Ammiratum filium, quae incipit: Stabilia et caduca nostra et si nostra tantum boni nominis velamine palliata te fili karissime etc., und ein Buch des späteren Kardinals Laborante (Laborans, s. Fabric. s. v. Giannone IV, 380) de iusti et iustitiae rationibus war dem Maio zugeeignet, wie zwei andere Schriften desselben dem Erzbischof Hugo. Von den Bauten Maio's (und der capella di San Cataldo in Palermo) spricht di Marzo S. 175. 395.

Auch Henricus 1) Aristippus war, wie der Name bezeugt, ein Grieche. Die in wiederholenden Wendungen schwellende Rede, in der die beiden Prologe voll rhetorischer eloquentia auftreten, erinnert an den Graecus interpres des Joannes von Salesbury (metalog. 3, 5), der sich mit Aristoteles beschäftigte, natione Severitanus (so, nicht Severianus, aus der civitas Severiana, San Severo in der Capitanata, sondern Severitanus, σευηφιτάνος, d. h. aus der άγία Σευηφίνα, Sancta Severina, der erzbischöflichen Stadt in Calabrien: vgl. den Index zu Franc. Trinchera syllabus membranarum graecarum, Neap. 1865)

<sup>1)</sup> Euericus nur im Oxforder Phaedo: vgl. Förstemann's Namenbuch I, 366. Der seltnere Name würde noch mehr für sich sprechen, wenn die Handschrift nicht so jung und ohne Ansehen wäre. Ueber Enerich daselbst S. 592 (Maio 885).

und an das zweideutige einem Tadel gesellte Lob desselben an der anderen Stelle (epist. 211), dass er licet eloquens fuerit alias, ut saepe audivi, minus tamen fuit in grammatica institutus. Es war ein lehrender grammaticus und Joannes selbst 'dum in Apulia morarer' unter seinen Schülern (metal. 1, 5. 4, 2). Und wunderbar wäre es, wenn Joannes, der wie er selbst sagt (im J. 1159, vgl. Schaarschmidt Joh. Sar. S. 211. 31) zehnmal die Alpen überstiegen, zweimal Apulien durchreist hat ('peragravi' metalog. III prol.), der schon unter Roger mit dessen Kanzler, jenem Robert, Freundschaft schloss (polycr. 7, 19. 8, 7), das andere Mal u. a. drei Monate lang in Benevent war bei Pabst Hadrian IV (polycr. 6, 24), wenn der bei so vielfach gebotener Gelegenheit einen Mann von so angesehener Stellung und gelehrtem Rufe nicht kennen zu lernen gesucht hätte, so gut wie er den Burgundio Pisanus kannte, den berühmtesten der italiänischen Uebersetzer des 12. Jh. Zwar von einer Kenntniss der Platoübersetzungen ist keine Spur, vielleicht darum weil sich überhaupt in die spätere Erinnerung an diesen Mann, dessen Namen er nie ausspricht, eine gewisse Abneigung zu mischen scheint. Wirft das ein Licht auf die, wie die des Maio, bescheidenen Anfänge des Aristippus unter König Roger? Denn in jenen ersten apulischen Aufenthalt des Joannes fallen ohne Zweifel dessen griechische Studien. Wie dem auch sei, bald nach König Wilhelms Regierungsantritt muss der Meno geschrieben sein: denn im J. 1156 im Lager des Königs vor Benevent (Meo X, 221) ist der, nicht zuerst gearbeitete, Phaedo begonnen und nach dem Frieden (bestätigt vom Pabst 9. Juni 1156: Jaffé Reg.) in Palermo vollendet. Von Anfang an also sehen wir Aristippus in öffentlicher Stellung (archidiaconus Cataniensis nach Aschettinus, also seit 1155) bei den Gegnern des dem Joannes so eng befreundeten englischen Pabstes († 1159).

Aber noch viele andere litterarisch merkwürdige Dinge erfahren wir aus dem Phaedoprolog, z. T. freilich solche die sich der Erläuterung vorläufig entziehen. Denn was bedeutete in Wahrheit die Syracusana (et Argolica d. h. Graeca) bibliotheca? Wer ist Theoridus (so) Brundusinus Graiarum peritissimus litterarum? Etwa der Teuredus noster grammaticus scientia quam opinione potentior, der auch dem Laute nach sieben ursprüngliche Vocale unterschied statt fünf (Jo. Sar. met. 1, 14)? "Hier ist Theoridus", heißt es, "hier tuus Aristippus, zu Gebote stehen dir Heron's mechanica, Euclid's optica, die apodictice des Aristoteles" — lateinisch natürlich! Mit Heron's Mechanik ist jedoch nicht die verlorene Schrift desselben (über welche Th. Martin, recherches

sur Héron p. 29), sondern, wie die Hervorhebung der Einleitung über das Leere zeigt, eine allgemeinere Bezeichnung für die bekannteste Schrift Heron's, die pneumatica, gemeint. Und auch die unzählige Male im Mittelalter abgeschriebene griechisch lateinische Uebersetzung der Optik und Catoptrik des Euclides (liber Euclidis de visu und de speculis), hat sie also ihren Ursprung schon im Anfang des 12. Jh. und in Unteritalien? Endlich Aristoteles! Topik nebst elenchi und beide Analytiken des philosophus, d. h. im Gegensatz der vetus ars die nova logica des ganzen folgenden Mittelalters, waren in Joannes Saresberiensis Zeit (met. 3, 5) von langem Todesschlafe erweckt worden und machten in der Fülle ihrer Neuheit den Köpfen der Magister schwer zu schaffen (vgl. über Adam Anglicus met. 4, 3), zumal die zweite Analytik, die demonstrativa disciplina, sie von der Aristoteles, wie Burgundio sagte (met. 4, 7), recht eigentlich nomen philosophi erwarb: unde a plerisque in interpretem difficultatis culpa refunditur, asserentibus librum ad nos non recte translatum pervenisse (met. 4, 6). Es kann uns daher nicht wundern dass nicht nur Gerard von Cremona († 1187) später von neuem die analytica posteriora nebst der Paraphrase des Themistius aus dem Arabischen übersetzte, sondern dass auch noch vorher mit dem Anspruch auf größere Genauigkeit eine nova translatio aus dem Griechischen erschien, die freilich weiter kein Andenken hinterlassen hat als die eine Erwähnung des Joannes (met. 2, 20). Offenbar konnte sie die bereits weit verbreitete ältere des Jacobus<sup>1</sup>) (clericus de Venetia) nicht mehr verdrängen: denn diese

<sup>1)</sup> Jacobus ist als Urheber derselben nur in einem Zeugniss genannt, der bekannten alten Randnote zur Chronik des Robertus de Monte beim Jahr 1128, s. Pertz Scr. VI, 489. Im Jahre 1135 war dieser Jacobus bereits ein berühmter Uebersetzer. Als damals Lothar's Gesandter (1135/36) der Bischof Anselm von Havelberg († 1158 — eine zweite Gesandtschaft desselben an Kaiser Manuel zum Bündniss gegen Wilhelm I fällt in das Jahr 1154, s. Otto Fris. II, 11 und 21, Riedel in Ledebur's Archivf. Preufs. Gesch. 8, 260) in Constantinopel mit dem Erzbischof von Nicomedia Nichites (d. h. Nicetas: sonst unbekannt. Le Quien im Oriens Chr. I, 595 b hat nichts als die Stelle aus Anselm) über Lehrunterschiede der beiden Kirchen öffentlich disputierte, waren unter den Zeugen, nach seinem eigenen Bericht (in libro avilxelueywy [anticimenon die Hdschr.] id est in libro contrapositorum dialogo an Pabst Eugenius — gest. 1153 — bei d'Achéry Spicileg. ed. nov. I, 172. Gradenigo ragion. intorno alla letteratura greco-italiana, Brescia 1759 p. 62. 68.) auch die tres viri sapientes in utraque lingua periti et litterarum doctissimi, Jacobus nomine Veneticus natione, Burgundio nomine Pisanus natione, tertius inter alios praecipuus, graecarum et latinarum litterarum doctrina apud utramque gentem clarissimus Moyses nomine Italus natione ex civitate Pergamo, und dieser also damals berühmteste (Burgundio war jünger) ab universis electus

ist es welche, durch Otto von Freisingen († 1158) auch schon in Deutschland bekannt (Radevicus II, 11. Jourdain S. 29), bis ans Ende des Mittelalters als die Uebersetzung des Argyropulos erschien, allen Vorlesungen und Commentaren der Scholastiker zu Grunde gelegt wurde und schließlich noch in Folge eines lächerlichen aber weit verbreiteten Irrthums<sup>1</sup>) in die späteren Ausgaben der Werke des Boethius (seit der Baseler 1570) aufgenommen wurde. Die Uebersetzungen der analytica durch Boethius sind nie im Gebrauch gewesen, vielmehr mit den Commentaren, von denen sie wie die andren logischen Schriften begleitet waren, früh verloren gegangen. Der Text des Baseler Boethius unterscheidet sich von den im Allgemeinen lesartlich sehr verschiedenen und viel verderbten Handschriften und den früheren Drucken derselben Uebersetzungen nicht mehr und nicht anders als eine bessere von dem Herausgeber gelegentlich gebesserte und geglättete Ausgabe von einer schlechten Handschrift überhaupt. Nur die Unkenntniss des Herausgebers, der von der mittelalterlichen Uebersetzungslitteratur keine Vorstellung hatte, hat sie, kaum entschuldigt durch den Vorgang junger Handschriften 2), leichthin für die Uebersetzungen genommen die Boethius bekanntermaßen angefangen hatte. Die Worte des Leonardus Aretinus sind also dem wahren Verhältniss der Sache, welches auch Schaarschmidt bereits eingesehen hat (Io. Sar. S. 120) und das ein

est ut utrimque sidus esset interpres. In den Handschristen seines opusculum über die griechischen Worte in den Prologen des Hieronymus heist er übrigens stets mag. Moyses de Grecia (über den liber Pergaminus desselben mag. Moyses Pergamensis siehe Muratori Scr. V, 524. 529. 536).

<sup>1)</sup> Beibehalten noch bei Pranti Gesch. der Logik II, 98 ff. Es ist derselbe Irrthum als wenn dem Boethius schon im Mittelalter in unwissender Allgemeinheit die Uebersetzung des ganzen Aristoteles (Physik, Metaphysik etc.) zugesprochen wird, vgl. bei Jourdain S. 52 ff. (dgl. in Beziehung auf Tho. Ap. in Metaphys. das. S. 399. 400). Augustinus Niphus sagt in der lesenswerthen Vorrede zu seiner Uebersetzung und Erklärung der Physik (Ven. 1508): De nostris laboribus quedam premittamus et primo de translationibus. veteres itaque huius libri interpretes, sive Boetius fuerit (quod non credo) sive alii quivis in eiusmodi translationibus in tantum adeo circa verba fuerunt curiosi, immo magis (ut ita diaerim) superstitiosi, ut verba nimis affectando, sensus passim edisse visi sint... Wie die Physik, hiefs auch die alte Uebersetzung der Metaphysik damals oft schlechthin textus Boetii: so z. B. in der Ausgabe der Commentaria Io. Scoti... ordinata ab Antonio Andree: cum duplici textu Argiropili et Boecii, Ven. 1503.

<sup>3)</sup> Aus dem geschriebenen Katalog der Ambrosiana habe ich mir bemerkt H. 138 inf. Analytica priora interprete Boetio und H. 141 inf. Topica interprete Boetio. Da ich die codices selbst nicht angesehen habe, weiß ich nicht wer des Irrthums schuldig ist, der Schreiber oder ein Bibliothekar.

Gang durch die Aristoteleslitteratur einer großen Bibliothek einem Jeden bestätigen kann, durchaus gemäß. In der sehr bezeichnenden Stelle analyt. post. I, 22 p. 83, 33: τὰ γὰρ εἴδη χαιρέτω· τερετίσματά τε γάρ έστι, καὶ εἰ ἔστιν, οὐδὲν πρὸς τὸν λόγον ἐστίν. αί γαρ αποδείξεις περί των τοιούτων είσίν - gehen diese τερετίσματα als monstra durch die ganze Litteratur bis Argyropulos: von den gelehrten aber unverständlichen cicadationes der nova translatio1) ist weiter keine Rede. Erst Argyropulos hat wieder ganz in derselben guten Meinung das ähnliche fidium attrectationes. Ein sehr schlechter Text des gesammten lateinischen Organons (nebst Gilberti liber sex. princ. und liber divisionum boecii, wie in den Handschriften: Augsb., Ambrosius Keller 1479. 4.) hat: species autem gaudeant quoniam monstra sunt. nihil ad rationem sunt. demonstrationes enim de huiusmodi sunt. Ein besserer Text derselben antiqua (mit Thomas Aq. Ven. 1583) hat vollständiger: species enim gaudeant, monstra enim sunt, et si sint, nihil ad r. s. etc. In anderen Exemplaren heisst es statt dessen so: gaudeant enim genera et species, monstra enim sunt: et si sint etc. (z. B. in der explanatio des mag. Io. de lapide, Bas., Amerbach s. a. fol.) oder umgestellt: species enim gaudeant et genera etc. (Copulata nove logice. s. l. [Colon.] 1489, fol.) Wegen dieser Verschiedenheit sagt Egidius Romanus (in post. anal. Ven. 1488 f. h 6 %): alia autem translatio non habet genera, sed habet solum species, et forte est correctior. Es versteht sich von selbst dass die alia translatio eben nur jene andere Handschriftenklasse ist und überall immer dieselbe eine antiqua translatio. Dagegen hat nun die neue Uebersetzung des Griechen Argyropulos z. B. in Io. Eck's explanatio Aug. 1517, oder mit der antiqua stückweise zusammengestellt in Tho. Aquin. comm. Ven. 1583) folgende Fassung: Forme nanque valeant: fidium enim sunt attrectationes. et si sint nihil prorsus ad presentem sermonem pertinent: ipse nanque demonstrationes de rebus talibus sunt. Danach ist dann in der in die Werke des Boethius (Bas. 1570) aufgenommenen Ausgabe der antiqua translatio als nothdürftigste Correctur das unlateinische gaudeant gestrichen (p. 537): Species enim valeant et genera. monstra enim sunt, et si sint, nihil ad rationem sunt: demonstrationes enim de huiusmodi sunt.

Sind die cicadationes eines corrigierenden Griechen nicht ganz

<sup>1)</sup> Io. Sar. met. 2, 20 p. 108 (Giles): Gaudeant, inquit Aristoteles, species: monstra enim sunt, vol secundam novam translationem cicadationes, aut si sunt, nihil ad rationem.

würdig? und hat die Vermuthung nicht einigen Schein das in jener Stelle der Prologe Aristippus andeutend von einer eigenen Uebersetzung der Apodiktik spricht? und dass die nova translatio 1), welche Ioannes besafs, eben die jenes in seiner lateinischen Erudition ihm verdächtigen Graecus interpres d. h. des Aristippus war?

"Zur Hand sind dir", so fährt der Prolog fort, "philosophica Anaxagorae, Aristotelis, Themistii, Plutarchi ceterorumque magni nominis philosophorum". Anaxagoras in dieser Zusammenstellung ist räthselhaft, bei Plutarchus und Themistius aber empfiehlt es sich von selbst an pseudonyme lateinische Schriften zu denken, an die von Ioannes Saresberiensis (vgl. auch Vinc. Bell. spec. hist. 10, 48) mit solcher Vorliebe ausgeschriebene institutio Traiani (de institutione principis ad Traianum) und an die sogenannte Dialektik des Themistius, die sich in zwei von mir im J. 1856 nachgesehenen und ausgezogenen Pariser Handschriften des elften Jahrhunderts findet. Es sind cod. S. Germ. 1426 (f. 1-8) Incipit liber Themistii philosophi editus vel sumptus de dialecticis locis — und cod. Sorbon. 1475 (f. 1-18b): Themestii de arte dialectica (f. 13ª med. neuer Titel: Themistii expli loci dialectici, nunc ad rhetoricos veniamus. Am Schluss Finit de rethoricis dicta arthemesii ni fallor). Beide enthalten nichts Anderes als das unter den Namen des Themistius gesetzte Stück über die loci dialectici et rhetorici aus der dialectica des Cassiodorus, welche selbst wieder eine Verkürzung aus Boethius vier Büchern de differentiis topicis ist: Boethius aber nennt hier als seine Hauptquelle den wirklichen griechischen Themistius (p. 871. 872; vgl. auch Prantl, Gesch. der Logik I, 724. 670). Nur durch Boethius konnte Themistius im 12. Jh. dem Abendlande bekannt sein. Denn das griechischlateinische commentum themistii super libro de anima (im cod. Sorb. 963 membr. s. XIV; dahinter folgen noch Notabilia super tercio de anima abstracta a commento Iohannis grammatici, beide mit Noten begleitet) gehört erst dem 13. Jh. an.

In der Schlusswendung der litterarischen Aufzählung des Aristippus haben wir endlich noch eine — und eine sichere — Spur daß der Uebersetzer zugleich zum Theil wenigstens an eigene Arbeiten er-

<sup>1)</sup> Das würde dann also dieselbe sein welche der Urheber der Anmerkung zu Robertus de Monte mit chronologischer Umdrehung des Zeitverhältnisses antiqua nennt: wenn der ganzen Weisheit nicht vielmehr eben jene unbestimmte Vorstellung von Boetius als Uebersetzer des ganzen Organon zu Grunde lag.

innert: atqui theologica, mathematica, meteorologica tibi propono theoremata. Es ist nämlich derselbe Aristippus, unser Platoübersetzer, der zuerst von allen ein physisches Buch des Aristoteles dem Abendlande vorführte, das vierte Buch der meteorologica. Als später die große Uebersetzung des Gerardus Cremonensis erschien, durch welche mit einem Male die ganze Physik des Aristoteles (d. h. liber Ar. de naturali auditu, liber celi et mundi, l. de generatione et corruptione, liber meteororum) dem Schulgebrauche zugänglich wurde, wurde das vierte Buch der meteora nicht neu aus dem Arabischen übersetzt. Liber aristotelis methaurorum tr. III. quartum autem non transtulit eo quod sane invenit eum translatum: so heisst es im Schriftenverzeichniss der vita Gerardi. In den Handschriften der meteora findet sich gewöhnlich nur der einfache Name Henricus und daher ist er auch bei Jourdain S. 108 unerkannt geblieben. Mit vollem Namen habe ich (1855) die bekannte Unterschrift in einem sehr schönen Aristotelescodex der Nürnberger Stadtbibliothek gesehen (centur. V. 59 membr. s. XIII). Sie ist hier am Schlusse des liber IV, dem die drei Kapitel (des Avicenna) de mineralibus (s. de Ar. li. p. 186) unmittelbar angereiht sind, von einer andren alten Hand, von der auch sonst viele Randnoten herrühren, in folgender Fassung beigeschrieben: Completus est liber metheororum cuius tres primos libros transtulit magister Gerardus Lumbardus summus philosophus de arabico in latinum. Quartum autem transtulit Henricus Aristippus de greco in latinum. Tria ultima capitula transtulit Aluredus Anglicus sarelensis de arabico in latinum. In besonderer Zeile dicht darunter steht aurelius a. l. d. h. statt aluredus die gewöhnliche verdorbene Lesart (s. die Handschriften bei Jourdain S. 66. Auch im cod. Par. lat. 6319 steht aurelius, und nach dem Catal. of the mss. pres. in the library of the univ. of Cambridge in No. 949 daselbst gar Amelius). Mit Aristippus zugleich taucht also noch ein andrer berühmter Name hier wieder auf, der Uebersetzer des an Roger von Hereford gerichteten Buchs (Nicolai) de plantis, magister Alfredus Anglicus (alvredus de sareshel anglicus am Schluss des Buchs in cod. Par. 478, am Anfang alvredus de sarechel, wie ich bereits Arist. pseud. S. 264 gegen Meyer's spätere Bedenken angeführt habe).

Was den hier folgenden Text der Prologe betrifft, so ist der zum Meno den Erfurter Handschriften entnommen (cod. Amplon. oct. 7 membr.—1 und cod. univers. Erford. qu. 61 chart.—2, beide XV

Jh.<sup>1</sup>), aus denen ich ihn im J. 1854 zuerst (seitdem auch in Wolfenbüttel und sonst) kennen gelernt und dann im folgenden Jahre abgeschrieben habe. Der Phaedoprolog findet sich wie gesagt nur zu Oxford in einer jungen flüchtigen Handschrift des XV. Jh, über deren übrigen Inhalt Coxe zu vergleichen ist.

I

#### (zum Meno)

Ut pictura, poesis erit que si propius stes te capiat magis, et quedam si longius abstes. Platonis igitur propius assistas scriptis, ut te magis et magis sic capiant et oblectent. Quis enim sapientum ignorat, quis scripturarum frequenti lectione fretus hesitat, quis prophetici 5 dogmatis ambigit perscrutator, quam alta quam perinscrutabilis quanta subnixa firmitudine Platonis sententia constet, qui antiquorum illustravit mores et sapientiam, qui academicam instituit philosophiam, qui fidem mansuefecit aule tirannidis, a quo Aristotelica subtilitas est derivata, a quo tam Peripatus quam Licium ex-10 ordium sumpsit philosophandi. hanc ergo, quanto magis ei appropiaveris, tanto magis admiraberis. Singula quippe verba suas ostendunt questiones: quodsi unum absolveris, ydre capita surgentia formidabis. unicus namque hic in ethicis fuit singularis, in theologicis autem universos sermones morum quidem condit dulcedine 15 et divinitatis . . . vallat sollicite. diversis principiis inchoatos uno fine cunctos concludit tractatus, omnia nimirum referens ad superum numina, quasi ab eis cuncta processisse crediderit. Accedas itaque, dilecte ac venerande, et Platonice nardi gustes odorem resi-

<sup>1)</sup> Beide Handschriften, mit einer ganz übereinstimmenden Schriftenreihe, stammen nicht gradezu eine aus der andern, aber aus derselben Quelle. Zum Meno gehört noch ein Anhang, der in 2 gleich dahinter, in 1 aber durch Anderes (Schriften des Apuleius) getrennt und um einen Satz kürzer am Schluss des Codex steht, auf zwei Seiten kurz Inhalt und Einleitung des Dialogs angebend. Intencio mennonis est dyalogice in persona socratis et mennonis disputare de virtute u. s. w. Am Schluss des Meno steht in 2, obwohl jetzt allerdings überall Korrekturen sind, finit Mennon inemendatus.

<sup>1—2</sup> ex Horat. art. poet. 361 sq. 1 capiet 2. quedam: quidem 1. 2. te capiet minus add. 2 post abstes. 2 igitur 1: sic quoque 2. 3 sapientum: cui filim corrupte 1. 5 imperscrutabilis 2. 6 sententia (in fine paginae) et snīe (sententie) constet 1. 9 propatus 1. 2. licius 2. 10 hec (h') 1. eis 1. 14 sermones om. 2. 15 abesse verbum in codd. ipse significavi. nisi forte scribendum est sollicitudine.

cemque, ac tante replearis fragrantie suavitate fatque Mennonem 20 Platonis ea recipias devotione qua et a te postulatus et a me datus esse cognoscitur. In quo transferendo magis dictionum idiomati deservivi) ne de proprii confisus parvitate ingenii alienos intruderem sensus. unde et agrestioris forsan et minus compte videbitur rationis. transfusis siquidem in varia vasa poculis fit gustus acerbior.

Aliquem sane tibi transferri Platonicorum dialogorum petenti Mennonem potius interpretatus sum: virtutis nimirum alumno sermo de virtute et magis competere et magis gratus esse credebatur. cuius enim intuitus, cuius actus virtutis est vigor, cuius opera virtute virent, cuius sermones virtutem redolent, huic quidem quid ipsa 30 virtute gratius videretur. Quanta virtute igitur hic disputet Plato, anne virtus scientia an non sit, ignorabis nisi lectum et relectum presens opusculum virtute firmaveris memorie. In quo te quantis pretulerim precibus te latere nolim. iussu namque domini mei gloriosissimi Siculorum regis Willelmi Gregorii Nazianzeni opuscula 35 translaturus eram, qui eodem numero quo et Atheniensis Plato dictavit sermones. rogatus item a Maione magno Sicilie admirato atque ab Hugone Pannormitane sedis archipontifice librum Diogenis de vita et conversatione dogmateque philosophorum in italicas transvertere sillabas me parabam. Quibus ad tempus postpositis tuo 40 potius acquievi consilio, in quo manifestius ostenditur quam diligenter amicorum votis obeditur, propter quos nonnunquam dominorum iussum preteritur: promptius enim agitur quicquid ex animo venit. —

#### П

(zum Phaedo)

Euericus Aristippus Catinensis archidiaconus Roborato fortune salutem dicit.

Humanam scientiam duo articuli jugem servant, docere et doceri, labentem duo erigunt, redarguere et redargui. quorum utraque tam 5 laudabilia quam iocunda et utilia. sequentia vero illorum eo appetibiliora, quo commodius ex errore revocari quam revocare. Bina

25

<sup>24</sup> acerbior aliquem sine interp. 1. 2. 30 disputat ante corr. 2 virtus scientie non ignorabis 1. 32 virtute: firmitate ante corr. 2. 34 gwilhelmi 1, guilhelmi 2. nasanceni corr. 2, vacamorie firmaveris 2. ceni 1. 36 item 1: etiam 2. admirato: admirabili cod. uterque. dyogenis 1. 2. 40 atquievi 2. 41 votis 1: voci 2. normitane uterque.

<sup>1</sup> Cathinensis.

hec bino semper caritatis affectu, diligenter et dulciter, amplexatus es, precedentia erga tuos dulciter, subsequentia erga te diligenter. hinc est, mi Roborate, ut fronte tua, confidentius loquor, tuam re-10 prehendam nimie festinationis amicitiam. Omnis quippe festinatio improvida est: quod si nimia fuerit, in maius vergit vitium. Quo enim properas, quo repatriare paras? sapienti omne solum patria est, ut volunt, vacuo quicquid in orbe patet. habes in Sicilia Siracusanam et Argolicam bibliothecam, Latina non deest philosophia, 15 Theoridus assistit Brundusinus Graiarum peritissimus litterarum, Aristippus tuus presens est, cuius si non acie verum cote fungi poteris. habes Eronis philosophi mechanica pre manibus, qui tam subtiliter de inani disputat quanta eius virtus quantaque per ipsum delationis celeritas. habes Euclidis optica, qui tam vere et mirabi-20 liter de opinione videndi disserit, ut opinabilia ratiocinatione probet demonstrativa. habes de scientiarum principiis Aristotelis apodicticen, in qua supra naturam et sensum de axiomatis a natura et sensu sumptis disceptat. philosophica Anaxagore, Aristotelis, Themistii, Plutarchi ceterorumque magni nominis philosophorum in 25 manibus tuis sunt: at fortassis horum summam nactus es, dum saltem medicine studio efficacem adhibuisti operam. atqui theologica. mathematica, meteorologica tibi propono theoremata. quid in enumerandis magnorum nominum cunctor miraculis? habes et huiusmodi universis in Anglia quod conferas et recompensans 30 dare potes. verum cum omnia dederis, regemne dabis Willelmum? orbis enim teretis mundi quippe instar habet. cuius curia schola comitatus, cuius singula verba philosophica apofthegmata, cuius questiones inextricabiles, cuius solutiones nihil indiscussum, cuius studium nil relinquit intemptatum, cuius dominatui applaudunt Si-35 cania Calabria Lucania Campania Apulia Libia Affrica, cuius victricem dextram sentiunt Dalmatia Thessalia Grecia Rhodus Creta

<sup>9</sup> deprehendam. 10 festationis. 12 sapiēte. Theorid9 (= Θεωρίδας?). 21 (et 23) aristotilis. apodicticem. 22 anxiomatis. 27 metheorologica. theoreumata. 28 cūcluor (sic). habens. 29 recompenses (sic). Willelmum: gulienum (sic pro gulielmum). 31 orbis em teretis minus (mínº) quilibet instar h. (sic): baec ex Auson. (qui imitatus Horat. sat. II, 7, 86 sapiens ... et in se ipso totus teres atque rotundus) idyll. 16, 5 (vir bonus et sapiens ...) 32 cuius sinsecurus, mundi instar habens teres atque rotundus. 31 scola s. singula gula: cuius gigna, sive cuius singula cod. (i. e. ut puto: cuius gigna, quam duplicem lectionem, et falsam et correctam, iuxta repetivit librarius). apocthegmata. 36 grecia, odus (sic).

Ciprus Cirene et Egiptus, cuius itatenus preclara facinora magnus ille Rogerius genitor illustriora et multo fulgore radiantiora reddidit. huius familiaritatem tanto citius adipisci vales, quanto dome-40 sticis tuis existis familiarior quantoque dignius pre complicibus nostris tua meretur virtus et scientia. Quod si talibus Aristippi tui minus moveris monitis et a coepto non desistis itinere, vade, vale. cave ne te ipsum fallas. Let qualia largiri queo efodia, tanti solacium itineris recipe Fedonem Platonis de immortalitate anime ab 45 Argivis in Italicas translatum sillabas. \quem in castris dum rex pretaxatus Samnitum urbem Beneventum obsedisset, coeptum Pannormi consummavi. quotiensque in manus eum arripueris, scio quippe quod id frequentius ages, mei recordare, quem tanti presentia orbatum amici in lacrimis cum abscesseris relinques. Invenies 50 quippe in presenti dialogo in quibus te meditari plurimum oblectabit subtilissima de mortis meditatione, que etiam Cleombrotum Ambracioten philosophum deceperunt, argumenta, de contrariorum mutua generatione, de extremorum raritate et mediorum numerositate, de causarum inquisitione, de animarum immortalitate, de situ 55 terre, de vera terra, de paradisi amoenitate, de locis inferni penalibus, de morte Socratis, de reliquis altissime philosophie articulis tam admiratione quam studio dignis.

Es steht also fest dass um die Mitte des 12. Jh. eine Uebersetzung des Laertius beabsichtigt und begonnen war. Ob Aristippus zwischen 1156 und 1160 — schwerlich nach Maios Tode als er selbst die Staatsgeschäfte führte — Zeit und Lust gehabt hat sie zu vollenden, muss dahingestellt bleiben. Doch stützt die abgebrochene Benutzung dieser Uebersetzung bei Walter und Jeremias in etwas die Vermuthung dass sie eben Fragment geblieben sein möge und vielleicht nie mehr erschienen ist als was beim Beginn der nach des Uebersetzers eigenem Geständniss so viel anziehenderen platonischen Studien schon fertig war. In den Bibliotheken ist leider nirgend eine Spur dieser sei es nun vollständigen sei es unvollständigen Arbeit aufzusinden gewesen. Die durch ihre ungenaue Kürze so oft die Hoffnung anfachenden Angaben älterer Handschriftenverzeichnisse erwiesen sich sämmtlich als trügerisch: entweder beruhten sie auf ganz irrigen Verwechselungen oder

<sup>37</sup> itatenus: vid. Barth. glossar. ad Claud. Mam. s. v. 42 cepto. 46 ceptum epānor, (sic, ut supra in prol. Men.). 49 relinquens. 51 cleobrotum ambraciotem. 52 deceperunt: sesesserunt (sic). 55 amenitate.

führten auf Ambrosius, dessen oft gedruckte Uebersetzung auch in zahlreichen Handschriften vertreten ist. So haben z. B. auch die von Casaubonus zu D. L. 8, 34 (p. 589) erwähnten manuscripta quaedam excerpta latina keinen andern Ursprung als den Text des Ambrosius: der von ihm erwähnte alte Druck ist der römische von 1475, in dem das Wort famulus allerdings fehlt. Von mancherlei Irrgängen nach dem vielleicht vollständigen lateinischen Laërtius führe ich nur ein Beispiel an, das mich am längsten genarrt hat. In Tomasini's bibliothecae Patavinae manuscriptae (Utini 1639) ist im Verzeichniss der bibliotheca canonicorum Lateranensium S. Ioannis in viridario folgender Titel zu lesen (p. 40): Diogenes Laertius de virtutibus principum et philosophorum antiquorum. Incipit: "Quoniam misericordia et veritas custodiunt regem." Finit "Permanere ego vita." Die angeführten Worte haben mit dem Text des Diogenes nichts zu thun, konnten also nur aus einem vorgesetzten Prologe (und Epiloge) sein, und in diesem Falle war, da sie auch nicht aus dem Prologe des Ambrosius sind, die alte lateinische Uebersetzung gefunden. Die Handschriften von S. Giovanni in Verdara sind zerstreut, der größte Theil ist nach Venedig in die Marciana gekommen (vgl. Morelli bibl. msta Ven. p. 363 sq. 341. Villoison prolegg. in ed. Iliad. p. 1), viele aber schon vor der Aufhebung des Klosters (1783), also durch Verkauf, nach anderen Orten, u. a. schon im Anfang des Jh. in die Bibliothek des berühmten Sammlers Robert Harley earl of Oxford (so z. B. cod. Harl. 2454. 2507. 2680. 3234, welcher letzte grade der bei Tomasini auf derselben Seite 40 hinter dem Diogenes folgende ist, enthaltend Alanus, den Macrocosmus und Microcosmus [Bernardi], Ovidius de ponto und [Burley] de vita philosophorum). Aber weder in Venedig noch in den verschiedenen Bibliotheken Padua's war eine Spur zu finden, auch nicht in San Daniele in Friaul, wohin mich im J. 1860 zu der im 15. Jh. angelegten Handschriftensammlung des Guarnerio d'Artegna ein grundloses Rühmen Pironas1) verlockte. Zwar gibt es in S. Marco in der That einen lateinischen Diogenes aus S. Giovanni in Padua (app. VI, 258), aber er enthält jene Worte nicht,

¹) Jacopo Pirona (Prof. u. Bibliothekar in Udine), della bibliotheca di San Daniele discorso tenuto etc. S. Daniele del Friuli 1846. Er zählt seine Schätze her. S. 16 heißt es so: V'inviterò solo a percorrere per modo di esempio le vite dei Filosofi di Diogene Laertio voltate in lingua latina nel nostro Codice, e vi troverete molte vite che mancano nella edizione fattane dal Grifio (d. h. in den Ambrosiusausgaben des Seb. Gryphius Lugd. 1546. 1559 etc.). Die Worte entschuldigen doch wohl einige selbsttäuschende Aufregung, selbst wenn man den κόμπος eines italiänischen discorso gebührend in Rechnung gestellt hat!

vielmehr die gewöhnliche Uebersetzung des Ambrosius (inc. Volventi mihi, des. defuncti celeriorem obitum). Und auch der einzige noch sonst dort vorhandene lateinische Laërtius (cod. lat. 246 anonymo interprete nach Zanetti) ist der des Ambrosius, nur ohne dessen Prolog und Titel. Und die Handschrift von S. Daniele? - Hoch oben liegt das Städtchen auf einem der ersten Vorberge aus dem Alpenhalbrund, das die friaulische Ebene umschließt, und mitten in ihr und am höchsten das Rathhaus mit der Bibliothek und freundlichen gefälligen durch den Besuch wie es schien geschmeichelten Menschen; es war eine angenehme Lustfahrt dahin von dem alterthümlich finsteren Udine aus und belehrend über Land und Leute, aber um mir beides zu verleiden genügte ein Blick. Auch hier wieder Ambrosius (Volventi mihi)! und die ganze Behauptung dass die Handschrift (es ist cod. 86) mehr enthalten solle (molte vite che mancano!) als der gedruckte Text, läuft im besten Falle etwa auf den Vorzug eines besseren Exemplars eben des Ambrosius hinaus. Am Ende des siebenten Buches steht von derselben Hand an den Rand geschrieben die Bemerkung: deesse videtur multum in VII. li. sed ita habetur in greco exemplari, dieselbe welche sich auch in einem nach Ambrosius abgekürzten (und mit theils lateinischen theils griechischen Rubriken und Noten derselben Hand am Rande begleiteten) Texte der Riccardiana (cod. 143, 16. Jh.) findet: deesse videtur multum sed sic habetur in greco exemplari. Die ärgerliche Aufklärung der Sache ergab sich, als ich später in Berlin bei anderer Gelegenheit eine mir längst bekannte Handschrift wieder zur Hand nahm (cod. lat. theol. qu. 10), welche unter der Aufschrift Michaelis de Massa tractatus de quattuor virtutibus cardinalibus das bekannte nach den vier Tugenden eingetheilte Breviloquium de virtutibus antiquorum principum et philosophorum des Ioannes Walensis enthält: Anfang quoniam misericordia et veritas custodiunt regem prover. XX. imo quattuor virtutes cardinales . . . Ende et Augustinus de verbis domini sermone XVI: Quo vis ire, ego via: quo vis doceri, ego veritas: quo vis permanere, ego vita. Dieses Buch kommt oft anonym vor, z. B. im cod. Amplon. oct. 92 De quattuor virtutibus cardinalibus, wo es der Urheber der vornstehenden Inhaltsangabe dem Burley beilegt: aus ähnlicher Vermischung, in welcher auch Burley's gleichfalls meist anonymes Buch in Katalogen geradezu als Diogenes Laërtius auftritt. Der Fall ist sehr häufig: ein Beispiel gibt der gedruckte Brüsseler über No. 956 und 9894, ebenso nach moderner Ueberschrift im cod. V. F. 15 der schriftliche Katalog der Prager Bibliothek (wohl auch cod.

Taur. lat. 420 bei Pasini und verschiedene römische bei Montfaucon Bibl. bibl.). Ein etwas andrer Fall ist der des cod. Brux. No. 2976 (membr. s. XV), nach dem Katalog enthaltend Excerpta ex Diogene Laertio nebst Secundi philosophi vita: im Text steht Ex vita philosophorum laercii greci. Secundus philosophus Athenis claruit (die bekannte vita Secundi)... endet respondeo . lucrum . Copiatum ex laercio hystoriographo grecorum qui elegantissime philosophorum vitam depinxit. Dahinter von derselben Hand nachlässig ausgezogene Sentenzen des Symachus Galienus Xistus Seneca Ypocrates Crisippus Epicurus Tales Pythagoras, wieder Tales, Solon, De nobilitate boecius metro - alles dies aus Burley, aus der durch die vita Secundi und viele andere vitae (ein Beispiel cod. Erford. univ. qu. 61) vermehrten Recension dieses in den Handschriften vielgestaltigen Buches. In dem genannten Berliner Codex steht jener Massa hinter Burlev de vita et moribus philosophorum: ob es in dem Venediger Diogenes (app. VI, 258) sich ebenso verhält und dann also nur die Anfangsworte des folgenden anonymen tractatus (Io. Wal.) aus Versehen im Druck hinter den Titel Diogenes gerathen sind, darüber habe ich damals nichts-angemerkt, aber in jedem Falle ist jener Diogenes von Padua einerlei mit diesem in Venedig und die Angabe Tomasini's eine rein zufällige Verwirrung.

Gleichwohl ist kein Grund die Hoffnung auf Entdeckung eines vereinzelten Codex der Laërtiusübersetzung gänzlich aufzugeben, wenn auch die Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit zugegeben werden muss dass die Entdeckung selbst nur eine Enttäuschung sein werde. Ohne Zweisel hat der schon ältere und gleichzeitig sehr verbreitete tractatus de dictis philosophorum durch seinen ähnlichen z. Th. gleichen Stoff das seinige dazu beigetragen sie vergessen zu machen, ja nie recht aufkommen zu lassen. Durch diesen ist weithin berühmt geworden was auch am Laërtius dem Mittelalter allein wichtig und anziehend sein konnte, der sachliche Spruchstoff. Dass diese dicta schon vor dem Laërtius d. h. also vor 1154—62 in Gebrauch waren, zeigt nicht bloß das Alter der schon dem X. und XI. (meist freilich XII.) Jh. angehörigen Handschriften¹), sondern auch die Benutzung z. B. des Hugo de S. Victore († c. 1143), welcher die Antwort des Aristippus (cod. Mon. p. 84° 15 bei Wölfslin — c. 31 de Aristippo bei Burley, dem Diogenes

<sup>1)</sup> Im alten Bobienser Kataloge (des X. Jh.) findet sich (Muratori Ant. Ital. III, 821) folgende Angabe: Librum I. de sententiis philosophorum, in quo (nämlich, wie die Vergleichung der andern Titel zeigt, ausserdem) sunt libri Catonis (d. h. de moribus) et Theophrasti (aus Hieron.) de nuptüs.

beigelegt bei D. L. 6, 58) fast wörtlich gleichlautend doch ohne Namen anführt im Didascalicon l. 3, 15 (opp. ed. Ven. 1588 t. III f. 9ª 2 vgl. daselbst illud Platonicum 3, 14 f. 9<sup>a</sup> 1). In mannigfaltigen Formen ist dieser ursprünglich wohl, wie in den Quellen<sup>1</sup>) der griechischen Gnomologien, nach den Namen der Philosophen zusammengestellte<sup>2</sup>), später nach moralischen Rubriken umgeordnete<sup>3</sup>), verschiedentlich von den Abschreibern theils verkürzte theils mit Zusätzen vermehrte und vermischte, ja aus der sachlichen Ordnung wieder in eine persönliche Ordnung (so in den proverbia philosophorum des cod. Leod. 57 s. XII) zurückversetzte Stoff theils abgeschrieben theils in die zahllosen aus bloßen Citaten unter ethische Rubriken zusammengeschobenen Sammelwerke übergegangen. An der Spitze durchgreifender Benutzung steht Ioannes Saresberiensis und aus seinem vielgelesenen polycraticus, dessen Sentenzen und Anecdoten schon Petrus Blesensis in den Briefen überall geplündert hat (vgl. ep. 22), hat gleichzeitig wieder mit den Abslüssen theils aus diesem Buche theils aus der eigentlichen Quelle immer derselbe Inhalt sich den späteren Jahrhunderten des Mittelalters (dem 13. und 14.) vermittelt. Die Benutzung selbständiger Dictasammlungen ist deutlich z. B. bei Albertanus Brixiensis, Io. Walensis (in tractatu de dictis philosophorum), Thomas Hibernicus (in proverbiis philosophorum), Vincentius Bellovacensis, Iacobus de Cessolis, Walter Burley, Bartholomaeus Pisanus, Iacobus Magni u. a., welche theils bloss die dicta nach den Namen ihrer Urheber anführen (auch der Kürze halber anonym, wie meist bei Albertanus quidam philosophus dixit) theils mit dem Titel eines Buches sei es de proverbiis oder de sententiis philosophorum oder sapientum. Bei der allgemeinen Ab-

<sup>1)</sup> In solchen wie die welche in der Grundlage der handschriftlichen Maximusrecensionen (und des Antonius) oft citiert wird (bes. im cod. Laur. XI, 14: vgl. Aristoteles Pseudepigraphus S. 607): ἐχ τῶν Δημοχρίτου Ἰσοχράτους καὶ Ἐπιπήτου. Ausserdem gab es ja Sammlungen unter einzelnen Namen, wie ἐχ τῶν ᾿Αριστίππου γνωμῶν (citiert im cod. Laur. c. 3. 12 etc.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So die Sententiae philosophorum (Nullae occultatiores insidiae...), deren älteste Exemplare cod. Par. 2772 bei Wölfflin und der von mir verglichene cod. 5001, gleichfalls s. X, ausserdem in Par. 4887. 4718 (s. XIV) bei W. und in den von mir nachgesehenen 5266. 8501 a. St. Vict. 785. 796 (alle aus dem 12. Jh.), der Anfang auch in Leod. 77, dgl. in vielen späteren (Harl. 4858 s. XIV etc.).

<sup>3)</sup> So in Wölfflins cod. Monac. (Cum quidam stolidus) s. X und in dem damit von mir verglichenen (noch einige Zusätze an verschiedenen Stellen und besonders am Schluss enthaltenden) cod. Par. 8543 (s. XII.). Eine ähnliche Sammlung auch in dem jungen cod. Brux. 12056 (chart. s. XV).

schreiberei aus immer den nächstliegenden und neuesten werden die unmittelbaren Ouellen immer undeutlicher, da ieder auch aus ieder früheren Anführung solche dicta und proverbia aufnimmt, neben den ausschliefslichen Sammlungen derselben. Eine nachweislich wichtige Rolle in dieser Ueberlieferung spielt aber nach und neben Io. Saresberiensis vor allen Ioannes Walensis (über ihn de Ar. libr. S. 248). Der polycraticus s. de nugis curialium et vestigiis philosophorum wird im Mittelalter gewöhnlich ohne den Namen seines berühmten Verfassers angeführt, ja manche verhüllen uns denselben sogar in lobender Absichtlichkeit, wie Thomas Hibernicus im manipulus florum und Bartholomaeus Pisanus († 1347) de documentis antiquorum, bei denen er mit einer Erinnerung an den anderen Ioannes als Chrysostomus in polycratico erscheint. In der Schrift welche unter den in den alten Drucken (als Summa de regimine vite humane) gewöhnlich zusammengestellten moralischen Sammlungen des Ioannes Walensis, wie die Selbsteitate des Verfassers zeigen, die frühste ist, eben jenem schon oben berührten breviloquium de virtutibus antiquorum principum et philosophorum wird das Buch des Saresberiensis stets anonym und nur in folgender Formel citiert: ut legitur in li. (I etc.) de nugis philosophorum. In den späteren Schriften dagegen, im communiloquium und compendiloquium, sagt er nie mehr so, sondern wie gewöhnlich ut dicitur in policratico. ut ait policraticus (verderbt policratus): nur an einer Stelle wird der Verfasser bei ausdrücklicher Erklärung des Titels seines Buches selbst genannt im communiloquium I, 8, 7. Die berüchtigte Berufung des Io. Sar. auf Caecilius Balbus (d. h. Plinius nach Reifferscheid im Rhein. Mus. 1861 S. 16ff.) wird von Walensis zweimal ausgeschrieben, und zwar im communiloquium (1, 8, 2 de cavenda adulatione) unter dem Titel des polycraticus: Et Poli. li. III. c. XIII. Egregie inquit Cecilius Balbus (al. 1. Baldus) cum in multis appareat tamen in eo maxime elucet prudentia tua u. s. w., dagegen im breviloquium (II, 4 de intelligentia) in Uebereinstimmung mit den übrigen Anführungen in diesem Werke, so (ed. Ven. 1496. 8.): et ideo ait Celius Baldus prout legitur li. III. de nugis philosophorum. Egregie imperator Auguste: maxime elucet prudentia tua ... und dieses Citat eines gleichfalls sehr beliebten und seinerseits die unmittelbare Benutzung des Saresberiensis den Späteren ersetzenden Buches hat die Veranlassung gegeben sämmtliche als aus der Schrift de nugis philosophorum bei Walensis (I, 1. II, 4. III, 1. IV, 3 im Ganzen 26 Citate) angeführten Stellen mit dem Autornamen des Caecilius zu

versehen. Friedrich Lindenbrog<sup>1</sup>) hat diesen Irrthum nicht erfunden: er gehört schon den mittelalterlichen Benutzern des Walensis an, aus deren einem, wenn nicht aus Walensis selbst, sowohl Lindenbrog seine Auszüge schöpfte, als auch das Hamburger Pergamentblatt, das wahrscheinlich einer der vielen für den Predigtgebrauch bestimmten alphabetischen Beispielsammlungen (unter dem Worte latrocinium) angehörte. Das Beispiel vom pirata aus polycr. 3, 14 steht mit der Stelle des Augustinus (augg in bekannter Abkürzung) verbunden brevilog. 1, 1: Remota enim iustitia quid sunt regna nisi magna latrocinia? Quia latrocinia sunt parva regna, ait Augustinus III. de ci. c. IIII. introducens exemplum de Alexandro et pirata: de quo exemplo planius et plenius narratur li. III. de nugis philosophorum uti dicitur quod cum pirata esset deprehensus et Alexander interrogaret . . . Lindenbrog's achter Auszug enthält als deutliches Zeichen seiner Quelle noch ein Stück des dem Citat aus Io. Sar. unmittelbar angeschlossenen aus Seneca bei Wal. brevil. 4, 4 (citiert von Iacobus Magni II, 3, 16): ut enim dicitur li. III. de nugis philosophorum (d. h. polycrat. 3, 14) Socrates negat... hoc enim est precipuum erigere animum super minas et improvisa fortuita (bis hierher Lindenbrog!) ait Seneca de naturalibus questionibus. Alle späteren Anführungen des polycraticus unter dem Titel de nugis philosophorum<sup>2</sup>), also z. B. bei Iacobus de Cessolis (de moribus et officiis nobilium super ludo scacchorum 3), bei Engelbert4) von Admont († 1331) im speculum virtutum, Henricus Ariminensis 5) de quattuor

<sup>1)</sup> Nicht nur in seinen von Wölflin mitgetheilten Dicta-Excerpten, sondern auch in einer gedruckten Schrift, der Variarum quaestionum centuria (Frf. 1628. 8. und abgedruckt von Fabricius in der Bibl. Gr. vet. XIII, 586—600): hier heißt es qu. 37... Alexander magnus (= Lysander fr. Lind. 12, cod. Monac. 87 b 3 W., ebenso im cod. Leod.) interrogatus cur libenter magnam aleret barbam, respondit ut solum tangendo eam virum me esse meminerim. Caelius Balbus lib. 3 de nugis philosophorum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ponit policratus li. de nugis philosophorum li. II. c. 14 sagt beides verbindend einmal Philippus de Pergamo (der sonst blos policr. citiert) im Cato moralizatus (s. l. e. a. fol. [Hain 4712]) f. 118 b.

<sup>3)</sup> tr. II fin. = brevil. 3, 1 (polyer. 3, 14) III, 5 = br. 3, 1 (polyer. 5, 10).

<sup>4)</sup> II, 12: Unde legitur in libro de nugis philosophorum (vielmehr in den dictis) quod Xenocrates videns quendam iuvenem vestibus fulgentem et odore vestium fraglantem, circumspiciens alios dixit: nescit hic, in quo viro olet mulier (= cod. Mon. 89 \* 19 W.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ed. Argent. s. a. fol.: II, 3 f. 28a = br. 1, 1 (vom pirata, wörtlich in demselben Zusammenhange).

virtutibus cardinalibus, im Dialogus creaturarum moralizatus 1), bei Iacobus Magni<sup>2</sup>) im sophilogium, sie alle stammen aus Ioannes Walensis, und schon der Verfasser der meist anonym, später irrthümlich unter dem Namen des Michael Scotus gedruckten mensa philosophica<sup>3</sup>) hat an vielen Stellen den Irrthum begangen sie durch den Namen des Caecilius zu ergänzen (s. Wölfslin Jahrb. f. Phil. u. Päd. 1856 Bd. 73, 190). Und wie bei Lindenbrog (fr. 1. 4-6. 10-12; dagegen fr. 7. 8. 13 = br. 3, 1. 4, 4, 4, 3) findet sich auch in der mensa philosophica (II, 5 p. 74 ed. Lips. 1603) eine Stelle (vom Epaminondas = fr. L. 5 = cod. Mon. 89 4), die nicht als aus de nugis bei Io. Wal. vorkommt sondern aus den dictis philosophorum stammt, gleichfalls auf denselben Caecilius übertragen, in der leicht erklärlichen Meinung dass de dictis und de nugis denselben Tractat bedeute. Derselbe Fall ist in der aus Engelbert citierten Stelle (s. Anm. 4 vor. Seite) und auch in des Wiener Magister (14/15. Jh., s. Aschbach Gesch. der Wiener Univ. Wien 1865 S. 421-24) Franciscus de Retza comestorium vitiorum (Norimb. 1470 f. 132, 2) steht eine Stelle aus den dictis (cod. Mon. p. 90 b 3 = fr. L. 6) in folgender Weise: sicut Zenon philosophus cuidam inerti dixit ut recitat Cecilius bollus de nugis philosophorum, indignareris inquit si quis tibi optaret quod mutilas manus aut pedes haberes. nunc autem integra sunt: cur eis uti non vis? Daneben findet sich bei demselben (f. 263, 2) ein Citat aus Walensis sicut habetur li. V. de nugis philosophorum (= br. 3, 1. pol. 5, 10). Da ja beide Quellen der Sache nach in der That oft zusammenfallen, so kommt es auch bei Io. Wal. vor daß er dieselbe Anführung einmal aus den dictis philosophorum gibt (compendil. 3, 2, 12), einandermal aus li. de nugis philosophorum (brevil. 4, 3 über Diogenes). Und auch den Laertiuscitaten des Hieremias de Montagnone scheint jener willkürliche Gebrauch von de dictis und de nugis zu der nicht ursprünglichen Bezeichnung cronica de nugis phil. verholfen zu haben.

Dies zur Bestätigung und Erläuterung der richtigen Vermuthung Reifferscheid's (Rh. Mus. 1861 S. 20f.), welcher zu ihrer Sicherung nichts fehlte als die Kenntniss der Quelle des ganzen Irrthums, des

<sup>1)</sup> ed Colon. 1481 fol. [Hain 6126] d. 23 = br. 3, 1 (pol. 3, 14); d. 78 = br. 3, 1 (pol. 3, 13); d. 115 = br. 4, 3 (pol. 3, 14).

 <sup>2)</sup> Vgl. Düntzer Jahrb. f. Phil. u. Paed. 71, 655. II, 3, 16 = br. 4, 4 (pol. 3, 14); III, 3, 13 = br. 3, 1 (pol. 3, 14); III, 4, 1 = br. 3, 1 (pol. 5, 17).

II, 5 (de Epaminonda, aus den dictis); II, 17 = br. 3, 1 (pol. 5, 17); II, 23
 br. 3, 1 (pol. 3, 14); II, 29 = br. 3, 1 (pol. 3, 13).

Ioannes Walensis. Der Flavianus de vestigiis philosophorum des Io. Saresberiensis bleibt freilich auch jetzt noch räthselhaft wie vor 12 Jahren (de Ar. libr. S. 253 sq.). Dass Helinand 1) ihn citiert, fördert die Sache nicht: denn auch seine Anführungen sind aus Io. Saresb. entnommen.

Berlin.

VALENTIN ROSE.

1) Ausser den gedruckten Büchern desselben (l. 44—49. vgl. de Ar. libr. S. 254) kenne ich jetzt auch Buch 1—16 aus cod. Cotton. Claud. B. IX (membr. s. XV) als Prima pars cronicorum helinandi monachi ordinis cisterciensis (auf 264 Blättern zu je 4 Spalten von der Weltschöpfung (lib. II über Schöpfung der Engel und Dämonen, lib. III de creatione hominis) nur bis zu den tempora Darii Nothi et Archelai reichend, mit vielen buchähnlichen Digressionen (eine disputatio contra mathematicos in l. VI geht z. B. von f. 55—70, über die Seele in l. VIII f. 113—128, eine quaestio de inferis f. 129—134), exempla u. dgl. Es ie eine Excerptensammlung aus gewöhnlichen Schriftstellern, viel aus der Bibel (bei eigenen Einschaltungen steht ausdrücklich Auctor): merkwürdige Citate kommen nicht vor. Anfang: Mundane substancie cause sunt quatuor. efficiens ut deus. etc. Dieselben ersten Bücher (angeblich l. 18) sind handschriftlich auch in Rom (nach Montfaucon Bibl.)

## CORNELIUS BOCCHUS.

Als Verfasser der von Solinus benutzten Weltchronik hat Mommsen (in seiner Ausgabe praef. S. XVII) den Cornelius Bocchus nachgewiesen, denselben Schriftsteller, welchen Plinius in den Indices und an mehreren Stellen seines Werkes anführt, aber immer nur für die iberische Halbinsel betreffende Dinge. In dem lusitanischen Municipium Salacia, dem heutigen Alcacer do Sal, hat sich die folgende Inschrift gefunden: L. Cornelio C. f(ilio) Boccho, flam(ini) prov(inciae), tr(ibuno) mil(itum), colonia Scallabitana (d. i. das heutige Santarém) ob merita in coloniam. Bisher war nur ein ganz unverständlicher Text derselben (bei Mur. 1117, 4) bekannt; den richtigen habe ich nach der Abschrift eines neueren Reisenden bekannt gemacht (Monatsber. der Berl. Akad. von 1861 S. 747; jetzt C. I. L. 2, 35). An der Identität dieses Bocchus mit dem Schriftsteller wird nicht zu zweifeln sein, denn die Zeit der Inschrift (sie gehört ihrer ganzen Fassung nach und weil beim Tribunentitel die Angabe der Legion fehlt in die augustische Zeit) und der Fundort (vielleicht war Bocchus von Geburt ein Lusitaner; der Name ist in jenen Gegenden häufig) stimmen durchaus.

## ANALECTA.

XXII. Timocreontis Rhodii notissimum carmen est, ἄφελέν σ', ὧ τυφλὲ Πλοῦτε, μήτε γῆ μήτ' ἐν Φαλάσση μήτ' ἐν οὐρανῷ φανῆμεν, ἀλλὰ Τάρταρόν τε ναίειν κὰχέροντα· διὰ σὲ γὰρ τὰ πάντ' ἐν ἀνθρώποις κακά.

adscripsit hoc scolion vetus interpres ad Aristophanis Acharnensium v. 531 ab eoque sumpsit Suidas in σκόλιον vocabuli explicatione. ὤφελέν σ' ab Ilgeno scriptum est: legebatur ὤφελες. tum μήτε γῆ Brunckius scripsit: legebatur  $\mu\eta'\tau$ ' èv  $\gamma\tilde{\eta}$ . deinde  $\varphi\alpha\nu\tilde{\eta}\mu\epsilon\nu$  Bergkius: libri φανήμεναι, ex quo alii minus scite φανήναι fecerant. denique libri versu non pleno habent διὰ σὲ γὰρ πάντ' ἐν ἀνθρώποις κακά. Mehlhornius post πάντ' addendum esse ἔστ' existimavit: mihi lenius visum est adicere articulum, sed multo gravius est patienter toleratum esse  $\mu\eta\tau$  èr  $\eta\pi\epsilon i\rho\omega$   $\varphi\alpha\nu\eta\mu\epsilon\nu$ , quasi terra et continens terra inter se opponi possint. ineptum esse ἢπείρω illud librariorum vidit Schneidewinus pulchreque intellexit scribendum esse οὐρανῷ. atque hoc ipsum posuisse Timocreontem omnino certum mihi videtur esse. sed minime utendum erat eadem mutatione in Aristophanis versibus, in quibus omnia recte se habent, si autem mutantur, plane non intellegitur quomodo in Timocreontis carmine aptissimum illud  $o v_{\rho} \alpha v_{q} \tilde{\alpha}$  in  $\eta_{\pi} \epsilon i \rho \omega$ , quod et absurdum ibi est et illius vocabuli litteris valde dissimile, depravari potuerit. sunt autem Aristophanis versus hice,

έντεῦθεν ὀργῆ Περικλέης οὐλύμπιος ήστραπτ' ἐβρόντα ξυνεκύκα τὴν Ἑλλάδα, ἐτίθει νόμους ὥσπερ σκόλια γεγραμμένους, ὡς χρὴ Μεγαρέας μήτε γῆ μήτ' ἐν ἀγορᾶ, μήτ' ἐν θαλάττη μήτ' ἐν ἠπείρφ μένειν.

nihil in hac scolii Timocreontei  $\pi\alpha\varrho\omega\delta\iota\varrho$  dignum est vituperatione. neque enim  $\gamma\tilde{\eta}$  et  $\mathring{\eta}\pi\epsilon\iota\varrho\varrho$  inter se opposita sunt, sed scolion ita mutatur ut prima divisio haec sit,  $\iota\iota\eta'\tau\epsilon$   $\gamma\tilde{\eta}$   $\iota\iota\eta'\tau$   $\dot{\epsilon}\nu$   $\dot{\epsilon}\nu$   $\dot{\epsilon}\nu$   $\dot{\epsilon}\nu$  (in quo fori

commemoratio aptissima est ac paene necessaria, terrae vero et fori oppositio non perversa, sed scolio in aliam rem detorto faceta), tum autem altera sequatur divisio  $\mu\eta\tau'$  er  $\vartheta\alpha\lambda\alpha\tau\tau\eta$   $\mu\eta\tau'$  er  $\eta\pi\epsilon\iota\varrho\psi$ . itaque cum in Aristophanis versu recte scriptum esset  $\eta\pi\epsilon\iota\varrho\psi$  (quod multo magis placet utpote quod magis ad rem pertinet quam si diceretur  $o\iota^2\varrho\alpha\iota\psi$ ), additum in adnotatione scolion ad Aristophanis verba male adcommodatum est vocabulo quod illic verissimum est inepte huc translato.

 $\boldsymbol{XXIII}.$  Iphigenia Euripidis Taurica v. 1061 ss. Dianam ita adloquitur,

άλλ' εὐμενής ἔκβηθι βαρβάρου χθονός εἰς τὰς Αθήνας καὶ γὰρ ἐνθάδ' οὐ πρέπει ναίειν, παρόν σοι πόλιν ἔχειν εὐδαίμονα.

verissime Hermannus 'gravius quid' inquit 'quam πόλιν ἔχειν εὐδαίμονα hic dictum vellem. non enim recte opposita sunt βάρβαρος et εὐδαίμων, cum non satis perspicue appareat βάρβαρον χθόνα hic incultam esse intellegendam. rectius humanitatem et expertem crudelitatis pietatem Athenarum commemorasset.' omnino εὐδαίμονα illud non posse ferri mihi videtur. nam si felicem urbem intellegimus, sane nec perspicue nec recte barbarae terrae opponitur. tum ubi πόλιν εὐ-δαίμονα dici percipimus traducimur fere ad opulentiae cogitationem, quae a sententia Euripidis aliena est. multa rectius dici possunt, veluti πόλιν εὐνομονμένην, quod omnia conplectitur quae barbarae feritati opposita sunt. ac tale quid Euripidem scripsisse puto, sed, quo ponderosius orationem finiret, usum eum esse gravi et specioso quodque minus tritum esset vocabulo. quali usus est si scripsit παρόν σοι πόλιν ἔχειν εὐθημονα.

XXIV. Misere depravata sunt quae in scholiis in Clementem Alexandrinum p. 105-16 Kl. leguntur, Αρσινόη· ταύτην τὴν Αρσινόην τινὲς μητέρα Ασκληπιοῦ φασί, τινὲς δὲ Κορωνίδα. ἔστι δὲ ἡ Αρσινόη Αευκίππου θυγάτηρ, ἡ δὲ Κορωνίς φησι λέγουσιν οὖτως. sed facillima est emendatio: nam scribendum est ἡ δὲ Κορωνὶς Φλεγύου. Phlegyam patrem Coronidis inde ab Eoeis Hesiodi multi commemorarunt. quomodo autem fieri potuerit ut Φλεγύου in φησι λέγουσιν οὖτως detorqueretur facile intelleget quem aut veterum librorum usus aut Bastii tabulae edocuerunt quibus notis, praesertim in scholiis similibusque libris, haec tria verba scribi soleant.

Non minus certa emendatione alia corrigi possunt quae in his scholiis depravata sunt: immo antequam ex Parisino libro omnia ede-

400 HAUPT

rentur quaedam in eis rectissime erant emendata quae postea sine suspicione dimissa esse miror. p. 113 26 memorabile legitur epigramma,

Μνήματα καὶ Φρηνός τε καὶ ἀντιθέου Μυκερήνου καὶ Χέοπος κατιδών Μάξιμος ἡγεσάμην.

scribendum esse Μνήματα Κεφρῆνός τε sponte adparet, neque fugit Osannum Syll. inscr. p. 413. idem vidit Letronnius (Mélanges d'érudition et de critique historique p. 412), neque is minus recte ηγασάμην scripsit. alia et per se facili opera emendantur et potest emendatio inde sumi unde scholion sumptum est. de ludo qui φαινίνδα dicebatur haec scripta sunt p. 135 9, ἀνόμασται δὲ ἢ ἀπὸ Φαινίνδον τοῦ πρώτου εἰπόντος ἢ ἀπὸ τοῦ φενακίζειν. scribendum esse εὐρόντος facile erat videre: qui tamen non videret poterat apud Pollucem ix 105 invenire, a quo haec sumpta sunt. ab eodem Polluce iv 128 petita sunt quae p. 98 5 ss. leguntur.

Nolo persequi ad quos auctores pars horum scholiorum referenda sit: est enim res partim minime obscura, partim de ea alias non nulla fortasse disputabo. hic unum tantum proferam, quoniam addere posse mihi videor scitu non inutilia. longum illud scholion quod p. 94 9ss. legitur sumptum est ex Photii bibliotheca p. 321° 34ss. Bekk. pariter quae p. 114 18ss. narrantur Photii sunt p. 535° 26ss., sumpta illa ex Helladii πραγματεία χρηστομαθειῶν. excerpsit autem Photius ita ut versiculorum Helladii formam, quemadmodum saepius fecit, ex parte conservaret. itaque non temere plane neque frustra fecero si hos fere versus restituero,

ἐπ' ἐξόδῳ κόπτουσι παρὰ τοῖς κωμικοῖς θύρας διότι οὐχ ὡς παρ' ἡμῖν αὶ θύραι τὸ παλαιὸν ῷγνυντ', ἀλλ' ἐναντίφ τρόπφ. ἔξω γὰρ αὐτὰς ἀνατρέποντες ἐνδόθεν ἐξήεσαν, πρότερον δὲ τῆ χειρὶ ψόφον κρούοντες ἐποίουν, ώστε τοὺς ἐπὶ τῶν θυρῶν γνῶναι φυλάξασθαί τε μὴ πληγεὶς λάθη ἑστώς τις ἄφνω τῶν θυρῶν ἀθουμένων. τὸν Λοξίαν γὰρ προσεκύνουν, ὃν παρὰ θύραις ἕκαστος ἱδρύοντο, καὶ βωμὸν πάλιν ποιοῦντες αὐτῷ στρογγύλον καὶ μυρρίναις στέφοντες ἵστανθ' οἱ παριόντες, κὰκάλουν τὸν βωμὸν ἀγυιᾶ Λοξίαν, παρὰ τοῦ θεοῦ νέμοντες αὐτῷ τὴν προσηγορίαν. τὸ δὲ κνισᾶν ἀγυιὰς τοῖς θεοῖς θύειν λέγει.

non sum tam fatuus ut credam me in singulis omnibus illud ipsum quod Helladius scripsit adsecutum esse. sed si ultimum versum recte constitui, remota Hesiodi commemoratione Marckscheffelii in Hes. fragm. p. 385 dubitatio paullo quam ille voluit aliter tollitur. Photius haec scripsit, τὸ δὲ ανισᾶν ἀγνιὰς παρὰ Ἡσιόδφ τοῖς Θεοῖς Θύειν λέγει. servavi λέγει, quamquam eodem plane modo dictum non memini me legere apud antiquum et probum scriptorem. sed Helladius ita loqui potuit. Eunapius p. 7 Boiss. Μάλχος δὲ κατὰ τὴν Σύρων πόλιν (delendum fortasse πόλιν intellegendumque γλῶτταν) ὁ Πορφύριος ἐκαλεῖτο τὰ πρῶτα· τοῦτο δὲ δύναται βασιλέα λέγειν. de Hesiodo autem ut ego quoque dubitem illud potissimum facit quod nulla eius fit mentio in doctissima Harpocrationis expositione p. 4 Bekk. iam cum versus excludat illud παρὰ Ἡσιόδφ, veri admodum simile est addidisse id Photium non fida satis memoria deceptum.

XXV. Varro de lingua Latina v p. 79 Sp. haec scribit, arae (ita Lachmannus: et arae minus recte Muellerus, ea re liber Florentinus) Sabinum linguam olent quae Tati regis voto sunt Romae dedicatae. nam, ut Annales dicunt, vovit Opi Florae Vedio Iovi (floreue dioioui Flor.) Saturnoque, Soli Lunae Volcano et Summano, itemque Larundae Termino Quirino Vortumno Laribus Dianae Lucinaeque. e quis non nulla nomina in utraque lingua habent radices, ut arbores quae in confinio natae in utroque agro serpunt (serpent Flor.): potest enim Saturnus hic de alia causa esse dictus, et sic Dianae (diane Flor.); de quibus supra dictum est. cum Dianae dicit intellegit hanc Sabinam et illam cuius nomen p. 74 Latino veriloquio interpretatur, hinc quod luna in altitudinem simul eat, Diviana appellata: Saturnum et Opem principes in Latio deos dicit p. 63 nomenque Saturni ab satu deducit p. 69. ad Annales Lachmannus in quodam exemplari suo dubitanter adscripsit 'Ennii?'. puto vix esse dubitandum. adgnoscuntur enim longi versus hice,

vovit Opi Florae Vedio Iovi Saturnoque, Soli Lunae Volcano et Summano, itemque Larundae . . . . . . . . . . . . . . . . Quirino Vortumno Laribus Dianae Lucinaeque.

quodsi ita scripsit Ennius, in hac congregandorum nominum necessitate ausus est *Iovi* ex iambico facere bibreve, et peti potest excusatio ex simili correptionis genere scaenicis poetis usitato. Prellerus autem cum in Mythologia Romanorum p. 235 *Vediiovi* scribendum esse dixit Muellerique *Vedio Iovi* inprobavit, neque ad Florentini libri litteras sa-

402 HAUPT

tis attendit neque in hac causa Martiani Capellae testimonium recte contempsit. Summano correpta ante vocalem ultima vocali non offendit. immo simili fortasse artificio vetus poeta Termino adcommodavit versui. etsi enim scimus eum adpellativi nominis nominativum casum aliquotiens fecisse Termo, in dei tamen nomine Termoni dativum protulisse veri admodum dissimile est. sed quomodo Termini nomen versu concluserit certo dici non potest: contraxit enim Varro quae post Larundae proxime sequebantur. arae a Tatio Laribus dedicatae Ovidius meminit Fast. v 131 ss.

praestitibus Maiae Laribus videre kalendae aram constitui signaque parva deum. arserat illa quidem Curibus, sed multa vetustas destruit et saxo longa senecta nocet.

in quibus versibus mirum est et paene ridiculum commenta librariorum doctos homines multis modis perturbasse, cum quod meliora exemplaria habent ara erat una tantum littera a vero distet, plane autem nulla ars erat quod in libro Mallersdorfiensi, qui optimos auctoritate aequat et fere superat, a prima manu scriptum est. extitit tandem qui non caecuttiret Henricus Iordanus in Annalibus instituti archaeologici t. xxxiv p. 328. similiter atque Ovidius poetae saepe locuti sunt. Vergilius Georg. 111 490 neque inpositis ardent altaria fibris, Aen. 111 279 votisque incendimus aras. Lucretius iv 1237 adolentque altaria donis. Vergilius Aen. vii 71 castis adolet dum altaria donis. Aeschylus Agam. 91 βωμοὶ δώροισι φλέγονται. sed quod idem Iordanus novitia quaedam exemplaria ex parte sequitur scribitque arserat illa quidem Laribus, id minus probo. verissimum est enim Curibus, id est Sabinis. Ovidius Fast. 11 480 Romanis iunxerat ille Cures, Metam. xiv 778 sati Curibus. nam oppidi nomen sane ineptum esset.

Addam his alia quaedam quae ad Varronem pertinent.

Libro de lingua Latina v p. 44 Sp. haec docet, oppidum Interanna dictum quod inter amnis est constitutum. item Antennae quod ante amnis, qua Anio (ita Lachmannus: Flor. quanto) influit in Tiberim, quod bello male acceptum consenuit. eadem nominum explicatio et sumpta fortasse a Varrone est apud Paulum p. 17 M., amneses appellantur urbes sitae prope amnem, ut a mari maritimae. unde Interamnae et Antemnae dictae sunt, quod inter amnes sint positae vel ante se habeant amnes. insigni autem stupore abusus esse videtur ea interpretatione Isidorus, qui Orig. xix 2 7 dum navium partes persequitur ita dicit, antemnae autem dictae quod ante amnem sint positae: praesfluit enim

eas amnis. Hemsterhusius Anecd. p. 130 hoc ad Varronis verba male intellecta rettulit: mihi Festi potius adnotatione Isidorus videtur esse abusus.

Versiculus Varronis latet in Arte grammatica Iuliani Toletani i 17 180 p. 39: latet, inquam; nam in paucorum manibus liber ille versatur. Varro 'ponam bisulcam et crebrinodosam arundinem.' senarius versus ita restituendus est,

ponam bisulcam et crebrinodam arundinem. addendum est crebrinodus lexicis, quae multinodus habent.

XXVI. Quae Lachmannus in commentario Lucretiano p. 190 de cale facis similiumque verborum duplici accentu, hoc est de verbis in duas voces divisis, disputavit, ea vituperata esse scio, confutata esse nondum credo. nam Lucretii illud facit are, Catonis ferve bene facito, Varronis perferve ita fit, facit putre, consue quoque fiunt, excande me fecerunt, haec omnia mihi quidem aliquanto minus mira fieri videntur si putamus divisum accentum ad traicienda aliisve interiectis separanda verba invitasse. et videor mihi duplicem eiusmodi dictionis accentum manifesto deprehendere apud Senecam de vita beata cap. 26 2. vos inquit domus formosa, tamquam nec ardere nec ruere possit, insolentes, vos opes, tamquam periculum omne transcenderint maioresque sint vobis quam quibus consumendis satis virium habeat Fortuna, obstupe faciunt. si haec ita pronuntiamus, oratio plana et perspicua est: contra obscura est et licentia offendit a Latino sermone, nedum a Senecae usu aliena, si scribimus et pronuntiamus obstupefaciunt.

XXVII. Anno occcxlix aut paullo postea Ermenricus, qui tum monachus erat Augiensis (Elwangensis antea fuerat, postea autem factus esse videtur episcopus Pataviensis), Ermenricus igitur vitam sancti Galli versibus scribere instituit. quod opus num perfecerit ignoramus, prooemium eius ab Arxio editum est in Pertzii Monumentis Germaniae t. 11 p. 31 ss., vel potius pars prooemii, nam omissi sunt multi versus quibus Ermenricus ad Graecas fabulas aberravit. vellem hos quoque editos esse: neque enim scitu indignum est qualis fuerit non indocti ut illo saeculo hominis eruditio. nam etiam editi versus habent quod proferendum esse putem in eorum notitiam qui antiquas litteras tractant, sed ad monachorum carmina raro descendunt. cum Augiam describit Ermenricus inter alia haec dicit.

caeruleos hinc, Rhene, sinus tu dirigis altus communesque vias diversa per arva relaxas, fraternis cumulandus aquis per rura virescis. sumpsit hos versus ab Ausonio, qui haec scripsit in Mosella v. 418ss., caeruleos nunc, Rhene, sinus hyaloque virentem Pande peplum spatiumque novi metare fluenti, Fraternis cumulandus aquis, tum v. 433 communesque vias diversa per ostia fundat. pergit Ermenricus

accedent vires quas Francia quasque Chamaves Germanique tremant, cunctis et gyrus in arvis, cumque unus de fonte stuas, dicerere (l. dicere) bicornis, accedet tanto geminum tibi nomen ab amni.

versus sunt Mosellae 434 435 437 436, nisi quod Ausonius scripsit tunc verus habebere limes, quod cur Ermenricus in cunctis et gyrus in arvis mutaverit videre facile est: quamquam quae servavit non multo quam illud melius saeculo eius conveniebant. postea haec dicit,

optimus in fluviis, o Rhene, vocaris in orbe, remipedes medio cui certant flumine lembi et varios ineunt flexus viridesque per oras stringunt attonsis pubentia germina pratis.

primus versus Ermenrici est, reliqui tres Ausonii v. 201ss., quos ille ita suo carmini aptavit ut Ausonianum certant cum in cui certant mutaret. pergit

reddis nautales vitreo sub gurgite formas et redigis pandas inversi corporis umbras, utque agiles motus dextra laevaque frequentent et commutatis alternent pondera remis unda refert alios simulacra humentia nautas, ipsa suo gaudet simulamine nautica pubes, fallaces fluvio mirata redire figuras.

haec omnia Ausonii sunt v. 224 ss.: sed Ausonius reddit et redigit scripsit, tum frequentant et alternant, et haec quidem duo verba ne Ermenricum quidem mutasse crediderim. extat autem et hodie quidem Turici liber Rhenaugiensis in quo Mosella Ausonii scripta est, quo libro usus est Boeckingius. is saeculo duodecimo exaratus est, sed descriptus esse potest ex eo libro quem Ermenricus in eodem Augiae monasterio videtur legisse.

M. HAUPT.

# UEBER EINE ATTISCHE INSCHRIFT.

In der Zeitschrift Φιλίστως Bd. II p. 238 hat St. Kumanudes eine Inschrift herausgegeben, welche, aus sieben einzelnen Bruchstücken bestehend, bei den Ausgrabungen der ἀρχαιολογική ἐταιςία in der Nähe der Kirche des h. Δημήτςιος Κατηφόςης gefunden worden war¹). Da mir dieselbe durch ihren Inhalt höchst wichtig erschien und der Herausgeber sich nur auf diejenigen Ergänzungen beschränkt hatte, die sich auf den ersten Blick von selbst darbieten, so beschloss ich zu versuchen, wie weit eine Herstellung möglich sei, und hatte dabei das Glück, eines, und zwar das größte und wichtigste der fehlenden Bruchstücke im C. I. unter Nr. 118 wiederzufinden, wo dasselbe nach drei Abschriften von Osann, Müller und Rose abgedruckt ist; das Original befindet sich unter den von Lord Elgin nach England gebrachten Inschriften.

Ich theile nun zunächst die Inschrift mit den von Kumanudes und mir versuchten Ergänzungen mit, indem ich noch bemerke, daß der Theil der Inschrift links oben von Z. 2—15 dem C. I., alles andere dem Φιλίστωρ entnommen ist

221-

|                                                                  | ****          |
|------------------------------------------------------------------|---------------|
| ων                                                               | . μυ]στηρι-   |
| ταττ                                                             |               |
| ι ὅπως αι                                                        | ειη τὰ ἱερὰ   |
| Έλευσεινί                                                        | . ἄστεως Ἐ- 5 |
| $λευσῖνά]δε · ἀγαθ\tilde{\eta} τύχ[\eta δεδόχθαι] τ\tilde{\psi}$ | δήμφ προς-    |
| τάξαι] τῷ κοσμητῆ τῶν [ἐφήβων κ]ατὰ τὰ                           | άχραῖα νομι-  |
| μα άγ]ειν Ἐλευσινάδε τοὺ[ς ἐφήβ]ους τῆ τ                         |               |
| κα τ]οῦ Βοηδρομιώνος με[τὰ το]ῦ εἰθισμ                           |               |
| τος] τῆς ἄμα ἱεροῖς πομπ[ῆς, ῖ]να τῆ τετράδι                     |               |
| ραπ]έμψωσιν τὰ ἱερὰ μέ[χρι] τοῦ Ἐλευσει                          |               |
|                                                                  |               |

A. Mommsen Heortologie S. 227 hat dieselbe unverändert aus dem Philistor abgedruckt.

 $\tau \tilde{\eta} = \pi ] \delta \lambda \epsilon i$ ,  $\delta c = \delta c + \kappa \delta \sigma \mu [oc] \tau \epsilon = \pi \lambda \epsilon i \omega c + \kappa \alpha i = \sigma \rho o c \rho \alpha = \kappa i \langle \omega c \rangle$ περί] τὰ ἱερὰ ὑπάρχο[ι], ἐπειδή καὶ ὁ φαιδυντής τοῖν Θεοῖν] ἀγγέλλει κ[α]τὰ τὰ πάτρια τῆ ἱερεία τῆς Αθηνᾶς ὡς 15 ήχει τὰ] [ερὰ κ[αὶ] ή παραπέμπουσα στρατιά· κατὰ τὰ αὐτὰ δὲ καὶ τῆ ἐν]άτη ἐπὶ δέκα τοῦ Βοηδρομιῶνος προςτάξαι] τῷ κοσμητῆ τῶν ἐφήβων ἄγειν τοὺς ἐφή[βους πάλιν] Έλευσεινάδε μετά τοῦ αὐτοῦ σχήματος [παραπέμπο]ντας τὰ ἱερά, μέλειν δὲ τούτου τῷ κατ' ἐν[ιαυτὸν 20 ποσμητή, όπως μηδέποτε τοῦτο ἐκλε[ιφθείη μηδὲ κατολιγωρηθείη ποτέ τὰ τῆς εὐσεβείας [τῆς πρὸς τω Θεώ, παραπέμπειν δὲ τοὺς ἐφήβους π . ξστεφανωμέν[ους μυρρίνης την πανοπλίαν, νω, βαδείζοντας εν τάξει επ[άναγκες δε είναι τοῖς ε-25 φήβοις την τοσαίτην όδοιπορησαι [όδὸν καὶ χορειών? καὶ θυσιών καὶ σπονδών καὶ παιάνων τώ[ν κατά τήν όδὸν μεθέξειν, ώς ἂν τά τε ἱερὰ μετὰ φρουρᾶ[ς . . . . τέρας καὶ πομπης μακροτέρας άγοιτο, οί τε έφηβοι παρακολουθούντες τη περί το θείον της πόλε ως 30 θεραπεία καὶ ἄνδρες εὐσεβέστεροι γείνοιντο μεθέξουσιν δ[έ] καὶ οἱ ἔφηβοι πάντες τῶν τε ἄλλων, ὧν ἂν παρέχ[η τ]οῖς Εὐμολπίδαις ὁ ἄρχων τοῦ γένους, καὶ τῆ[ς δι[αν]ομής γενέσθαι δὲ τὴν γνώμην ταύτην φα[νερ] αν καὶ τῆ ἐξ Αρείου πάγου βουλῆ καὶ τῆ βουλ[ῆ] τῶν 35 Φ καὶ τῷ ἱεροφάντη καὶ τῷ γένει τῶν Εὐ[μο]λπιδῶν: άναγράψαι δὲ τὸ ψήφισμα τοῦτο τὸν [τα]μία[ν] τοῦ γένους των Ευμολπιδων εν τρισίν [στήλ]αις καί στήσαι την μεν εν Έλευσεινίω τ $\tilde{ω}$   $\dot{υ}$ πο  $\dot{υ}$ η πόλει,  $\dot{υ}$ ην δε εν τῷ Διογενείω, τὴν δὲ ἐν Ἐλευσεῖνι ἐν τῷ ἱεοῷ πρὸ τοῦ βουλευτηρίου 40

Die Inschrift ist demnach, mit Ausnahme des gänzlich verstümmelten Anfangs und eines größeren Stückes in der Mitte der rechten Seite, welches ich jedoch durch Vermuthung so viel als möglich herzustellen versucht habe, vollständig erhalten.

Dieselbe ist nicht στοιχηδόν geschrieben, vielmehr schwankt die Zahl der Buchstaben in den 12 Zeilen, welche vollständig oder so gut als vollständig im Φιλίστως erhalten sind, zwischen 39 und 43, mit Ausnahme von Z. 33, welche nur 37 Buchstaben enthält. Damit stimmen sowohl die mit llülfe jenes andern Bruchstücks ergänzten 10 Zeilen, von denen nur die 14. (mit 44 B.) diese Zahl überschreitet, als

auch die 9 von mir vermuthungsweise hergestellten vollkommen überein.

Ausser diesen beiden Bruchstücken, die augenscheinlich demselben Steine angehören, ist es mir aber noch geglückt im C. I. Nr. 440 ein drittes Fragment desselben Volksbeschlusses aufzufinden, aber von einem zweiten Exemplar. Die Inschrift selbst sagt uns ja, daß der Beschluss auf drei Säulen geschrieben und zwei davon in Athen selbst, die dritte in Eleusis aufgestellt werden sollten. Dieses zweite Exemplar hatte bedeutend kürzere Zeilen, von nur 26—30 Buchstaben, und es sind uns von 14 derselben die Anfänge erhalten, die auf folgende Weise zu ergänzen sind:

```
άγα-
   ΘΗι τύχη, δεδόχθαι τῷ δήμφ προς- (28)
   ΤΑΞαι τῷ κοσμητῆ τῶν ἐφήβων κα- (27)
   ΤΑΤΑ[ΑΡ]χαῖα νόμιμα ἄγειν Ἐλευσ(ε)ῖνά- (29 od. 30)
   ΔΕΤΟΥς εφήβους τη τρίτη επὶ δέκα (29)
5 ΤΟΥΒΟηδρομιώνος μετὰ τοῦ εἰθισμέ- (29)
   ΝΟΥΣΧήματος τῆς ἅμα ἱεροῖς πομ- (26)
   ΠΗΣ, "ΙΝα τη τετράδι έπὶ δέκα παραπεμ- (30)
   ΨΩΣΙΝ τὰ ἱερὰ μέχρι τοῦ Ἐλευσ(ε)ινίου (29 od. 30)
   τοῦ ὑπὸ τῆ πόλει, ώς ἀν κόσμος τε (26)
10 Π[Λ]ΕΙΩΝ καὶ φρουρά μείζων περὶ τὰ ἱε- (29)
   ΡΑΥΠΑΡΧοι, ἐπειδή καὶ ὁ φαιδυντής (28)
   ΤΟΙΝ ΘΕΟΙν άγγελλει κατά τὰ πάτρια (29)
   THIIEPEIAL \tau \tilde{\eta}_S A9 \eta \tilde{\nu} \tilde{\alpha}_S \omega_S \tilde{\eta}_{xsl} \tau \tilde{\alpha} is- (29)
   ΡΑΚΑΙΗΠΑραπέμπουσα
                             στρατιά·
                                             \varkappa- (26)
15 ATA \tau \alpha \alpha \vec{v}TA \delta \hat{\epsilon} etc.
```

Leider bietet dieses Fragment nichts Neues, und auch die Bestätigung, die einige meiner Ergänzungen dadurch erhalten, z. B. α ροςτάξαι Z. 7 (2) ενα Z. 10 (7), hat nicht viel zu bedeuten, da dieselben wohl wegen ihres geringen Umfangs schon an sich als völlig zweifellos betrachtet werden dürfen.

Ich füge nun zunächst einige Bemerkungen zur Erklärung der Inschrift im Einzelnen und zur Rechtfertigung meiner Ergänzungsversuche hinzu. Der Anfang vor Z. 6 lässt sich nicht mehr mit einiger Sicherheit herstellen. Doch muss hier nach dem durchgängigen Gebrauche in solchen Psephismen eine kurze Motivirung des folgenden Beschlusses gestanden haben, und es dürfte daher vielleicht, bei gänzlicher Unsicherheit im Einzelnen, der Sinn und grammatische Zusammenhang derselben durch folgende Ergänzung annähernd richtig getroffen sein: ἐπειδὴ οἱ περὶ τῶν μυ]στηρί[ων νόμοι προς]τάττ[ονοι τῷ γένει τῶν Εὐμο]λπιδῶν [ἐπιμελεῖσθα]ι, ὅπως α̈[ν ἀεὶ παραπεμφθ]είη τὰ ἱερὰ [ἐν τῷ τῶν] Ἐλευσινί[ων ἑορτῷ ἐν κόσμφ ἐξ] ἄστεως Ἐλευσινάδε.

- Z. 6 ist für Böckhs Ergänzung  $\tau \tilde{\eta}$   $\beta ov \lambda \tilde{\eta}$   $\kappa \alpha i$   $\tau \tilde{\psi}$   $\delta \dot{\eta} \mu \psi$  kein Raum, und bekanntlich ist die Nichterwähnung des Rathes durchaus nichts Ungewöhnliches (Franz elem. epigr. Gr. p. 321).
- Z. 8  $\alpha \gamma | \epsilon \iota \nu$ . Vor der Endung EIN hat eine der von Böckh benutzten Abschriften T, die andere Nichts; dies stimmt zu der von mir gegebenen Ergänzung ebenso gut, wie zu der übrigens des Raumes und des Sinnes wegen unzulässigen  $\pi \alpha \rho \alpha \pi \epsilon \mu \pi | \epsilon \iota \nu$  bei Böckh.
- Z. 9  $\mu\epsilon[\tau\dot{\alpha}$ . Böckh ergänzt  $\mu\eta\nu\dot{\delta}\varsigma$ , aber die einzige Abschrift, welche den Buchstaben nach M noch hat, giebt ein E. Auch Z. 16 fehlt  $\mu\eta\nu\dot{\delta}\varsigma$ , und Z. 18 heißt es mit deutlicher Beziehung auf diese Stelle  $\mu\epsilon\tau\dot{\alpha}$   $\tau\sigma\dot{\nu}$   $\sigma\dot{\nu}\tau\dot{\sigma}\dot{\nu}$   $\sigma\chi\dot{\eta}\mu\alpha\tau\sigma\varsigma$ . Die Begleitung der  $i\epsilon\rho\dot{\alpha}$  von Eleusis nach Athen, die nach unserer Inschrift den 14. Boedromion stattfand, und zu der sich die Epheben schon am 13. nach Eleusis begaben, wird auch in den großen Epheben-Inschriften aus dem zweiten Jahrhundert vor Christus erwähnt (s. meine Dissertation de ephebis p. 61). Doch lässt die Ausdrucksweise  $\dot{\alpha}\pi\dot{\eta}\nu\tau\eta\sigma\alpha\nu$   $\tau\sigma\dot{\alpha}$   $\dot{\epsilon}\epsilon\rho\sigma\dot{\epsilon}$   $\kappa\alpha\dot{\epsilon}$   $\kappa\rho\dot{\epsilon}\epsilon\mu\psi\alpha\nu$   $\alpha\dot{\nu}\tau\dot{\alpha}$  und die in einer der Inschriften zu  $\dot{\alpha}\pi\dot{\eta}\nu\tau\eta\sigma\alpha\nu$  hinzugefügte Ortsbestimmung  $\mu\dot{\epsilon}\chi\rho\iota$   $\tau\dot{\eta}\varsigma$   $\dot{\epsilon}\mu\chi\sigma\dot{\epsilon}$  erkennen, daß damals die Epheben die Heiligthümer nicht aus Eleusis selbst abholten, sondern ihnen nur bis zu einer bestimmten Stelle entgegen gingen. Da nun auch sonst zu bemerken ist, daß die Feste mit dem fortschreitenden Verfall des Staatslebens immer größeren Raum und

größere Bedeutung in dem Leben des attischen Volks einnahmen und demgemäß namentlich in der Kaiserzeit ihre Zeitdauer ausgedehnt und Glanz und Pracht gesteigert worden, so scheint auch diese Differenz darauf hinzudeuten, daß unsere Inschrift bedeutend jünger ist, als jene Psephismen des zweiten Jahrhunderts, was zu den weiter unten anzuführenden Merkmalen ihrer Entstehungszeit sehr gut stimmt.

Z. 13. Auch hier findet sich, wie überhaupt auf Inschriften (C. I. 446.  $\theta\iota\lambda\iota$  $\sigma\iota\omega\varrho$   $\Gamma$  p. 458 ff. 34. 36.), die Form  $\varphi\alpha\iota\delta\upsilon\nu\tau\eta'\varsigma$ , die desshalb sehr auffallend ist, weil nicht nur von diesem Wort, sondern auch von dem Verbum  $\varphi\alpha\iota\delta\varrho\dot{\nu}\nu\omega$  bei Schriftstellern nur die Form mit  $\varrho$  vorkommt. Jedoch bietet sich eine schlagende Analogie in dem Adjectivum  $\alpha\iota\sigma\chi\varrho\delta\varsigma$  und dem daneben stehenden ohne das Suffix  $\varrho o$  gebildeten  $\alpha\iota\sigma\chi\dot{\nu}\nu\omega$ . Denn dass auch neben  $\varphi\alpha\iota\delta-\varrho\delta\varsigma$  die Stammform mit  $\delta$ , aber ohne  $\varrho$  vorkam, zeigen  $\varphi\alpha\iota\delta\iota\mu\sigma\varsigma$ ,  $\vartheta\alpha\iota\delta\omega\nu$  und vor Allem die Glosse  $\vartheta\alpha\iota\delta\iota\iota$   $\delta'\psi\iota\iota$  bei Hesychius, was doch offenbar der Dativ eines Substantivum  $\vartheta\alpha\iota\delta\dot{\nu}\omega$  ebenso verhält, wie  $\alpha\iota\sigma\varsigma\varsigma$  zu  $\alpha\iota\sigma\chi\dot{\nu}\nu\omega$ .

Die hier erwähnte Meldung des φαιδυντής an den Priester der Athene könnte auffallend erscheinen, da letztere zu dem Feste der eleusinischen Gottheiten keine Beziehung hat. Ich erkläre mir die Sache so: unter den ἱερά, deren Ankunft der Phädynt meldet, mögen zwar mit Mommsen (Heortologie S. 253) zum Theil allerlei zum Dienst des Iacchos gehörige Geräthschaften, namentlich das aus kostbaren Stoffen gearbeitete Spielzeug des göttlichen Kindes mit zu verstehen sein, vor Allem aber waren darunter gewiss die Bilder der beiden eleusinischen Göttinnen; denn diess scheint mir mit Sicherheit daraus hervorzugehn, dass der φαιδυντής derselben den Zug nach Athen mitmacht und ihre Ankunft meldet. Denn nach der richtigen Erklärung des Hesychius liegt dem φαιδουντής gerade die Sorge für das Götterbild selbst ob. Da also die beiden Göttinnen von Eleusis selbst nach Athen kommen, so ist es ganz natürlich, dass dem Priester der Stadtgöttin von diesem Besuche Meldung gemacht wird. Unter der παραπέμπουσα στρατιά ist wohl nach dem ursprünglichen Sinne der Formel die gesammte bewaffnete Bürgerschaft zu verstehn, deren Stelle aber in der spätern Zeit hier wie bei anderen Gelegenheiten die Epheben vertreten.

Z. 21  $\tau \tilde{\eta} \varsigma \pi \varrho \delta \varsigma \tau \omega \Theta \varepsilon |\omega|$ . Diese Ergänzung scheint mir sicher zu sein, da das  $\omega$  (ohne  $\iota$  subscriptum, welches doch in dieser Inschrift sonst nie fehlt), mit dem die 22ste Z. anfängt, kaum anders zu deuten ist.

Hermes I

- Z. 23. Obwohl die Ergänzung der Worte μυρρίνης στεφάνω nicht zweifellos ist, so halte ich die Richtigkeit derselben doch für überwiegend wahrscheinlich, da bei einem andern Worte, z. B. θαλλοῦ. die Zeile zu kurz ausfallen würde, und der Myrtenkranz bekanntlich bei den Eleusinien in den verschiedensten Beziehungen eine Rolle spielt, indem er nicht nur von dem Iacchosbilde selbst (Aristoph. Ran. 330), von dem gesammten Priesterpersonal (Schol. Soph. Oed. Col. 683, angeführt v. Mommsen Heortologie S. 237) und den Mysten (Meursius Eleusinia im Thes. ant. Gr. VII p. 133. C. F. Hermann gottesd. Alterthümer § 55, 12) getragen, sondern auch als Belohnung an solche Personen ertheilt wurde, welche sich um die Feier der Eleusinien verdient gemacht hatten, wie aus der freilich sehr verstümmelten Inschrift bei Rangabé 803 hervorgeht. Ebenso trugen auch an den Panathenäen sämmtliche Theilnehmer der  $\pi o \mu \pi \eta$  den Myrtenkranz (C. F. Hermann gottesd. Alt. § 54, 28). Auffallend könnte noch der Umstand erscheinen, dass in Bezug auf sämmtliche Epheben der Singular στεφάνω steht, doch ist daran nicht zu zweifeln; denn wenn auch die Ergänzung uvegirng nicht richtig wäre, würde doch auf keinen Fall für die Einschiebung eines ξααστον Raum sein 1).
- Z. 24 βαδείζοντες bei Mommsen ist ein Druckfehler; der Philistor hat die allein dem grammatischen Zusammenhang angemessene Form βαδείζοντας.
- Z. 25. Meine Herstellung dieser Zeile, die aber durchaus nicht mehr sein soll, als eine Vermuthung, beruht auf Plutarch Alcib. 34 ἀλλὰ καὶ θυσίαι καὶ χος εῖαι καὶ πολλὰ τῶν δρωμένων καθ' ὁδὸν ἱερῶν, ὅταν ἐξελαύνωσι τὸν Ἰακχον, ὑπ' ἀνάγκης ἐξελείπετο vgl. Pausan. I, 38, 6. Auch bei Aristoph. Ran. 324 ff. werden die χοροί als ein wesentlicher Bestandtheil des Festes wiederholt hervorgehoben. Der Wechsel der Tempora in den Infinitiven ὁδοιπορῆσαι und μεθέξειν scheint mir bei dem Standpunkt, den die ganze Inschrift in syntaktischer und stilistischer Hinsicht einnimmt, nicht unerträglich zu sein.
- Z. 26 τῶν [κατὰ τὴν] ὁδόν ist die einzig mögliche Ergänzung, da Mommsens Vorschlag (Heortologie S. 255) τῶν [γιγνομένων καθ'] ὁδόν zu viel Raum erfordern würde.
- Z. 32 ὁ ἄρχων τοῦ γένους. Ebenso kommt ein ἄρχων des Geschlechtes der Κήρυκες vor C. I. 397. 399. Vertheilungen von Geld

Vgl. C. I. 2144 στεφανηφορεῖν Ἐρετριεῖς πάντας καὶ τοὺς ἐνοικοῦντας κιττοῦ στέφανον τῷ πομπῷ τοῦ Διονύσου.

(διατομαί) an Festtagen waren in der spätern Zeit in Griechenland nichts Ungewöhnliches (C.I. 2336); die attischen Epheben erhielten eine solche außer an den Eleusinien auch bei dem Siegesfest zu Platää (Φιλ. Γ p. 444. ἀρχ. ἐφημ. περίοδος Β ἀρ. 199) und bei den Panhellenien (Φιλ. Δ p. 548).

Z. 39. Die Ortsbestimmung ἐν τῷ ἱερῷ πρὸ τοῦ βουλευτηρίου ist nicht ganz deutlich. Wollte man unter βουλευτήριον ein von dem Tempel verschiedenes Gebäude verstehn, so könnten die Worte nur den Sinn haben, dass dadurch die Lage des iegov näher bestimmt würde. Das ist aber abgesehen von dem sprachlichen Bedenken, dass es dann wohl eher  $\tau \tilde{\psi} \pi \rho \delta \tau o \tilde{v} \beta o v \lambda \epsilon v \tau \eta \rho lov$  heißen müsste, gänzlich undenkbar, weil es niemals jemandem einfallen konnte, die Lage des weltberühmten ἀνάπτορον von Eleusis durch seine Beziehung zu einem viel weniger bedeutenden und bekannten Gebäude zu bezeichnen. Vielmehr müssen die Worte προ τοῦ βουλευτηρίου eine nähere Bestimmung des Ortes der Aufstellung innerhalb des heiligen Bezirks enthalten, mit andern Worten das βουλευτήριον muss ein Theil des ἱερόν im weitern Sinne sein. Daraus ergiebt sich dann, dass nicht an ein Amtslokal politischer Behörden des Demos Eleusis zu denken ist, sondern vielmehr an einen Ort für Berathungen, welche die eleusinische Festfeier betrafen. Gerade so fand auch die Berathung der attischen  $\beta ov \lambda \eta'$  nach der Mysterienfeier an heiliger Stätte, in dem städtischen Eleusinion (Andocides de mysteriis § 111), und die Volksversammlung nach der Feier der großen Dionysien, auch schon zu der Zeit, wo sonst das Volk sich noch in der Pnyx zu versammeln pflegte, im dionysischen Theater statt. Bei jenem Rathhause in Eleusis ist aber vielleicht nicht sowohl an den attischen Rath, als vielmehr an die ίερα γερουσία zu denken, die C. I. 399 erwähnt wird. Dass dann dieser Ort der Aufstellung dem Inhalte des Volksbeschlusses ebenso angemessen ist wie die der beiden andern Exemplare, das Diogeneion und das städtische Eleusinion, leuchtet von selbst ein.

Wenn ich nach diesen Bemerkungen dazu übergehe, eine Bestimmung der Entstehungszeit unserer Inschrift zu versuchen, so fehlen dazu leider bestimmte Anhaltpunkte in einzelnen Namen und Thatsachen durchaus, und ich bin ausschliefslich auf die Beweisführung aus dem ganzen Charakter der Inschrift in Inhalt und Form angewiesen. Der paläographische Charakter der Inschrift, den wir überdiefs nur aus den beiden kleinen Bruchstücken im C. I. kennen lernen, weil der größere Theil der Inschrift im Philistor nur in Cursivschrift wie-

dergegeben ist1), hat wenig Eigenthümliches und ist daher für die Zeitbestimmung nicht sehr ergiebig. Nur das lässt sich aus den Formen  $\Sigma \in \Omega$  schließen, daß die Inschrift zu einer Zeit verfasst ist, wo die abgerundeten C € W noch nicht ausschlieſslich statt jener im Gebrauch waren. Von letzteren sagt Franz elem. epigr. S. 244, sie seien im eigentlichen Griechenland zu Hadrians Zeiten ganz gewöhnlich, daneben aber auch noch jene älteren im Gebrauch gewesen. Athen speciell stellt sich aber die Sache nach genauerer Untersuchung noch etwas anders: hier sind nämlich die ältern Formen unter Hadrian und den Antoninen noch durchaus herrschend, so dass daneben jene andern als etwas ganz Ungewöhnliches betrachtet werden müssen. Seit den letzten Jahren des M. Aurelius wird dann der Gebrauch der abgerundeten Formen, oft in derselben Inschrift mit den eckigen verbunden, häufiger, und unter Septimius Severus und Caracalla sind bereits die ältern Formen, so viel wir sehen können, verdrängt. Das hiermit kurz ausgesprochene Resultat will ich, da es vielleicht auch für die Zeitbestimmung anderer Inschriften als der vorliegenden nicht ganz nutzlos sein dürfte, im Einzelnen zu begründen versuchen. Von den 31 kürzeren Ehreninschriften für die Kaiser Hadrian, Antoninus Pius und M. Aurelius, die C. I. 321 - 352 zusammengestellt sind, und die zum Theil von fremden, namentlich asiatischen Staaten ausgehn, in denen bekanntlich die abgerundeten Buchstabenformen viel älter sind, als im europäischen Griechenland, haben nur zwei (325. 350) durchaus, drei (326. 330. 339) stellenweise neben den alten Formen die neueren. Noch entschiedener geht das obige Resultat aus den zahlreichen gymnastischen Inschriften und andern von größerem Umfang und sicherer Zeitbestimmung hervor. Diese Zeitbestimmung ergiebt sich bei den gymnastischen Inschriften meist aus den Namen der lebenslänglichen Pädotriben; ich füge daher zum Beweise in allen den Fällen nichts bei, wo dieselbe leicht aus dem von Böckh zu den betreffenden Inschriften und von mir de ephebis S. 38 f. Bemerkten zu entnehmen ist. Es haben also die ältern Formen alle Ephebeninschriften aus der Zeit des Hadrian C. I. 268. 269. 270., und das

<sup>1)</sup> Kumanudes fügt über den Schriftcharakter nur die eine Bemerkung bei, daß der mittlere Strich des A gerade sei, was zu C. I. 118 und 440 stimmt; doch ist daraus nichts zu entnehmen, da sich diese Form stets neben der jüngeren A erhalten zu haben scheint. Unter sich stimmen übrigens die beiden Bruchstücke im C. I. in den Buchstabenformen überein, mit der einzigen Ausnahme, daß Nr. 118 , 440 dagegen hat.

Gesetz des Hadrian nr. 355; aus der Zeit des Antoninus Pius 281. 262. 2581); aus der des M. Aurelius 262. 272. 2732). Nur in einer Inschrift aus der Regierung dieses Kaisers kommt C neben E und Ω vor C. I. 271. Auch aus der Zeit des Commodus finden sich noch Inschriften, die ausschließlich jene älteren Formen haben, wie 276. 399, eine sogar aus der Regierung des Septimius Severus, Nr. 2613). Dagegen haben andere Inschriften aus der Regierungszeit dieser beiden Kaiser gemischte Formen, wie C. I. 248 (C W neben E) 283 (W neben Σ E). Dass endlich in den letzten Jahren des Severus die jüngeren Formen schon durchaus herrschend waren, zeigt zunächst die große Inschrift C. I. 353, die sich, wie Böckh zeigt, mit Bestimmtheit in das Jahr 198 n. Chr. setzen lässt, in welchem Severus seinen Sohn als Mitregenten annahm, sodann 245. 246, wo das zu Ehren der Söhne des Severus gestiftete Fest der Φιλαδέλφεια vorkommt, 285. 2864). Wenn endlich C. I. 356, aus der Zeit des Constantinus, im Abdruck ΣΩ E aufweist, so zeigt doch Böckh selbst, dass diese Formen auf dem Stein nicht gestanden haben können, und ähnlich wird es sich wohl auch mit C. I. 380, aus dem letzten Theile des dritten Jahrhunderts, verhalten. Wenden wir die Resultate dieser Untersuchung auf unsere Inschrift an, so ergiebt sich, dass dieselbe nicht wohl nach dem Ende des zweiten Jahrhunderts nach Christus verfasst sein kann.

Ebendahin führt auch eine orthographische Eigenthümlichkeit, nämlich die durchgängige Schreibung des sogenannten *i subscriptum*, worin die beiden Böckhschen Abdrücke mit dem des Philistor übereinstimmen. Freilich beginnt die Auslassung desselben schon im ersten Jahrhundert vor Christus, aber herrschend wird sie erst zur Zeit des Septimius Severus (Franz el. epigr. S. 247).

Eine andere orthographische Eigenthümlichkeit begrenzt die mögliche Entstehungszeit der Inschrift nach der andern Seite hin; es ist

Dass die letztere Inschrift aus der Zeit des Antoninus Pius stammt, lehrt Φιλ. Δ p. 164, da der Name des Kosmeten zeigt, dass beide Inschriften demselben Jahre angehören.

<sup>2)</sup> Diese Inschrift kann von der im &1. 1. 1. 444, die aus dem 28sten Jahr des Pädotriben Abaskantos, also aus dem Principat des M. Aurelius stammt, der Zeit nach nicht weit abliegen, da derselbe Ti. Claudius Heraclides dort als Kosmet, hier als Archon vorkommt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Diese Inschrift ist nämlich aus demselben Jahr, wie  $\Phi\iota\lambda$ .  $\Gamma$  p. 553, wo das Fest der  $\Sigma \epsilon \upsilon \dot{\eta} \rho \epsilon \iota \alpha$  erwähnt wird.

<sup>4)</sup> In der ersten Zeile dieser Inschrift ist nämlich offenbar herzustellen  $[\pi\alpha\iota$ δοτριβοῦντος Νικοστρ]άτου τοῦ Ἰλάρου Παλληνέως, was ich bei der Abfassung meiner Dissertation de ephebis übersehen habe.

nämlich in derselben mit Ausnahme eines Falles (Ἐλευσῖνάδε Z. 8) immer  $\varepsilon \iota$  statt  $\iota$  geschrieben, und zwar fünfmal (Z. 5. 10. 18. 37. 38) in den casus obliqui des Stammes Ἐλευσίς und den davon abgeleiteten Wörtern, außerdem in veivoivto Z. 30. Ueber diese Schreibart sagt Franz S. 150. 232. 247 nur, dass sie vereinzelt schon im Zeitalter des Demosthenes vorkomme<sup>1</sup>), dann von Ol. 158 bis zum Anfang der römischen Kaiserzeit in nicht attischen Inschriften häufiger sei, während attische aus dieser Zeit nicht vorlägen; in der Kaiserzeit selbst endlich würden ei und i ganz promiscue gebraucht. Die von ihm bezeichnete Lücke in unserer Kenntniss der attischen Inschriften ist seitdem durch neue Entdeckungen zum Theil ausgefüllt, namentlich durch die fünf sehr umfangreichen Ephebeninschriften des zweiten Jahrhunderts v. Chr., und diese zeigen, dass im Gegensatz zu andern Gegenden Griechenlands in Attika zu dieser Zeit jene Verwechselung von  $\iota$  und  $\epsilon\iota$  noch fast durchweg gemieden wurde. Es finden sich nämlich in diesen Inschriften nur drei Beispiele davon, in der vierten (Φιλ. A p. 90) Εὐκ[ολ]είνου Col. 4 Z. 97, wenn die Lesart und die Ergänzung richtig ist, in der fünften (Φιλ. A p. 288) Εἰφιστιάδης Col. 2 Z. 104 und Τεισάνωρ Τεισάνορος Col. 1 Z. 65. Doch gehört das letzte Beispiel vielleicht nicht einmal hierher, denn da auch der Vocal der zweiten Silbe einen nichtattischen Ursprung des Namens zu verrathen scheint, so könnte der Inhaber desselben zwar attischer Bürger, aber seiner Abstammung nach Dorier gewesen sein, so daß wir es nicht mit einem orthographischen Fehler, sondern mit einer auch sonst bekannten Eigenthümlichkeit des dorischen Dialekts zu thun hätten; vgl. Ahrens Dor. S. 184, wo unter andern gerade diese Form Τεισάνως aus dorischen Inschriften nachgewiesen wird<sup>2</sup>). Diesen ganz vereinzelten Beispielen gegenüber stehn sehr zahlreiche mit Beibehaltung des ι. Allein jene von Έλευσίς abgeleiteten Formen kommen einundzwanzigmal in den fünf Inschriften vor, immer mit i geschrieben<sup>3</sup>). Halten wir diess der Orthographie unserer Inschrift

<sup>1)</sup> Dafür führt er nur das Beispiel Etreatos an. Da dieses Demotikon aber auf Inschriften überhaupt nur mit dem Diphthong geschrieben vorkommt, so müssen wir die Form als die allein richtige, weil urkundlich bezeugte, hinnehmen und von einer Verwechselung der Vokale kann keine Rede sein.

<sup>2)</sup> Auch in der noch etwas ältern attischen Inschrift Φιλ. Γ p. 464, die sonst von der in Rede stehenden Verwechselung ganz frei ist, kommt Τεισιμάγου vor.

<sup>8)</sup> Danach ist es zu beurtheilen mit welchem Recht Grasberger in den Verhandlungen der philologischen Gesellschaft in Würzburg 1862 S. 2 von der "häufigen Schreibung" & für , o., v. in diesen Ephebeninschriften sprechen kann, wobei

gegenüber, so können wir mit voller Sicherheit schließen, daß dieselbe lange nach jenen, frühestens zu Anfang der Kaiserzeit abgefasst ist. Denn allerdings wechseln seit der Zeit des Augustus in den umfangreichen Inschriften et und t regellos mit einander ab, während in kürzeren oft, offenbar zufällig, die eine oder andere Schreibart ausschliefslich vorkommt. Dem gegenüber zeigt sich dann, jedoch nicht vor der Zeit der Antonine, in einzelnen Inschriften größeren Umfangs das Bestreben, dieser Willkür dadurch ein Ende zu machen, dass für den langen Vocal durchgängig das Zeichen st gebraucht und nur der kurze mit dem einfachen i bezeichnet wird. Denn in Fällen, wie Qil. Δ p. 76 ff., wo in einer Inschrift achtundzwanzigmal ει, nie ι für den langen Vokal vorkommt, kann doch wohl keine Rede von Zufall sein. In dieselbe Kategorie gehören Oil. A p. 329, eine Inschrift, die nach der tausendjährigen Feier der Stadt Rom verfasst ist, ferner C. I. 189. 193, beide aus der Zeit des M. Aurelius, und Φιλ. ⊿ p. 168 n. 3, wo das Fest Γορδιάνεια erwähnt wird, so dass die Inschrift nicht vor 238 n. Chr. gesetzt werden kann.

Mit diesen Inschriften können wir freilich die unsrige nicht ganz auf eine Linie stellen, da die Zahl der Beispiele hier viel geringer und daher die absichtliche Consequenz der Schreibung nicht so evident ist; immerhin kann aber wohl mit einiger Wahrscheinlichkeit die Zeitgränze, nach der die Inschrift entstanden ist, bis etwa auf Hadrians Principat herabgerückt werden.

Auch der eine Fall von ει für sin von Natur kurzes ι, βαδείζοντας Ζ. 24, weist auf diese Zeit hin. Dieß ist zwar zu allen Zeiten ein nur vereinzelt vorkommender Schreibfehler geblieben, aber doch ist derselbe, in Folge einer beginnenden Unsicherheit in der Prosodie, in der späteren Kaiserzeit häufiger als früher. Wenn C. I. 214 (Ol. 115, 1) φιλοτιμείας, Φιλ. Α, 56 n. 1 Z. 72 φιλαγαθεία geschrieben ist, so möchte ich darin weniger eine orthographische Abweichung, als vielmehr eine unrichtige, oder vorsichtiger ausgedrückt ungewöhnliche Wortbildung sehen, die bei dem bekannten Schwanken in vielen Wörtern, wie ἀκράτεια ἀκρατία und ἀκράσία (Schneider ad Plat. civ. II p. 53), ἑταιρεία ἑταιρία (Lobeck ad Soph. Ai. v. 682) αὐθάδεια αὐ-

er nicht einmal das kurze und lange ι unterscheidet und nur die Beispiele Ελτεαίος und φιλαγαθεία anführt, die beide, wie ich gezeigt zu haben glaube, mit dieser Frage nichts zu thun haben. Für νι und οι allerdings kommt mehrmals ει vor, noch häufiger für η, eine Verwechselung, die für die makedonische Zeit so charakteristisch ist wie für die spätere die von ει und ι; vgl. Φιλ. Γ p. 464 (bald nach 298 v. Chr.), wo unter andern δοθεί, παρειτήσατο, διαμένει (als Conjunctiv) vorkommt.

θαδία, εὐσέβεια εὐσεβία u. a. nicht auffällt. In der spätern Kaiserzeit dagegen finden sich Fälle wie Απολεινάριος C. I. 275 γυμνασειαρχήσας 254 Σκειροφοριών Ross Demen Nr. 8 B 3. Φιλίστωρ  $\Gamma$  p. 554. Λ p. 168 nr. 3 Ζοείλος (statt Ζωίλος) ibid. ΛΛνθε[ι]νος ibid. Letztere Inschrift, eine der spätesten attischen, enthält also allein drei Beispiele davon, und zeigt so recht deutlich, wie die Unsicherheit in der Prosodie immer mehr um sich griff.

In syntaktischer Beziehung zeigt sich in der Inschrift eine Eigenthümlichkeit, die auf eine sehr späte Entstehung derselben hinzuweisen scheint, der ganz barbarische Gebrauch der Modi in den Finalsätzen. Es kommt nämlich in derselben ὅπως mit dem Optativ nach einem Präsens vor (Z. 20 μέλειν — τῷ κοσμητῆ, ὅπως μηδέποτε τοῦτο ἐκλειφθείη μηδὲ κατολιγωρηθείη etc.), zweimal sogar ώς αν mit dem Optativ (Z. 12. 27). Endlich muss auch Z. 4 entweder  $\delta \pi \omega \varsigma$  allein oder  $\delta \pi \omega \varsigma$   $\partial r$  mit dem Optativ gestanden haben, denn wenn auch die oben vorgeschlagene Ergänzung des Anfangs der Inschrift verfehlt sein sollte, so lassen doch die erhaltenen Buchstaben OΓΩΣAI..... EIH deutlich eine solche Satzbildung erkennen. Diesen vier Beispielen steht nur ein einziges Z. 10 mit Eva und dem Conjunctiv gegenüber. Nun lässt sich allerdings nicht leugnen, daß in Betreff der Modi in den Finalsätzen in den Inschriften Abweichungen von der strengen Regel nicht selten sind, aber nach einer ganz andern Richtung hin. Es kommt nämlich sehr häufig, und soviel ich beobachtet habe in Inschriften aller Zeiten, der Conjunctiv nach einem historischen Tempus vor, z. B. Φιλ. Γ, 464 Z. 14 διελέχθη δὲ καὶ ύπερ κεραίας και ίστου, όπως αν δοθή τή θεφ είς τα Παναθήναια τῷ πέπλω. Rangabé 813 Z. 21 ff. προετρέψατο -- ἐπιμε- $\lambda \eta \vartheta \tilde{\eta} \nu \alpha \iota$ ,  $\delta \pi \omega \varsigma - \epsilon \pi \iota \tau \epsilon \lambda \tilde{\omega} \sigma \iota \tau \dot{\alpha} \varsigma \vartheta \nu \sigma \iota \alpha \varsigma$ . Aber diese Anomalie ist auch in den Werken der Litteratur bekanntlich zu allen Zeiten häufig: in den Inschriften herrscht sie so ausschließlich vor, dass das Vorkommen eines Optativs in einem Finalsatz eine große Seltenheit ist. Bei weitem auffallender ist allerdings ὅπως αν mit dem indicativus futuri in dem Schreiben des Proconsuls Q. Fabius Maximus an die Behörden von Dyme C. I. 1543 καὶ ἐμφανίσας  $\tau[\hat{\omega} \ \hat{\epsilon}\pi]$ ὶ  $\tau\tilde{\omega}\nu$  ξένων στρατη[ $\gamma \tilde{\omega}$   $\delta \pi \omega$ ]ς  $\dot{\alpha}$ ν [ $\mu \dot{\eta}$   $\pi$ ]ρότερον ἐπάνεισ[ι πρό]ς οἶκον etc.

In dem Fall dagegen, wo im Hauptsatz kein historisches Tempus steht, haben nicht nur unzählige Inschriften der frühern Zeit immer der Regel gemäß den Conjunctiv, sondern auch noch in dem Gesetz des Hadrian C. I. 355 Z. 57 steht derselbe. Dagegen ist mir nur eine einzige attische Inschrift bekannt, die in dieser Beziehung ungefähr mit der unsrigen auf gleicher Stufe steht, C. I. 356, die nach Böckhs Beweisführung aus dem Jahre 305 n. Chr. stammt. Gegen Ende derselben heißt es "ἐάν τινι — διόχλησις συγκεινηθῆ, εἶη αὐτὸν ἐντυχεῖν τῶν τοῦ ἡγεμόνος ἢ καὶ τῶν ἐπάρχων δικαστηρίων τῆς ἀποφάσεως —, ὅπως καὶ τούτων — ἡ προσήκουσα ἐκδικία γίγνοιτο". Noch barbarischer freilich ist ἕνα ἀν mit dem Optativ, was in derselben Inschrift vorkommt¹). Ueberhaupt zeigt dieselbe einen viel tieferen Verfall der Sprache als die unsrige, und wir dürfen uns daher durch die Uebereinstimmung in jener syntaktischen Erscheinung nicht verleiten lassen, jene bis zum Anfang des vierten Jahrhunderts herabzurücken, was auch andere sachliche und formelle Gründe verbieten. Nur soviel können wir daraus entnehmen, daß die Inschrift der spätern Kaiserzeit angehört; nähere Bestimmung ist bei dem in dieser Hinsicht sehr dürftigen Material unmöglich.

In sachlicher Beziehung endlich enthält die Inschrift zunächst Einiges, was am besten zu ihrer Entstehung in der Kaiserzeit passt, wie die Erwähnung des Areopags Z. 34 (vgl. Ahrens de Athenarum statu politico et litterario p. 35), die Aufstellung des für die Epheben ausgefertigten Exemplars im Diogeneion (Z. 39); denn obwohl dieses Gymnasium schon früher erwähnt wird, scheinen doch derartige Denkmale erst in der Kaiserzeit, wo das andere Gymnasium der Epheben, das Ptolemaion, nicht mehr vorkommt, dort aufgestellt worden zu sein. Viel Bestimmteres als hieraus ergiebt sich aber aus der Erwähnung des Rathes der Fünfhundert Z. 35. Denn dass dabei die frühere Zeit, wo er bekanntlich von Klisthenes bis zur Errichtung der Phylen Antigonis und Demetrias diese Mitgliederzahl hatte, gar nicht in Frage kommen kann, wird nach dem bisher Gesagten von selbst einleuchten. Es kann sich also nur um den nach längerem Bestehen der Zahl Sechshundert wiederhergestellten Rath der Fünfhundert handeln. Desshalb ist die genauere Bestimmung, wann diese Wiederherstellung stattgefunden habe, für unsere Inschrift von entscheidender Wichtigkeit. Böckh C. I. 1 S. 902 zeigt, dass diese Wiederherstellung nothwendig in die Zeit zwischen den Kaisern Claudius und M. Aurelius fallen muss; da aus dieser Zeit keine Zeugnisse über die Mitgliederzahl des Rathes vorliegen, könne die genauere Zeitbestimmung nur durch Vermuthung stattfinden; ein bestimmter Anhaltpunkt für eine solche liege aber darin, dass nur ein-

Ένα δὲ τῶν τοιουτοτρόπων διοχλήσεων οἱ τίτλοι ἐχχοπέντες ἀεὶ ᾶν καταχομισθεῖεν, γιγνώσκετε etc.

mal während dieser Zeit eine Veränderung in der attischen Verfassung eingetreten sei, die von Einfluss auf die Zusammensetzung des Rathes habe sein müssen, nämlich die Errichtung der dreizehnten Phyle Hadrianis unter Hadrian, und mit dieser werde dann wohl die Herstellung der alten Zahl verbunden gewesen sein. Diese Vermuthung lässt sich jetzt bis zu einem hohen Grade von Wahrscheinlichkeit bringen. Denn zu den Zeugnissen, dass die Zahl Sechshundert zur Zeit des Claudius noch bestanden hat 1), kommt nämlich für das Principat des Traian hinzu Φιλ. Γ p. 363 ή έξ Αρείου πάγου βουλή καὶ ή των έξακοσίων και δ δημος δ Αθηναίων τον άρχοντα ξαυτων Adolarór. Die Inschrift, der eine längere lateinische mit Aufzählung aller Titel und Würden, die Hadrian damals hatte, vorangeht, ist im dionysischen Theater aufgefunden worden. Sie stammt nach ihrem durchaus nicht misszuverstehenden Wortlaute nicht, wie Kumanudes will, aus der Zeit zwischen dem Archontat des Hadrian und seinem Regierungsantritte, sondern aus seinem Archontat (112 n. Chr.) selbst<sup>2</sup>). Ebenfalls auf das Principat des Traian oder sogar auf das des Hadrian weist Φιλίστωρ Γ p. 60 hin, wo der Rath der Sechshundert in einer Inschrift aus der Zeit des Pädotriben Demetrius Isigenes Sohn aus Rhamnus vorkommt. Denn dieser wird als Pädotribe sowohl Oil. I p. 353 im Jahre des Archon Hadrianus, als ebend.  $\mathcal{A}$  p. 381 im drit-Jahre nach der Anwesenheit des Kaisers Hadrian zu Athen, also 135 n. Chr., erwähnt. Kumanudes freilich bestimmt die Entstehungszeit der letzten Inschrift anders, indem er die Worte τρίτου ἀπὸ τῆς επιδημίας του μεγίστου Καίσαρος Τραϊανού Αδριανού Σεβαστοῦ unter Berufung auf C. I. 281 ,,ἀπὸ τῆς θεοῦ Αδριανοῦ πρώτης εἰς Αθήνας ἐπιδημίας " auf die erste Anwesenheit des Hadrian vor seinem Regierungsantritt in Athen (112 n. Chr.) bezieht. Aber dann wäre ja die Inschrift im Jahr 115, also ebenfalls noch vor seinem

<sup>1)</sup> C. I. 313. 320. 361. 480. 381. Dass auch letztere Inschrift, wie schon Böckh vermuthete, aus der Regierungszeit des Claudius stammt, ist jetzt sicher durch Φιλ. Δ p. 332, wo derselbe Ti. Claudius Novius vorkommt. Wenn übrigens Kumanudes sagt, dass die im Philistor stehende Inschrift aus irgend einem der vierzehn Regierungsjahre des Claudius sein müsse, so hat er die Worte Z. 3 ἀρχιερέως Νέρωνος Κλαυδίου Καισαρος Γερμανικοῦ nicht beachtet; denn bekanntlich wurde erst 50 n. Chr. (Tac. ann. XII 25) L. Domitius unter jenem Namen von Claudius adoptirt. Die Inschrift im Phil. ist also aus einem der Jahre 50—54, die im C. I. wohl einige Jahre früher, da hier jener Novius einige von den dort ihm beigelegten Ehrenämtern noch nicht bekleidet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) [Vgl. Henzen annali dell' instituto archeologico 34, 1862 S. 137 ff. und Mommsen C. I. L. 3, 550. E. H.]

Regierungsantritte verfasst, während er doch in derselben αὐτοκράτωρ und σεβαστός heisst! Da also jener Demetrius sein Amt seit den letzten Jahren des Traian und fast die ganze Regierungszeit des Hadrian hindurch bekleidet hat, so ist jene Inschrift mit überwiegender Wahrscheinlichkeit in die Zeit des Hadrian zu setzen. Ganz sicher endlich ist diess der Fall mit drei Inschriften aus den Ruinen des dionvsischen Theaters, die Oil. I, 364. 463. 565 mitgetheilt sind und alle übereinstimmend lauten Αὐτοκράτορα Καίσαρα θεοῦ Τραϊανοῦ Παρθικοῦ υίον, θεοῦ Νερούα υίωνον, Αδριανον σεβαστον ή έξ Αρείου πάγου βουλή καὶ ή βουλή τῶν Χ καὶ ὁ δῆμος ἐπιμελουμέτης της Έρεχθηΐδος ( Ακαμαντίδος, Οἰνηΐδος) φυλης. Von einer vierten gleichlautenden Inschrift ist offenbar Φιλ. Δ p. 467 der Anfang erhalten. Also hat der Rath der Sechshundert unter Hadrian noch bestanden. Unter den Antoninen kommen aber immer nur fünfhundert vor, wofür ich, da die seitdem gefundenen Inschriften nichts zur genaueren chronologischen Bestimmung beitragen, auf Böckh verweise, und es ist also erwiesen, dass die Aenderung unter Hadrian eingetreten sein muss; dann wird aber gewiss auch Niemand mehr an dem Zusammenhang derselben mit der Aenderung der Phylenzahl zweifeln. Der Zeitpunkt, wann diese beiden Aenderungen eingetreten, lässt sich nicht genau bestimmen, doch erscheint kein anderer so passend, als das Jahr 132 n. Chr., wo der Kaiser (vgl. Corsini fasti Attici II p. 106, der ihn nur mit Unrecht zum zweiten Male Archon werden lässt) Athen besuchte und der Stadt mancherlei Wohlthaten erwies.

Dass zwischen Claudius und Traian die Zahl Sechshundert unverändert bestanden hat ist an sich wahrscheinlich, da nicht die leiseste Spur des Gegentheils sich findet, und eine Bestätigung dafür würde vielleicht in der Inschrift Φιλ. Γ p. 564 zu finden sein, wenn nämlich Kumanudes gewiss sehr ansprechende Vermuthung (Φιλ. Δ p. 470) richtig ist, daß der hier vom Areopag, dem Rath der Sechshundert und dem Volk durch eine Statue geehrte Dichter Q. Pompeius Q. f. Collina Capito aus Pergamum derjenige ist, auf den sich die Worte des Dio Chrysostomus or. 31 p. 400 ed. Emp. beziehen "τὸν δεῖνα δὲ τὸν εὐχεξῆ λίαν ποιητήν, ὂς καὶ παξ² ὑμῖν ποτε κάνθάδε ἐπεδείξατο, οὐ μόνον χαλκοῦν ἑστάκασιν, ἀλλὰ καὶ παξὰ Μένανδζον."

Aus der Erwähnung des Rathes der Fünfhundert ergiebt sich also, daß die Inschrift nicht vor 132 n. Chr., aber auch nicht lange nach der Mitte des dritten Jahrhunderts verfasst sein kann, denn um das Jahr 270 n. Chr. finden wir (C. I. 380) einen Rath von 750, noch

später am Anfang des vierten Jahrhunderts (C. I. 372) einen von 300 Mitgliedern, ohne über die Veranlassung dieser Aenderungen auch nur eine Vermuthung wagen zu können.

Innerhalb dieser Grenzen wird aber die Zeit der Inschrift näher bestimmt, indem dieselbe einerseits wegen des Schriftcharakters und des *v subscriptum* nicht nach dem Anfang des dritten Jahrhunderts, andrerseits wegen der Orthographie und der syntaktischen Eigenthümlichkeiten nicht wohl in der Zeit des Hadrian entstanden sein kann. Wenn ich für das Wahrscheinlichste halte, das sie unter M. Aurelius versast sei, so bestimmt mich dazu die Erwägung, das die ganze Tendenz des Volksbeschlusses die ist, dem Feste der Eleusinien wieder mehr Glanz zu verleihen, wie dies z. B. Z. 12ff. 27 ausgesprochen wird. Nun hat aber nach Hadrian auch M. Aurelius Eleusis besucht und sich in die Mysterien einweihen lassen (Iul. Capitolin. *Ant. Phil.* c. 27) und dieses Interesse des Herrschers für den Cultus der eleusinischen Göttinnen musste natürlich bei der Denkweise jener Zeit für die Athener ein Antrieb sein, sich die Verherrlichung ihres Festes ganz besonders angelegen sein zu lassen.

Berlin.

W. DITTENBERGER.

#### ZU STRABON.

Bei Strabon 9, 442 liest man: — ἐν τῷ Δωτίῳ — πεδίῳ τοῦτο δ' ἐστὶ πλησίον — τῆς Βοιβηίδος λίμνης ἐν μέση μέν πως τῆ Θετταλία, λόφοις δὲ ἰδίοις περικλειόμενον· περὶ οὖ 'Ησίοδος οῦτως εἴρηκεν· ἢ οἵη Διδύμους ἱεροὺς ναίουσα κολωνούς | Δωτίῳ ἐν πεδίῳ u. s. w. Ebenso las schon Stephanos, der aus unserer Stelle in seinen Artikel Δώτιον die Notiz aufnahm: ἔστι δὲ τὸ πεδίον αὐτὸ καθ' ἑαυτὸ ἰδίοις ὄρεσι περιεχόμενον, und das wunderliche ἰδίοις sich erklärte, wie es eben gieng. Die von Strabon angezogenen Verse des Hesiodos und seine eigenen Worte 14, 647: δοκοῦσι δ' εἶναι Μάγνητες Δελφῶν ἀπόγονοι τῶν ἐποικησάντων τὰ Δίδυμα ὄρη ἐν Θετταλίᾳ, περὶ ὧν φησιν 'Ησίοδος (folgen die oben bereits citirten Verse) scheinen mir aber keinen Zweifel daran zu lassen, dass auch in der ersten Stelle λόφοις δὲ διδύμοις herzustellen ist.

# AD AELIANI EPISTOLAS.

Epist. 1 p. 175, 4 ενώ δε παλαιὸν δή τι επιτεθυμμένος αὐτῆς διενοούμην τι δρᾶσαι θερμόν. ὡς οὖν ἄσμενος ελαβόμην, πλησιάσας τὰς μεν ξᾶγας εἴασα, ἐφερπύσας δε καὶ μάλα ἀσμένως τῆς ώρας ἐτρύγησα. Haec qui non recte procedere intellexit Hercherus, coniecit ὡς οὖν ἀσμένης ἐλαβόμην πλησιάσας, τὰς μεν ξᾶγας εἴασα. Ne sic quidem locus integer est. Scribendum opinor ὡς οὖν ἄσμενος [ἀσμένης] ἐλαβόμην, τὰς μεν ξᾶγας εἴασα, ἐφερπύσας δὲ καὶ πλησιάσας μάλα ἀσμένως — ἐτρύγησα. Ita dicuntur quae dicenda erant, mutuum fuisse utriusque desiderium. Verborum traiectorum non rara in his epistolis exempla sunt.

Epist. 2 p. 175, 11 'Ημέρων  $\delta$  μαλακὸς φελλεῖ ἐπέκοψε τὸ σκέλος πάνυ ἰσχυρῶς, καὶ θέρμη ἐπέλαβεν αὐτοῦ (αὐτὸν) καὶ βουβών ἐπήρθη. In his φελλεῖ Hercherus scripsit pro φελλέα, i. e. φελλαία, quod ex φελλάτα corruptum esse suspicor. Hesychius Φελλάτας: λίθος σκληρός. Cetera expressit scriptor e Menandro Com. gr. IV p. 98

βουβών ἐπήρθη τῷ γέροντι, θέρμα τε ἐπέλαβεν αὐτόν.

Superest vitium in ἐπέκοψε, quod cum parum apte dictum videatur (expectabam potius προσέκοψε), nescio an ἐπέλεψε scribendum sitteruris cutem deglupsit. Ἡμέρων nomen in Thesauro Par. omissum est.

Epist. 3 p. 175, 19  $\mathring{\eta}$  παρὰ σοὶ Σηκύλη. Non proprium nomen esse σηκύλη, ostendunt verba  $\mathring{\eta}$  παρὰ σοί. In fine epistolae καὶ ταῦτα ὑπ' ἀνδραπόδου ἴσως δυοῖν μναῖν ἀξίου, nescio an non nihil erigatur loci sententia, si scripseris ἴσως οὐ δυοῖν μναῖν. Duas minas mancipii pretium fortasse scriptor ex Xenophontis Memor. II, 5, 2. petiit.

Epist. 4 p. 176, 8 έγω γὰς ἀμπελίδος ὅςχον ἐλάσας, εἶτα μοσχίδια συκίδων παςαφυτεύσας ἀπαλά, καὶ ἐν κύκλφ πεςὶ τὸ αὐλίον κατέπηξα ἐλᾶδας. Particulam καὶ Hercherus deleri voluit,

cui ita assentior, ut pro ἀπαλά, quo post μοσχίδια facile caremus, άπαλάς scribendum censeam. In Aristophani loco, ex quo sua derivavit Aelianus, Acharn. 998

καὶ περὶ τὸ χωρίον ἐλᾶδας ἄπαν ἐν κύκλφ, ubi ἄπαν non suo loco positum est, fortasse scribendum est

καὶ περὶ τὸ χωρίον ἐλᾶδας ἀπαλὰς κύκλω. In sequentibus εἶτά μοι δεῖπνον καὶ πίσινον ἔτνος, καὶ τρεῖς άδρὰς ἐξεκάναξα κύλικας, pro KAI quod ante πίσινον legitur malim HN, quae saepe confunduntur.

Epist. 5 p. 176, 16 πισταὶ διέμενον καὶ ἤκουν ὡς οἴκους εἰς τοὺς αὐτῶν σίμβλους. Delevit εἰς Hercherus; forsan ὡςεὶ οἴκους τοὺς αὐτῶν σ. Vitium item haerere videtur in verbis ὑπὸ τῆς φιλεργίας τῆς ἄγαν ἀνθειστίων ἡμᾶς πολλῷ καὶ καλῷ τῷ μέλιτι, ubi vereor ne ὑπό prae sedulitate non recte dictum sit; forsan ὑπό reponendum est, von ihrem Fleiſse bewirtheten sie mich. Neque sana sunt verba καὶ τὰ ἄνθη τὰ ἐν λειμῶνι περὶ αὐτὰ γηρῷ, in quibus περὶ αὐτά Herchero delenda, mihi περίλυπα scribendum videtur; vides quam nihil fere differant ΠΕΡΙΑΥΤΑ et ΠΕΡΙΑΥΠΑ.

Ερίετ. 6 p. 177, 7. Huius epistolae initium Hercherus ita edidit: καὶ ποῖ τις ἀποτρέψει τὸ ὁεῦμα, εἰ μήτε ἐς τὴν ὁδὸν ἐμβαλεῖ μήτε ἐς τὴν τῶν γειτόνων διαβήσεται; οὐ γὰρ δήπου κελεύσεις ἡμᾶς ἐκπιεῖν αὐτό. Credo haec facilius expediri posse. Libri habent εἰ γὰρ μήτε et οὐ δήπου κελεύσεις. Unde scribendum videtur καὶ ποῖ τις ἀποτρέψει τὸ ὁεῦμα; εἰ γὰρ μήτε ἐς τὴν ὁδὸν ἐμβαλεῖ μήτε ἐς τὴν τῶν γειτόνων, ποῖ διαβήσεται; οὐ δήπου κελεύσεις ἡμᾶς ἐκπιεῖν αὐτό.

Sequentur statim haec πάλαι μὲν οὖν λέλεκται κακὸν εἶναι γείτων κακός, πεπίστευται δὲ νῦν οὐχ ἥκιστα ἐπὶ σοῦ. Apertum esse opinor scribendum πεπίστωται, eventu confirmatum est. Quod autem malum vicinum in malis habendum esse dicitur, sine acumine dictum est; ferendum dicerem si scriptum esset μέγα κακὸν εἶναι γείτων κακός, quod responderet Hesiodeo πῆμα κακὸς γείτων. Sed verum esse opinor κακὸν [κακῶν] εἶναι κακὸς γείτων, extremum malum, ut Sophocles κακὰ κακῶν habitare dicit cum senectute. Fuerit igitur proverbium κακὸν κακῶν γείτων κακός.

Epist. 7 p. 177, 21 ΐνα μὴ μόνοι σε περιμαίνωνται δηλονότι οἱ ἐν τῷ πόλει, ἀλλὰ γὰρ καὶ ἀγροῖκος λεώς. τῆς Ὁπώρας οὖν καταπειράσας τὶ ἀδικῶ; Ante ἀγροῖκος λεώς requiro articulum; pro καταπειράσας autem (sic enim dedit Hercherus pro καταγελάσας) scribendum esse κατελάσας ostendit Aristophanes Pac. 721. recteque sic ibi Berglerus tacite Aelianum correxit; eum secutus est L. Dindorfius ad Thes. ν. κατελαύνω. Suspecta item sunt sequentia ἐπεὶ τά τε ἄλλα καὶ ἐφολκὸν εἰς ἔφωτα τὸ ὄνομα, καὶ ταῦτα ἀνδρὶ γεωργία ζῶντι. quamquam id non prorsus dissimili exemplo tueri licet Fragm. 111 p. 241, 9 καὶ γὰρ ἔζη τῆ γαστρὶ καὶ τοῖς ἐκείνης ἀκρατεστέροις. Fortasse tamen scripsit Aelianus γεωργία συζῶντι.

Ερίει. 8 p. 178, 13 ξως οὖν ἀχμάζει (τὸ κάλλος τῶν σωμάτων) καὶ τὴν ὑπὲρ αὐτοῦ χάριν προσῆκόν ἐστιν ἀνταπολαμβάνειν ἐὰν δὲ ἀπορρεύση, τί ὰν ἄλλο εἴη τὸ ἡμέτερον ἢ δένδρον καρπῶν ἄμα καὶ φύλλων γυμνόν; Initio pro ὑπὲρ αὐτοῦ praetulerim παρ' αὐτοῦ. Post ἡμέτερον Hercherus excidisse suspicatur σῶμα. Probabilius fuerit corrigere τί ὰν ἄλλο εἴη τὸ ἡμέτερον δένδρον ἤ καρπῶν — γυμνόν;

Epist. 9 p. 178, 25 ἀλλ' ἀκκίζουσι καὶ θρύπτουσιν ἑαυτάς. Contra omnem omnium graece loquentium consuetudinem haec dicta sunt pro ἀκκίζονται καὶ θρύπτονται, quod ipsum reposuit Hercherus; facilius credam interpolatoris verba esse ista ideoque delenda. Paulo post leguntur haec λάθρα μὲν ἀλοῶσι πάντα καὶ καταπίνουσιν ὑπὲρ τοὺς ἐργαστῆρας τοὺς ἐν ἀγρῷ, παρόντων δὲ ἡμῶν ὡραίζονται. Conqueritur Chremes de insatiabili aviditate meretricum. Pro ἀλοῶσι, quod vitii manifestum est, Hercherus ἀναλοῦσι coniecit. Nisi magnopere fallor, scripsit sophista φλῶσι πάντα καὶ καταπίνουσι, deglutiunt omnia et devorant, ut hic quoque synonyma scriptor ex parallelo coniunxerit. Pro ὡραίζονταὶ in scriptore, qui Atticorum dicendi usum acerrimo studio consectatur, rectius fuerit ὡράζονται.

In sequentibus verba ἐς δύο τὰ σκέλη ἄρας lacunosa sunt, neque restitui possunt. Quae autem his inferuntur ἐμέλλησα δ' ὰν (ἄρα?) τὴν κάκιστα ἀπολουμένην Θηβαΐδα αὐλουμένην πρός με ἀράμενος μέσην εἶτα ῥίψας ἐς τὸ κλινίδιον ἔχεσθαι τῆς σπουδῆς, sanari posse crediderim. Hercherus ,, αὐλουμένην fortasse dittographia vocabuli ἀπολουμένην restat πρός με, quod non expedio." Ipsum hoc πρός με ostendere videtur in αὐλουμένην verbum latere quale est ὡραζομένην vel θρυπτομένην. Cf. Epist. 8 οὐκ ἀξιῶ πρός με ωράζεσθαι. Menander Fragm. CCXCI ὡς ἡ τύχη πρὸς τοὺς βίους ὡράζεται. Itaque scribendum suspicor σαυλουμένην, delicias facientem. Cf. Photius  $\Sigma$ αυλοῦσθαι θρώπτεσθαι.

Epist. 10 p. 179, 9 ώσπες εἰώθαμεν ποιεῖν τοὺς τςάγους

ήμεῖς. Constans et perpetuus Aeliani usus postulat ὥσπερ οὖν. Perpauca quae repugnant exempla emendanda sunt, e. c. quod legitur in Var. Hist. XII 1 p. 122, 10 καὶ ἐκ τούτων οὖν ὥσπερ εἰκὸς τὸν Κῦρον κατέπληξε. Scribendum καὶ ἐκ τούτων ὥσπερ οὖν εἰκός. In sequentibus ταῦτα γάρ τοι καὶ τὰ ζῷα ἀναπείθει ἡσυχίαν τε ἔχειν καὶ σωφρονεῖν, pro ἔχειν omnino scribendum ἄγειν. V. Var. hist. IX, 33 et quae ad Athenaeum XI 407° adnotavi.

Epist. 11 p. 179, 20  $\mathcal{G}$ αῦμα γὰρ ὅπως καὶ κατέλαβον αὐτόν. Pro γάρ, quod hic ferri non potest, scribendum δ' ἄρ', quod Aeliano familiare est. Contra γάρ restituendum Epist. 19 p. 184, 15, ubi non recte legitur αὐλητρίδα δὲ λυσάμενος: sed idem eximendum est Ep. 16 p. 182, 18 μάλιστα γὰρ ἐδεόμην παρόντος, ubi requiro δέ.

Ερίst. 12 p. 180, 6  $\pi\tilde{\omega}_S$  δὲ καὶ  $\tilde{\omega}\varphi \Im \eta$  τὴν ἀρχὴν διὰ σμικρότητα; εὖρινοι αρα ὄντως ἦσαν αἱ κύνες. οὐ γὰρ ἦν ἰδεῖν, ἀλλ' ἤσθοντο αὐτοῦ. In his verba διὰ σμικρότητα rectius, ut mihi videtur, legerentur post ἰδεῖν.

Epist. 13 p. 180, 14 ή γὰρ ἡσυχία καὶ τὸ ἄγειν σχολὴν τοῖς τῆς γῆς καλὴν πραότητα ἐνεργάζεται. Hercherus post τῆς γῆς excidisse suspicatur γεωργοῖς, praetulerim ἐργάταις vel ἐργαστῆρσι, qua forma utitur Aelianus Epist. 9 et Fragm. 264. Pro καλήν, quod recte Hercherum suspectasse opinor, forsan γαληνήν scribendum est, placidam mansuetudinem. Cfr. Epist. 15 p. 182, 5 ξξεις τι γαληνὸν ἐν τῆ ψυχῆ.

Paulo post legitur  $\sigma \dot{v}$  δὲ οὐχ οἶδ' ὅπως ἀγροῖχος εἶ καὶ γείτοσιν οὐχ ἀγαθὸς πάροιχος. Repugnant haec epistolae initio ubi laudaverat rusticae vitae (ἀγροίχου βίου) simplicitatem et mansuetudinem. Non dubitandum videtur, quin ἄγριος scribendum sit. Mox sequuntur haec ἀλλ' ὧ βέλτιστε Κτήμων τὸ σκαιὸν τοῦ τρόπου κατάλυσον, μηδέ σε ὁ θυμὸς ἐς λήθην προαγέτω. Pro ἐς λήθην, quod aperte corruptum est, scribendum videtur ἐς λάσθην i. e. ἐς ὑβριν. Eadem voce plus semel utitur Aelianus in fragmentis, coniungens ille etiam λάσθην καὶ ὑβριν Fragm. 155. Cnemonis nomen a Menandro petiit. V. Fragm. Com. IV p. 322. In fine epistolae malim  $\tau$ αῦτά σοι φίλε (vulgo φίλα) παρὰ φίλου παραγγέλματα.

Ερίει. 14 p. 181, 1 τοῦτο γοῦν πεκέφδαγκα τὸ δι' ἀγγέλων σοι λαλεῖν, ἀλλὰ μὴ πρὸς σαυτόν σε. Hercherus πρὸς αὐτόν σε. Requiri opinor ἀλλὰ μὴ πρός σ' αὐτός. Ibid. 6 μακάριον δὲ ἥγημαι τὸν Περσέα κατὰ δύο τρόπους. Non raro Attici sic perfecto ἥγημαι utuntur, nil igitur mutandum est. cf. Nat. An. VII, 20.

Epist. 15 p. 181, 22 δεῖ δέ σε ὅμως καὶ μὴ βουλόμενον ἡμερον ἡμῖν γενέσθαι αἰδοῖ καὶ ταῦτα γειτνιάσεως καὶ θεῶν ὁρίων τιμῆ. Verba καὶ ταῦτα, quae Hercherus deleri voluit, ego ante αἰδοῖ transposuerim.

Ibid. p. 182, 14 φίλου ταῦτα παραίνεσις νοοῦντος εἰς ἀγαθόν. Paulo audacius Hercherus scripsit νοοῦντός σοι ἀγαθά. Sufficit corrigere νουθετοῦντος εἰς ἀγαθόν: quorum verborum frequens est permutatio. Ad structuram cf. Aristoph. Vesp. 742 νουθετοῦντος εἰς τὰ πράγματα.

Epist. 16 p. 182, 29 ἐπὶ μὲν δὴ τούτοις καινῶς οὐχ άψαίμην σου. Periculosum est de talibus locis aliquid statuisse. Sensus fere tale quid postulat καινῶν οὐκ ἂν άψαίμην, hac conditione proposita novas res et a mea persona alienas non tentarim ego. σου e sequentibus ortum videri potest. In postrema parte epistolae malim σὲ μέντοι δοκεῖς κὰν ἐς πῦς ἄλασθαι. Vulgo σὲ μέν μοι δοκεῖς.

Epist. 17 p. 183, 7 ἐπεὶ τῶν χρηστῶν (ὁ Πλοῦτος) καὶ ἐπιμέλειαν τίθεται. Post καί Hercherus adjectivum excidisse suspicatur; non minus probabiliter conicias post χρηστών excidisse ώραν. Paucis interiectis vix satis emendate scriptis sequentur haec xaì Eva οἶκον τὸν ὑπ' οὐραν $\tilde{\omega}$  τόπον πάντα, ubi scribendum videtur πάντας. Tum legitur μήπω τοσαύτης κακίας αναπλησθείη γεωργών ήθη, ώς ζηλοτυπείν τε ές πλούτον και ύπες χρημάτων φρονείν. Pro poveiv nemo monitus dubitabit quin proveiv scribendum sit.  $\omega_{\rm c}$  e conjectura addidit Hercherus, neque impedio; sed praestat opinor mutata interpunctione scribere ζηλοτυπεῖν δὲ εἰς πλοῦτον καὶ ὑπὲρ γρημάτων φθονείν. ές άγρίας αίγας τραπείη ταύτα καί ές τούς έν δικαστηρίοις δήτορας. Proverbii είς άγρίας αίγας perrarus usus est, sed quo praeter paroemiographos utitur etiam Athenaeus III p. 83 · ωσπερ εἰς ἀγρίας ἡμᾶς αἶγας ἀποπέμπων τοὺς ζητοῦντας. Eadem paroemia obliterata esse videtur apud Philostratum Her. p. 309 K. εθχώμεθα οὖν Απόλλωνι Αυκίω τε καὶ Φυξίω τὰ μέν θηρία τοῖς ξαυτοῦ τόξοις έξελεῖν, τὴν δὲ νόσον ἐς αἶγάς φασι τρέψαι. Quae non assentior doctissimo editori praeeunte Leutschio ad Paroem. p. 268 inde explicanti, quod caprae nunquam sine febre esse perhibeantur. Excidisse opinor αγρίας ante αίγας, ut pestis devoveatur et in malam rem (είς κόρακας) abire iubeatur.

Epist. 18 p. 184, 7 πολύ ή γῆ τῆς θαλάττης ἑδοαιότεοον, καὶ αὖτη πιστοτέρα βεβαιοτέρας ἔχει τὰς παρ' ἑαυτῆς ἐλπίδας. Haec sic fortasse ad saniorem rationem revocari possunt καὶ ταὐτης

πιστοτέρας βεβαιοτέρας τ' έχει τὰς παρ' ἑαντης ἐλπίδας. Hercherus καὶ αὐτὴ [οὖσα] πιστοτέρα βεβαιοτέρας ἔχει.

Ερίει. 19 p. 184, 7 ἐπανήγαγέ μοι φάτταν ἀντὶ περιστερας φασίν, ἑταίραν ἀντὶ νύμφης. Duxit haec e Platonis Theaet. p. 199 τὴν τῶν ἕνδεκα ἐπιστήμην ἀντὶ τῆς τῶν δώδεκα λαβεῖν τὴν ἐν ἑαυτῷ οἶον φάτταν ἀντὶ περιστερᾶς. Cf. Aelianus V. H. XIV, 14 ἐοίκαμεν γὰρ ἀντὶ περιστερᾶς ἔχειν φάτταν.

Ερίst. 20 p. 185, 6 ή γῆ δὲ μήτης ἄμα καὶ τροφὸς αὕτη, φύεται δὲ καὶ δικαιοσύνη καὶ σωφροσύνη, καὶ ταῦτα ἐν τοῖς ἀγροῖς δένδρων τὰ κάλλιστα καρπῶν τὰ κρησιμώτατα. Hercherus τροφὸς ἡ αὐτή et mox καὶ ταῦτα [τῶν] ἐν τοῖς ἀγροῖς δένδρων τὰ κάλλιστα [καὶ τῶν] καρπῶν τὰ κρησιμώτατα. Equidem verba ἐν τοῖς ἀγροῖς loco suo mota et post σωφροσύνη transponenda arbitror, ut ad amussim respondeant iis quae initio epistolae leguntur φύεται μὲν ἐν τοῖς ἀγροῖς καλὰ πάντα. Cetera lenius fortasse ita redintegranda sunt καὶ ταῦτα δένδρων τε κάλλιστα καρπῶν τε κρησιμώτατα.

#### AEFULA NICHT AESULA.

An den beiden Stellen des Livius, an welchen der in den Handbüchern nach den Vulgattexten Aesula oder Aesulum genannte Ort in Latium von übrigens nicht genau bekannter Lage vorkommt, 26, 9, 9 (hier hat der Puteaneus aefulana) und 32, 29, 2 (aefulo der Bambergensis) und ebenso in der bekannten Stelle des Horaz carm. 3, 29, 6

ne semper udum Tibur et Aesulae

declive contempleris arvom

(die Hss. des Porphyrio haben aefulae, die der übrigen Scholien effule, und die beiden Pariser des Textes  $\pi$  und u bei Keller efule) spricht die Ueberlieferung deutlich für die Form mit f; nur bei Velleius 1, 14, 7 (aesulum) und bei Plinius 3, 5, 69 (aesolan) hat die sehr unsichere Ueberlieferung die Form mit s. Die mit f wird aber ausreichend geschützt durch das alte Gentile Aefolanus oder Aefulanus, welches ich in drei inschriftlichen Beispielen nachweisen kann (Gori 1, 158, 87; C. I. Gr. 3187; C. I. L. 1, 1555 = 2, 3408). Daher ist unzweifelhaft, wie bei Velleius und Plinius, so auch bei Horaz zu schreiben Aefulae.

# ZU SALLUSTIUS.

In Sallusts Darstellung des jugurthinischen Krieges findet sich eine chronologische und staatsrechtliche Schwierigkeit, die bisher unbeachtet geblieben zu sein scheint.

Der Gang der Ereignisse ist nach der wohl zusammenhängenden und sorgfältigen Erzählung folgender. Nach Beendigung des thatenlosen Sommerfeldzugs 644 begab sich der commandirende Feldherr, der Consul Sp. Postumius Albinus nach Rom zurück, um rechtzeitig dort die Comitien abzuhalten (c. 36, 1. 3). Allein der Versuch zweier Volkstribune sich das Amt wieder auf das folgende Jahr zu verschaffen, verzögerte die sämmtlichen Wahlen dieses Jahres. Vermuthlich werden die Tribune gegen die Zulassung jener beiden zur Tribunenwahl für 645 Einspruch gethan haben (resistentibus collegis c. 37, 1) dass verfassungsmässig einer solchen Wiederwahl bei den Tribunen, die nicht magistratus populi Romani waren, nichts im Wege stand, ist sowohl aus andern Gründen wie auch durch diese Angabe selbst . außer Zweifel — und haben sodann die zurückgewiesenen Tribune ihrerseits die sämmtlichen Comitien des Jahres verhindert, bis ihnen ihr Wille gethan sein würde. Denn im Uebrigen wurden zwar sowohl die Magistrate der Gemeinde wie die der Plebs in der Rangfolge gewählt, also die Aedilen der Plebs erst nach deren Tribunen, die Prätoren erst nach den Consuln, die curulischen Aedilen erst nach den Prätoren; aber die Wahlen der patricischen und der plebejischen Magistrate sind in keiner Weise connex und durch die Verhinderung der einen Gattung wird die andere an sich nicht berührt<sup>1</sup>). — Durch diese Zwischenfälle muss die Wahl der Consuln für 645 sich bis in dieses Jahr selbst hingezogen haben; denn die Erzählung giebt an, dass dem Nachfolger des Albinus durch die Verzögerung der Comitien die für die Operationen im Felde gegebene Frist verkürzt worden sei (c. 44, 3: aestivorum tempus

<sup>1)</sup> Es zeigt dies namentlich der Brief des Caelius ad fam. 8, 4.

comitiorum mora imminuerat), was nur dann einen Sinn hat, wenn die Comitien erst nach dem letzten December 644 stattfanden. Dasselbe ergiebt sich aus dem weiteren Verlauf der Erzählung. Der stellvertretende Oberfeldherr in Africa, des Consuls 644 Bruder A. Albinus, in Kenntniss gesetzt davon, dass bei der Verschleppung der Comitien das Eintreffen des neuen Oberfeldherrn so bald noch nicht zu erwarten sei, beginnt im Januar (c. 37, 3: mense Ianuario) 645 einen Feldzug gegen Iugurtha, der in raschem Verlauf zu einer Niederlage der Römer und zu einem schimpflichen Frieden führt. Dieser Friedensvertrag wird vom Senat cassirt. Darauf begiebt sich Sp. Albinus, nachdem er noch in Italien zur Verstärkung der africanischen Armee Truppen ausgeschrieben hat, zum Heer nach Africa (c. 39), wo er während eines Theils des Sommers das Commando führt (c. 44, 4: quantum temporis aestivorum in imperio fuit), freilich ohne das Gebiet des Feindes zu betreten, geschweige denn zum Schlagen zu kommen. Dass die Vertheilung der Provinzen unter die endlich gewählten Consuln für 645 später fällt als die Niederlage und der Friedensschluss des Aulus, wird ausdrücklich gesagt (c. 43, 1); allem Anschein nach machte erst die africanische Calamität jenem Wahlgezänk in der Art ein Ende, als der eine Theil der Tribune nachgab und die Comitien also zu Ende geführt werden konnten. Metellus kann demnach, zumal da er nach seinem Amtsantritt noch Truppen in Italien aushob (c. 43, 3, 4), erst spät im Sommer 645 nach Africa gelangt sein; und da er hier zunächst das Heer reorganisirte und es eine Zeit lang in der Provinz Africa Uebungsmärsche machen liefs, so ist es ganz begreiflich, dass er überhaupt in diesem Jahr nicht zum Schlagen kam, sondern seine Kriegführung erst 646 begann. Denn, wie ich dies anderswo (R. G. 2, 149 der 4. Ausg.) gezeigt habe, die Kriegsereignisse, die Sallust c. 46-73 erzählt, von dem ersten Ueberschreiten der feindlichen Grenze (c. 46, 5: infesto exercitu in Numidiam procedit) bis zu den Winterquartieren in der Provinz (c. 61, 2: exercitum in provinciam, qua - nicht quae - proxuma est Numidiae, hiemandi gratia collocat) und zu dem in die Zeit dieser Winterquartiere fallenden Zug gegen die Stadt Vaga (c. 68, 2) gehören einem einzigen Feldzug an, der nach dem Verhältniss, in dem er zu Marius Consulwahl steht, nothwendig in das Jahr 646 gesetzt werden muss. Von dieser Seite her ist also alles in vollkommener Ordnung und der sachliche und chronologische Zusammenhang der Ereignisse evident.

Aber zwei Stellen in der Erzählung Sallusts fügen dieser Darstellung

sich nicht gehörig ein. Einmal wenn es nach der Erzählung der Niederlage des Aulus und des Friedensschlusses heifst (c. 39, 2): ob ea consul Albinus . . . . senatum de foedere consulebat, et tamen interim exercitui supplementum scribere, ab sociis et nomine Latino auxilid accersere, denique omnibus modis festinare. Senatus...decernit suo atque populi iniussu nullum potuisse foedus fieri. Consul impeditus a tribunis plebis ne quas paraverat copias secum portaret, paucis diebus in Africam proficiscitur — so ist aus dem Gesagten klar, dass diese Dinge Monate nach dem letzten December 644 vorfielen, mit dem Albinus aufgehört hatte Consul zu sein. Der Anstand, dass der gewesene Consul noch mit diesem Namen genannt wird, ist von keiner besonderen Bedeutung; diese Nachlässigkeit im Ausdruck begegnet bekanntlich nicht selten und kehrt zum Beispiel gleich c. 47, 4 für Metellus wieder. Aber dass Sallustius in der That sich den Albinus hier als noch fungirenden Consul gedacht hat, zeigen die Worte senatum consuluit, die in ihrer technischen Eigenthümlichkeit nicht dem Proconsul, sondern nur dem den Vorsitz im Senat führenden Consul zukommen. Allerdings heißt es ähnlich bei Livius (44, 17) in der Erzählung der Vorbereitungen zu dem Kriege gegen Perseus: designatos (consules et praetores) extemplo placuit sortiri provincias, ut, cum utri Macedonia consuli cuique praetori classis evenisset sciretur, ii iam inde cogitarent pararentque quae bello usui forent senatumque consulerent, si qua de re consulto opus esset. Indess diese Stelle so wenig wie die des Sallust können den Satz umstoßen, daß weder die designirten noch die gewesenen, sondern nur die fungirenden beikommenden Beamten befugt sind den Senat zu befragen; und wo hiervon abgewichen wird, wird man nicht umhin können den Schriftsteller irriger Vorstellungen oder wenigstens falscher Redewendungen zu zeihen. — Den sachlichen Zusammenhang wird man sich wohl so zu denken haben. Sp. Albinus verließ die Provinz offenbar in der Absicht bis zum Jahresschluss in Rom zu bleiben und somit alsdann das Imperium abzugeben. Als aber die Wahl seines Nachfolgers sich hinzögerte, fing er an sich Rechnung zu machen auf ein zweites Feldherrnjahr in Africa und verliefs, um sich dieses nicht zu verschlagen, noch vor dem letzten December 644 Rom, um bei Ablauf seines Amtsjahrs außerhalb des Pomerium zu sein und also sein Imperium zu behalten. Damit hängt sicher zusammen, dass der Bruder des Consuls, jedenfalls auf dessen Geheifs, den africanischen Feldzug trotz der rauhen Jahreszeit bereits im Januar 645 wieder erössnete. Als nun nach der Katastrophe in Africa der Senat zusammentrat, berufen sei es von den Volkstribunen, wenn es deren damals gab, sei es von dem Interrex, konnte Albinus, seit dem 1. Jan. 645 Proconsul, an dieser Sitzung allerdings theilnehmen, wie in einer ähnlichen Stellung Pompeius, wenn der Senat im Tempel des Apollo oder sonst vor den Thoren zusammentrat; und wir haben keinen Grund zu bezweifeln, dass er dies gethan und also factisch den Senat abgehalten hat. Gerechtsertigt ist damit die Darstellung, wie Sallust sie giebt, zwar in keiner Weise; aber er hat hier doch mehr in der Form als in der Sache gesehlt.

Wenn hier ein zwar nicht geringes, aber doch nicht unbegreifliches Versehen des Schriftstellers vorliegt, so lässt sich von der zweiten anstöfsigen Stelle kaum auch nur dies behaupten. Es ist dies die Angabe c. 43, 1: post Auli foedus exercitusque nostri foedam fugam Metellus et Silanus consules designati provincias inter se partiverant. Jener Friedensschluss fällt in den Januar oder Februar 645, die Wahl der Consuln frühestens in den Februar dieses ihres Amtsjahres, wahrscheinlich noch später; wie können sie demnach designati genannt werden? Denn dass. wenn die Wahl der Consuln erst nach dem festgesetzten Antrittstag erfolgt, sie gar nicht erst designati werden, sondern ex templo antreten, ist selbstverständlich und notorisch. Auch sonst macht diese Angabe Schwierigkeit: denn der Regel nach theilen die Consuln sich in ihre Comnetenzen erst nach dem Amtsantritt und wenngleich aus älterer Zeit einige Fälle vorkommen, wo sie aus besonderen Gründen bereits früher dazu schreiten (Liv. 27, 36. 44, 17. Becker 2, 2, 120), so ist es doch sehr zweifelhaft, ob im siebenten Jahrhundert, nachdem das sempronische Gesetz die Theilung der consularischen Competenzen ein für allemal geordnet hatte, dies noch statthaft war. Indess es bedarf dieses Nebengrundes nicht; das zuerst angeführte Moment ist entscheidend, und will man nicht annehmen, dass der zwar nicht sehr gründliche, aber gewandte und sachkundige Schriftsteller sich in unbegreiflicher Weise hier verwirrt hat, so bleibt nur die Annahme übrig, dass der überlieferte Text verdorben ist. Nach meiner Ansicht ist statt consules desianati zu schreiben consules de senatus sententia, welche letztere Formel wenigstens in Gesetzurkunden und auf Münzen bekanntlich abgekürzt wird DE · S · S1) und ohne Zweifel, eben wie das verwandte s. c., eine

<sup>1)</sup> Vgl. wegen der Inschriften C. I. L. I p. 612, wegen der Münzen mein röm. Münzwesen S. 378. 453. Bekanntlich hat die Eingangsformel der lex Antonia de Termensibus, wonach die Tribunen DESS das Gesetz rogiren, lange Zeit die Missdeutung erfahren, als sei dasselbe von designirten Volkstribunen eingebracht

der wenigen allgemein gültigen Abkürzungen gewesen ist, die in der klassischen Zeit auch in historischen Schriften zugelassen wurden. Diese Abkürzung aber konnte von einem minder kundigen Schreiber, zumal wenn sie, wie hier, hinter COSS. stand, irrthümlich durch designati aufgelöst werden. Damit ist nicht bloß jener arge Uebelstand beseitigt, sondern auch erklärt, was ein Pragmatiker wie Sallust nicht unterlassen konnte zu erklären, auf welchem Wege bei der Theilung der Competenzen Africa an Metellus kam: es war der Wunsch des Senats, dem der College sich fügte. — In der neuesten Ausgabe des Sallustius von H. Jordan, die für diesen so viel behandelten Schriftsteller anstatt der früheren eben so weitschichtigen wie unzuverlässigen Apparate zuerst eine knappe und feste Textgrundlage geschaffen hat, ist dieser dem Herausgeber von mir mitgetheilte Vorschlag bereits berücksichtigt worden.

Mit diesem Anstofs, den Sallusts Darstellung des jugurthinischen Krieges dem aufmerksamen Leser hervorruft, wird es nicht unpassend sein einen anderen in der Schilderung der catilinarischen Verschwörung begegnenden und nur zu wohl bekannten zusammenzustellen.

Die Frage, an welchem Tage die erste catilinarische Rede gehalten sei, ist oft, zuletzt von Madvig (opusc. 1, 194), Drumann (5, 456) und Halm in der Einleitung zu seiner kleineren Ausgabe der Catilinarien § 17 behandelt worden, ohne daß ein befriedigendes Ergebniss erreicht worden wäre. Denn Drumanns Interpretationen der einzelnen Stellen sind keineswegs genau, und Madvigs Resultat, daß die erste catilinarische Rede in der Nacht vom 7. auf den 8. Nov. gehalten und also gleichsam zweien Tagen zuzuschreiben sei, ist ebenso ein Nothbehelf wie Halms Annahme, daß Cicero bei Niederschreibung der Reden sich um einen Tag versehen haben müsse. Indess scheint es nicht unmöglich, wenn man bloß die ciceronischen Stellen ins Auge fasst, zu einem befriedigenden Ergebniss zu gelangen. Es wird nothwendig sein, so bekannt dieselben auch sind, sie hier zusammenzustellen.

worden. Uebrigens findet sich sehr häufig de senatus sententia und ex senatus consulto, selten ex senatus sententia (Cic. ad fam. 12, 4, 1), vielleicht niemals de senatus consulto. Auch sind die beiden Formeln im Werth nicht völlig identisch; sententia ist das Gutachten, consultum der Beschluss und dem entspricht der Gebrauch der Präpositionen. Man kann vergleichen, dass lateinisch nur de consilii sententia gesagt wird, nie ex consilii consulto, da das consilium bekanntlich nur beräth, der Berathene aber nicht rechtlich verplichtet ist dem Gutachten zu folgen.

- 1. Cicero pro Sulla 18, 52 schildert die von ihm abgehaltenen Consularcomitien und fährt dann fort: (C. Cornelius) inter falcarios ad M. Laecam nocte ea quae consecuta est posterum diem nonarum Novembrium me consule Catilinae denuntiatione convenit. Quae nox omnium temporum coniurationis acerrima fuit atque acerbissima. Tum Catilinae dies exeundi, tum ceteris manendi condicio, tum discriptio totam per urbem caedis atque incendiorum constituta est; tum....(C. Cornelius) illam sibi officiosam provinciam depoposcit, ut cum prima luce consulem salutatum veniret, ... me in meo lectulo trucidaret.
- 2. Cicero in Cat. 1, 1, 1 . . . . quid proxima, quid superiore nocte egeris, ubi fueris, quos convocaveris, quid consilii ceperis, quem nostrum ignorare arbitraris? . . . . 4, 8: recognosce mecum noctem illam superiorem . . . . dico te priore nocte venisse inter falcarios . . . in M. Laecae domum . . . 9 . . Fuisti . . apud Laecamilla nocte, Catilina, distribuisti partes Italiae, statuisti quo quemque proficisci placeret, delegisti quos Romae relinqueres, quos tecum educeres, discripsisti urbis partes ad incendia, confirmasti te ipsum iam esse exiturum, dixisti paulum tibi esse etiamnunc morae, quod ego viverem. Reperti sunt duo equites Romani, qui . . . sese illa ipsa nocte paullo ante lucem me in meo lectulo interfecturos pollicerentur. Haec ego omnia vixdum etiam coetu vestro dimisso comperi, domum meam maioribus praesidiis munivi atque firmavi, exclusi eos, quos tu ad me salutatum miseras, cum illi ipsi venissent quos ego iam multis ac summis viris ad me id temporis esse venturos praedixeram.
- 3. Cic. in Cat. 2, 6, 12: quaesivi a Catilina, in nocturno conventu apud Laecam fuisset necne. 13... patefeci cetera, quid ea nocte egisset, quid in proximam constituisset, quem ad modum esset ei ratio totius belli discripta, edocui.

Die einzige unter diesen Angaben, die eine positive Zeitangabe enthält, ist in ihrer Fassung nicht ganz klar und die Bezeichnung nox quae consecuta est posterum diem nonarum Novembrium verschiedener Deutung fähig. Drumann, Madvig, Halm nehmen nach dem Vorgang von Ferratius den posterus dies nonarum Novembrium als gleichbedeutend mit postridie nonas, d. h. den 6. und setzen demnach die Zusammenkunft bei Laeca übereinstimmend in die Nacht vom 6. auf den 7. Nov. Beispiele indess für diese Redeweise sind nicht beigebracht worden mit Ausnahme der Stelle des Tacitus hist. 1, 26, die in den

Ausgaben lautet postero iduum die; aber da nach dem Zusammenhang hier die Iden ohne Hinzufügung des Monats unmöglich gestanden haben können und auch in der Handschrift nicht die steht, sondern dierum. ist die Stelle als verdorben für den Sprachgebrauch auf keinen Fall beweisend1). Andrerseits ist nicht nachgewiesen worden, dass da, wo es nicht zunächst darauf ankommt den Tag als postriduanus zu bezeichnen, in gewöhnlicher Datirung der Sprachgebrauch postridie nonas Nov. statt a. d. VIII id. Nov. zu sagen gestattet. Dagegen lassen Ciceros Worte sich ungezwungen dahin verstehen, dass posterus gar zur Datirung nicht gehört, sondern den Tag als den auf die eben vorher erzählten Consularcomitien folgenden bezeichnet, die Datirung also nur in den Worten nonarum Novembrium angegeben ist, gleich als wenn Cicero geschrieben hätte posterum diem, qui dies fuit nonarum Novembrium. Danach wären die Wahlen auf den 4. Nov. gefallen, welcher Tag auch dem Kalender zufolge comitial ist, und hätten sich die Verschworenen in der Nacht vom 5. auf den 6. im Hause des Laeca versammelt. Es war natürlich und angemessen in der Erzählung den zeitlichen und sachlichen Zusammenhang zwischen dem Ausfall der Wahlen und dem Ausbruch der Verschwörung dadurch hervorzuheben, daß die Verschwörungsnacht als die zweitfolgende nach dem Tag der Comitien bezeichnet ward. — Dass die Nacht, in der die Verschwornen bei Laeca sich versammelten, die zweitletzte vor dem Tage war, an dem Cicero im Senat die erste Rede gegen Catilina hielt und dass sie in dieser Rede als die nox superior oder prior von der unmittelbar dem Tage der Rede vorhergehenden, der nox proxima unterschieden wird, steht ebenso fest wie dass der Mordversuch auf den Consul an demselben Morgen stattfand, an dem er wenige Stunden später seine Rede hielt. Hesterno die, heisst es in der zweiten catilinarischen Rede 6, 12, cum domi meae paene interfectus essem, senatum in aedem Iovis Statoris vocavi, rem omnem ad patres conscriptos detuli — dass es unmöglich ist hesterno die von dem Vordersatz zu trennen und bloß mit senatum vocavi zu verbinden, haben Madvig und Halm mit vollem Recht bemerkt. Danach ordnen sich die Ereignisse also in folgender Weise:

<sup>1)</sup> Man hat auch vorgeschlagen Ianuariarum oder Decembrium statt dierum zu schreiben. Vielleicht ist postero iduum dierum nichts als falsche Auflösung von postridie und der Tag gemeint nach demjenigen, an dem der Abfall der germanischen Legionen in der Hauptstadt bekannt ward.

```
prid. non. Nov. (Nov. 4) Consularcomitien
non. Nov. ( ,, 5)
..... Versammlung bei Laeca (nox superior)

VIII id. Nov. ( ,, 6)
..... Mordversuch auf Cicero (nox proxima)

VII ,, ,, ( ,, 7) erste catilinarische Rede

VI ,, ,, ( ,, 8) zweite ,, ,,
```

Unter diesen Voraussetzungen, und ich meine unter diesen allein, lässt sich auch die Angabe des Asconius (in Pison. p. 6) befriedigend erklären, dass von dem Senatsbeschluss, der die Consuln mit dictatorischer Gewalt bekleidete, bis zu dem Tage der ersten catilinarischen Rede nicht, wie Cicero (in Cat. 1, 2, 4) ungenau angebe, zwanzig, sondern achtzehn Tage verslossen seien, wobei sowohl nach der allgemeinen Sitte als nach dem Zusammenhang Anfangs- und Endtag mitgezählt sein müssen. Denn jener Beschluss ist vom 21. Oct. (Cic. pro Mur. 25, 51; in Cat. 1, 3, 7) und von da bis zum 7. Nov. sind achtzehn Tage. Dass aber hier, wenn irgendwo, Asconius genau gerechnet hat, kann keinem Zweisel unterliegen.

Untergeordnete Bedenken können in diesem so schwierigen Dilemma nicht entscheiden. Man wird es auffallend finden, dass die Schilderhebung des Manlius bereits am neunten Tage vor den Wahlen. am 27. Oct. stattgefunden hat. Aber daß Manlius die Nachricht von dem Ausfall der Wahlen nicht abwartete, um loszuschlagen, wird allgemein zugegeben; was kommt alsdann darauf an, ob er neun Tage oder einen Tag vor den Wahlen losschlug? Andrerseits lag es im Interesse der Optimaten, von denen die Festsetzung des Wahltages abhing, die Comitien hinzuzögern, bis die revolutionäre Partei zu offener Gewalt geschritten war, und dadurch entweder Catilina zum Rücktritt von der Candidatur zu zwingen oder mindestens ihm die Stimmen der Schwankenden zu entfremden. Auch stellt Cicero nirgends den offenen Aufstand des Manlius als eine Folge der Niederlage seiner Partei in der Wahlschlacht dar. — Ein ernstlicherer Einwurf kann daraus hergenommen werden, dass die Comitien auf den 28. Oct. angesetzt gewesen zu sein scheinen. Freilich erfahren wir mit Bestimmtheit nur. dass dieselben am 21. Oct. hatten stattfinden sollen, aber am Tage vorher durch Senatsbeschluss vertagt wurden (Cic. in Cat. 1, 1, 7 und pro Mur. 25, 51). Indess wenn nach Ciceros Angabe in der ersten catilinarischen Rede Catilina den 28. für die Ausführung seines Mordplanes bestimmt hatte, und an diesem Tage eine Anzahl der angesehensten Senatoren sich von Rom entfernten, Cicero aber, der zurückblieb, den Mordplan vereitelte, so wird, namentlich nach Vergleichung der correlaten Berichte in den Reden für Murena und für Sulla, nicht wohl geleugnet werden können, dass der Mordplan des 28. Oct. mit den Consularcomitien in Zusammenhang gestanden hat. Jedoch folgt daraus noch nicht mit Nothwendigkeit, wie auch schon von Andern (Halm a. a. O. A. 49) mit Recht hervorgehoben worden ist, dass der Vorgang am 28. Oct. und der an den Consularcomitien zusammengefallen sind: was Cicero in der ersten catilinarischen Rede von seinen Gegenanstalten am 28. Oct. berichtet, ist anders gehalten als wo er über sein berühmtes Auftreten im Panzerhemd handelt. Man wird annehmen dürfen, dass die Comitien auf den 28. Oct. verschoben waren, Cicero aber zunächst sich wieder durch eine Vertagung half und sie daher erst am 4. Nov. stattfanden. Um dies ziemlich schwächliche Verfahren zu bemänteln ist, wie es scheint, in den Darstellungen die Vertagung umgangen.

Aber, wird man sagen, alle diese Erwägungen scheitern an der bestimmt bezeugten Thatsache, dass der Mordversuch auf Cicero unmittelbar auf die nächtliche Zusammenkunft der Verschworenen bei Laeca gefolgt ist, ja die beiden Mörder aus dieser selbst weggegangen sind um die That auszuführen, während nach der obigen Aufstellung zwischen beiden Ereignissen vierundzwanzig Stunden liegen. — Gewiss legen Ciceros Worte diese Auffassung nahe; allein sie sagen doch, streng genommen, nur, dass die beiden Mörder sich in der Zusammenkunft nicht bloss zu der Blutthat, sondern auch zu deren sofortiger Vollziehung bereit erklärten. Wie wenn Catilina darauf erwiedert hätte, dass er das Anerbieten annehme, aber dass es für diesen Tag zu spät sei und auf den nächsten Tag verschoben werden müsse? Verschiedene Umstände scheinen diese Annahme zu unterstützen. In den bei den ersten catilinarischen Reden wird mit Nachdruck von den Vorgängen an zwei verschiedenen Nächten gesprochen, während, wenn der Mordversuch auf Cicero sich unmittelbar an die Conferenz bei Laeca anschloss, es völlig dunkel bleibt, warum Cicero nicht blofs die vorletzte Nacht erwähnt. In der zuletzt abgedruckten Stelle wird sogar deutlich gesagt, dass in der ersten Nacht der Plan entworfen, die zweite zu dessen Ausführung bestimmt gewesen sei. Was kann die 'für die nächste Nacht festgesetzte Unthat' anders gewesen sein als die Ermordung Ciceros? Denn alle die andern Vornahmen, die in der Conferenz bei Laeca beschlossen wurden, die Anzündung der Stadt und so weiter sollten augenscheinlich erst nach Catilinas Abreise stattfinden, der un-

bequeme Consul aber vorher beseitigt sein (paulum tibi esse etiamnunc morae, quod ego viverem). Ferner begreift man schwer, wenn der Mordversuch unmittelbar auf die Zusammenkunft folgte, wie Cicero in der Lage sein konnte den spät in der Nacht gefassten, am frühen Morgen ins Werk gesetzten Plan vorher vielen angesehenen Männern mitzutheilen. Man kann zwar sagen, dass bereits die ersten Morgenbesucher sich bei dem Consul eingefunden hatten, als die Mörder erschienen, und Cicero diesen deren Erscheinen vorhersagte; aber dagegen spricht, dass die Mörder auf jeden Fall die früheste Morgenzeit wählen mussten, so lange das Empfangzimmer noch leer war. Weit einfacher gestaltet sich alles, wenn die nächtliche Berathung bei Laeca sich so lange hinzog, dass Vargunteius und Cornelius ihren Plan um vierundzwanzig Stunden verschieben mussten; es ist sehr möglich, dass nur dieser Aufschub Cicero gerettet hat. Dass er diese Zwischenzeit nach Möglichkeit in den Schatten stellt und für den Zuhörer verschwinden lässt, ist ganz in seiner Weise. In stiller Allmacht und Allwissenheit gleich der waltenden Vorsehung machte der große Consul die Pläne der Verschworenen augenblicklich zu Schanden; es schadete dem drastischen Effect, sowohl wenn man die Quelle erfuhr, aus welcher diese Vorsehung sich informirte, als wenn die Zeitfrist bekannt ward, die derselben zur Abwendung des Schlages verstattet war.

Wenden wir uns nun von Cicero zu Sallustius, so erzählt dieser (c. 27), wesentlich wie Cicero selbst, die Conferenz bei Laeca, Catilinas Erklärung, dass er zum Heer abgehen werde, so wie Cicero gefallen sei; das Erbieten des Vargunteius und Cornelius diesen sofort aus dem Wege zu räumen: constituere ea nocte paulo post cum armatis hominibus sicuti salutatum introire ad Ciceronem ac de improviso domi suae imparatum confodere. Curius... propere per Fulviam Ciceroni dolum qui parabatur enuntiat. Ita illi ianua prohibiti tantum facinus frustra susceperant. Niemand wird bezweifeln, dass Sallustius die Zusammenkunft bei Laeca und den Mordversuch als unmittelbar auf einander folgend betrachtet; aber wir sind gewiss befugt anzunehmen, dass er unter dem Einsluss der catilinarischen Reden schrieb und diese genauer studirt hatte als die Acten des Senats: das Missverständniss des Zusammenhangs, das Cicero seinen Hörern nahe legt, hat sich hier vollzogen. Natürlich ist bei ihm auch sonst der Zusammenhang der Dinge gänzlich verschoben: er (und ähnlich nach ihm Dio 37, 30, 31) erzählt erst (26) den Ausfall der Comitien (4. Nov.); dann (27, 1. 2) die Entsendung des Manlius; hierauf (27, 3 - 28, 3) die Zusammen-

kunft bei Laeca und den Mordversuch gegen Cicero (6. 7. Nov.); danach (28, 4) das Losschlagen des Manlius in Etrurien (27. Oct.) und endlich (29, 1. 2) die Ausstattung der Consuln mit dictatorischer Gewalt (21. Oct.), während in Wahrheit die Ereignisse in einer ganz anderen, zum Theil gerade in der umgekehrten Folge eingetreten sind. Die von Linker vorgeschlagene Transposition, wonach der Abschnitt 27, 3-28, 3 vor die Erzählung von Ciceros Auftreten im Senat am 7. Nov. gerückt wird, wird kein besonnener Philologe billigen, da sie weder zerrissene Satzglieder vereinigt noch auch nur ohne Aenderungen an dem überlieferten übrigens ganz unanfechtbaren Text durchgeführt werden kann; aber auch sachlich beseitigt sie nur einen Anstofs unter vielen. Vielmehr wird man sich dabei zu beruhigen haben, dass Sallustius ohne genaue Prüfung und nach ziemlich oberslächlicher Lesung insbesondere der ciceronischen Reden seine Darstellung niederschrieb, sichtlich bemüht die Dinge in einen pragmatischen Zusammenhang zu bringen, aber ziemlich gleichgültig dagegen, ob dieser Zusammenhang der wirkliche war oder nicht. TH. MOMMSEN.

# INSCHRIFT VON ASTORGA.

Aus Astorga im Königreich Leon, dem alten Asturica Augusta, geht mir soeben die folgende neuerdings in der nächsten Umgebung der Stadt gefundene Inschrift in einem vorzüglich gelungenen Papierabdruck zu:

 $\begin{array}{ccc} \textbf{L} \cdot \textbf{VALERIVS} \cdot \textbf{L} \cdot \textbf{L} \cdot \\ & \textbf{AVCTVS} \cdot \\ \textbf{AVIVM} & \cdot & \textbf{INSPEX} \cdot \\ \textbf{BLAESVS} & \cdot & \textbf{A} \cdot \\ \textbf{L} \cdot \textbf{VI} \cdot \textbf{S} \cdot \textbf{T} \cdot \textbf{T} \cdot \textbf{L} \cdot \end{array}$ 

5

#### FELICIO · FRAT

An der Lesung ist nicht der geringste Zweifel; die Schrift ist die sorgfältige der antoninischen Zeit. L. Valerius L(ucii) l(ibertus) Auctus ---- a(nnorum) LVI s(it) t(ibi) t(erra) l(evis). Felicio frat(er fecit oder dgl.) Das ist klar und sehr gewöhnlich; aber was übrig bleibt, avium inspex blaesus (als zweites Cognomen wird man doch blaesus nicht nehmen dürfen), ein stammelnder Vögelbeschauer, ist desto sonderbarer. Weder inspex kommt so viel ich sehe sonst vor, noch, wenn man avium inspex für gleichbedeutend mit auspex nimmt, dieses letztere als Bezeichnung eines Amtes oder Geschäftes. E. H.

# ZU TACITUS AGRICOLA.

Obwohl Tacitus Schrift über Agricola zu denjenigen Stücken der classischen Litteratur gehört, welche in jüngster Zeit von der deutschen Philologie mit besonderer Vorliebe behandelt worden sind, und zwar ebensowohl in Bezug auf Composition und Inhalt wie auf die überaus schwierige Textesemendation, so scheint mir doch, so weit ich sehen kann, ein bestimmter Nachweis über die Veranlassung zu derselben, sowie eine einleuchtende Definition des litterarischen Genus, zu welchem sie gehört, noch zu fehlen. Wenigstens finde ich in den mir zugänglichen Büchern, den Litteraturgeschichten sowohl wie den zahlreichen Gesammtausgaben des Tacitus und Einzelausgaben des Agricola, auf diese Fragen keine befriedigende Antwort 1). Das durchaus hohle und windige Gerede von Walch 'über die Kunstform der antiken Biographie' geräth zwar mehr und mehr in die wohlverdiente Vergessenheit, aber dennoch begnügt man sich meist damit den Agricola mit dem sehr allgemeinen Ausdruck einer 'Lebensbeschreibung' zu bezeichnen, während doch einleuchtend ist, dass derselbe mit den sämmtlichen auf griechisches Vorbild zurückgehenden biographischen Arbeiten der römischen Litteratur, von denen wir wissen, mit der moralischencyklopädischen Biographie des Varro und Nepos und mit den biographischen Memoiren des L. Voltacilius Plotus (oder wie er geheißen haben mag) über Pompeius, des Nepos und Tiro über Cicero (die wohl mehr den Litterator angingen als den Staatsmann), des L. Oppius und anderer über Cäsar, so wie mit der daran sich schließenden ausgedehnten Litteratur der Kaiserbiographieen 2) weder nach Inhalt und Absicht

<sup>1)</sup> Doch muss ich freilich gestehen, daß ich die von Wex in seinen Prolegomenis S. 219 ff. verzeichnete ältere Speciallitteratur keineswegs vollständig übersehe. Dagegen glaube ich von dem seit dem Jahr 1850, bis auf welches das Verzeichniss von Wex reicht, über den Gegenstand erschienenen wenigstens nichts wesentliches übersehen zu haben.

<sup>2)</sup> Sullas eigene von seinem Freigelassenen Epicades herausgegebenen Memoiren bereiten schon vor auf die Sitten des Principats.

noch in der Form das geringste gemein hat. Wenn auch von diesem Zweig der römischen Prosa nur weniges erhalten ist, so können wir uns doch aus dem erhaltenen und aus den Nachrichten über das verlorene eine ziemlich deutliche Vorstellung davon bilden. Die litterarhistorische Biographie aber, die nach gelehrtem alexandrinischen Vorgang erst spät in Rom aufkam, kann begreiflicher Weise hier gar nicht zur Vergleichung kommen. Auch das psychologische Element der Historiographie, welches unter den römischen Geschichtschreibern Sallust zum ersten Mal betont hat, bietet keine Anknüpfung dafür einer Schrift wie dem Agricola ihre Stellung innerhalb der übrigen Schriften des Tacitus und in der römischen Litteratur überhaupt anzuweisen. Selbst die handschriftlich überlieferte Aufschrift, Cornelii Taciti de vita et moribus Iulii Agricolae, obgleich offenbar hervorgegangen aus den ersten Worten (clarorum virorum facta moresque posteris tradere), deutet doch an, dass man vita Agricolae allein als nicht ausreichende Bezeichnung empfand. Der Verfasser selbst beruft sich im Proömium (Cap. 1) als auf ihn entschuldigende Vorbilder auf die Autobiographieen des P. Rutilius Rufus Consul 649 d. St. und des M. Aemilius Scaurus Consul 639 und auf die laudationes des Paetus Thrasea durch Arulenus Rusticus und des Helvidius Priscus durch Herennius Senecio (Cap. 2), die ihre Verfasser unter Domitian mit dem Leben büßten. Das, was den Agricola von der eigentlich biographischen Litteratur unterscheidet, ist offenbar die pietatis professio, welche ihm nach seines Verfassers eigener Meinung wenn nicht Lob, so doch Entschuldigung eintragen soll (Cap. 3 am Schluss); und diesen eigenen Andeutungen des Verfassers über Veranlassung und Absicht seiner Schrift braucht man nur zu folgen, so wie damit die Form derselben unbefangen zu vergleichen, um auf jene oben gestellten Fragen eine, wie ich glaube, durchaus befriedigende Antwort zu erlangen.

Dass Tacitus als Redner auf dem Forum und im Senat vom Beginn seiner senatorischen Laufbahn an eine hervorragende Stellung eingenommen hat, inter celeberrima ingenia fori nostri, wie er selbst von Aper und Secundus sagt (im Dialogus Cap. 2), ist bekannt. Mehr als aus des jüngeren Plinius übertriebenen Lobsprüchen (in den Briefen 7, 20, 3 vgl. 4, 13, 10) geht diess aus dem ganzen Dialogus hervor: für uns natürlich nur, die wir denselben trotz des noch immer nicht verstummten Widerspruchs für zweiselloss taciteisch halten. Aber weder von den Gerichts- noch von den Senatsreden, die er gehalten (und gewiss hat er deren sehr viel mehr gehalten als wir aus den zu-

fälligen Notizen in Plinius Briefen nachzuweisen vermögen), scheint er jemals eine, wie das ja auch von alter Zeit her üblich war, behufs der Herausgabe aufgeschrieben und in buchmäßiger Form veröffentlicht zu haben; denn sonst hätte sich davon aller Voraussetzung nach irgend eine Nachricht erhalten. Tacitus war die längste Zeit seines Lebens nur ein praktischer Redner, kein Schriftsteller, und auch seine Lehre war, nach altrepublikanischer Art, nur die praktische durch Beispiel und Gespräch, nicht die theoretische durch Vortrag und Herausgabe eines Systems<sup>1</sup>). Und die gleiche Stellung wie er nahmen gewiss viele der Besten seiner Zeit ein, die sich in den kriegerischen und bürgerlichen Aemtern des Reichs aus dem Ritterstand emporgearbeitet hatten. Politische Reden vor dem Volk, contiones auf dem Markt, gab es in Rom nicht mehr, seit die Wahlen und die Discussionen von Gesetzvorschlägen nur noch im Senat stattfanden. Dass selbst die Gerichtsreden ihren alten politischen Charakter verloren hätten und zu Schaustücken der Schulberedtsamkeit herabgesunken seien, darüber klagt Tacitus selbst im Dialogus. Aber eine Gattung von contiones gab es noch wie von Alters her so auch in der Kaiserzeit, jene man möchte sagen unschuldigste und zugleich populärste Gattung öffentlicher Beredtsamkeit aus dem γένος ἐπιδεικτικόν, welche der directe Aussluss der römischen pietas ist: die laudatio funebris, die Rede des nächstberechtigten und qualificierten Verwandten auf den verstorbenen Verwandten bei dem funus privatum, die des vom Senat oder vom Kaiser dazu bestimmten Senators auf den Senator beim funus publicum, bei beiden der Regel nach in foro pro rostris gehalten?). Belege für die

<sup>1)</sup> Schon desshalb wird man den facetiarum liber des Fulgentius de abstrusis sermonibus S. XXIV bei Lersch nicht mit Haase für eine theoretische Schrift des Tacitus über die Anwendung des Witzes in der Rede halten dürfen, sondern einfach zu den übrigen incredibilia dieses lügenhaften Autors stellen.

<sup>2)</sup> Die Darstellung bei Marquardt 5 S. 58 und 362 ist zu gedrängt, um alle hier in Betracht kommenden Momente in gehöriger Schärfe auseinanderzuhalten; doch ist hier nicht der Ort zu weiterer Ausführung des Gegenstandes. Nur dieß bemerke ich: die Sitte war unzweifelhaft uralt, vgl. Polybios 6, 53. Cicero rechnet einige der mortuorum laudationes zu den ältesten Resten der Prosa im Brutus 16, 61. Irrthümlich wird von Marquardt S. 58 das Alter derselben nach Cicero de orat. 2, 11, 44 bezweifelt; denn C. Lutatius Catulus Consul 652 hatte, wie an jener Stelle deutlich gesagt ist, nur mit der öffentlichen laudatio einer Frau, seiner Mutter Popillia, den Anfang gemacht. Die Magisterdissertation von Hermann Graff de Romanorum laudationibus commentatio, Dorpat 1862, 8., giebt ein sehr schätzenswerthes, fast zu verschiedenartige Dinge umfassendes Material, ist aber in der Verarbeitung desselben nicht glücklich. Auf den Agricola nimmt der Vf. keine Rücksicht. Auch ist zu verwundern, daß er, bei sonst sehr fleißiger Be-

Allgemeinheit des Gebrauchs anzuführen ist überflüssig; bei den jungen Leuten senatorischen Standes scheint die erste öffentlich gehaltene Leichenrede, oft gesprochen in der soeben erst erhaltenen toga virilis, gleichsam das tirocinium in der Beredtsamkeit gewesen zu sein. Dass uns von solchen laudationes funebres fast gar keine, und diese wenigen als nur zufällig erhaltene, nicht buchmässig aufgezeichnete Beispiele vorliegen, ist wohl nicht bloss ein Zufall, sondern in der Natur der Sache begründet: sie wurden ihres entweder noch sehr jugendlichen oder sehr individuellen, ausnahmslofs aber panegyrischen Charakters wegen gewiss nicht eben häufig von den Verfassern selbst herausgegeben. Nur diejenigen, welche hervorragenden Personen galten, wie die Rede auf den jüngeren Africanus, oder die von hervorragenden Personen gehaltenen, wie die Caesars auf seine Tante Iulia, erhielten sich in buchmäßiger Form. Aber der Luxus kostbarer Begräbnissstätten veranlasste wohl nicht selten, sie vollständig oder in gekürzter Fassung auf dem Grabdenkmal durch die Kunst des Steinmetzen in Marmor einhauen zu lassen: auf diese Weise sind uns drei laudationes funebres, die auf die Murdia (Orelli 4860) und die beiden jüngst von Mommsen behandelten auf die Turia und auf die ältere Matidia (merkwürdiger Weise alle drei Frauen betreffend) erhalten worden 1). Tacitus hielt als Consul im Jahr 97 die Leichenrede bei dem öffentlichen Begräbniss des Verginius Rufus (nach Plinius epist. 2, 1, 6); dass er ausserdem früher oder später in seinem Leben bei Leichenbegängnissen öffentlich gesprochen habe, ist zwar nicht bezeugt, aber auch nicht unwahrscheinlich. In einem Falle aber würde er, hätte es der Kaiser erlaubt und wäre er selbst in Rom anwesend gewesen, unzweifelhaft als nächstberechtigter Verwandter und gestützt auf das Recht der seltensten Freundschaft und Geistesverwandtschaft die Leichenrede zu halten gehabt haben: auf den Agricola, der ja, wie wir aus seinem Testament wissen, nur Frau und Tochter, des Tacitus Gemahlin, hinterliefs (Cap. 43). Aber schon im Jahre 90 hatte Tacitus mit seiner Gattin, in irgend einem auswärtigen Amt, Rom verlassen und war noch nicht zurückgekehrt, als 93 sein Schwiegervater starb (Cap. 45). Halten konnte er ihm also die Leichenrede nicht; desshalb schrieb er sie auf, und, nicht eine förmliche laudatio funebris selbst, aber hervorgegangen aus der Redeform der laudatio funebris,

nutzung der älteren Litteratur, doch die Zusammenstellung über die römischen laudationes in Taylors lectiones Lysiacae Cap. 3, in dessen Lysias London 1739 4. S. 680 ff., nicht gekannt hat.

<sup>1)</sup> S. die Abhandlungen der Berliner Akademie von 1863 S. 455 ff. Hermes I. 29

442 HÜBNER

ist die uns vorliegende Schrift, die erste Schrift ihres damals schon in den Vierzigen stehenden Verfassers. Denn es darf nicht bezweifelt werden, dass die Schrift noch bei Nervas Lebzeiten, da er Nerva Caesar aber nicht divus Nerva (wie in den Historien 1, 1) genannt wird (Cap. 3), und während der dreimonatlichen Mitregentschaft Traians, also zwischen dem October 97 und dem 27. Januar 98, herausgegeben worden ist<sup>1</sup>).

Sollte irgend jemand, dem diese Zeilen zu Gesicht kommen, die Neuheit des so eben ausgesprochenen Gedankens, der kaum auf den Namen eines besonderen *inventum* Anspruch machen darf, bestreiten, so erkläre ich mich im voraus bereit, den zweifelhaften Vorzug der Priorität dem berechtigten zu cedieren. Für diesen mir nicht unwahrscheinlichen Fall füge ich noch einige Bemerkungen über die Form der Schrift hinzu, welche mich schon vor einiger Zeit wie von selbst zu jener Annahme geführt haben.

Zunächst die Disposition ist die bekannte der Rede: procemium (Cap. 1 bis 3), enarratio (Cap. 4 bis 45), epilogus (Cap. 45 Mitte bis 46). Eingeschoben in die enarratio ist freilich ein Stück, welches in der Form und Ausdehnung, in welcher es vorliegt, in einer Leichenrede, auch in einer nicht wirklich gehaltenen, keinen schicklichen Platz findet: die Beschreibung von Britannien und die Erzählung von den früheren Expeditionen dorthin (Cap. 10 bis 17). Diess Stück ist eine selbständige historische Studie, kein bloß rhetorisches Stück, wesshalb der Vf. sich auch hier wieder wie im Prooemium entschuldigt (Britanniae situm populos quemultis scriptoribus memoratos non in comparationem curae ingeniive referam, sed quia tum primum perdomita est. ita quae priores nondum comperta eloquentia percoluere, rerum fide tradentur Cap. 10), ähnlich wie die wenig später geschriebene und umfänglichere Germania. In der später verfassten Darstellung der britannischen Ereignisse in den Annalen ist diese Studie frei verwendet und mannigfach berichtigt und erweitert worden (z. B. in der Erzählung von dem Aufstand unter Suetonius Paulinus). Das rhetorische Kunstwerk wird durch diese Erweiterung über seine Sphäre hinaus und in die des historischen Kunstwerks gehoben; wie denn auch der eigentliche Kern der

<sup>1)</sup> Beiläufig bemerke ich, dass die längst von Mommsen in den Berichten der sächs. Ges. der Wissenschaften von 1850 S. 300f. hervorgehobene sehr bestimmte Beziehung der Worte Nerva Caesar res olim dissociabiles miscuit principatum ac libertatem auf den von Nerva dedicierten Tempel der Libertas restituta auf dem Capitol, dessen Inschrift vorliegt (Henzen 5436), auch von den neuesten Herausgebern ignoriert wird.

Biographie, der Bericht über Agricolas britannische Verwaltung (Cap. 18 bis 39) mit den eingelegten Reden des Calgacus (Cap. 30 bis 32) und des Agricola (Cap. 33 bis 34), nach Form und Umfang über die einer Rede gesteckten Grenzen hinausgeht. Und dennoch fehlt wiederum in der biographischen Darstellung so manches Detail, das man bei dem Redner nicht verlangt, bei dem Geschichtschreiber aber vermissen würde, besonders eine durchsichtige chronologische Grundlage. Das Jahr der Geburt des Agricola wird ja erst bei Gelegenheit seines Todes wie beiläufig angegeben (Cap. 44), das der Ertheilung der toga virilis fehlt ganz, und ebenso jede Jahresangabe beim Antritt der einzelnen Staatsämter bis auf die Zählung der Kriegsjahre in Britannien. Bei den prima castrorum rudimenta (Cap. 5) und dem Legionsbefehl (Cap. 8) müssen eine Reihe rhetorischer Antithesen den Mangel von Angaben bestimmter Facta ersetzen: alles das natürlich in der Rede, nicht aber in der historischen Biographie. Die Germania geht auf dem einmal betretenen Wege eigentlich historischer Darstellung schon viel weiter, und, nachdem im Dialogus der Verfasser gleichsam sein stilistisches Glaubensbekenntniss abgelegt hat, schreitet er dann erst, durch jene vorangeschickten Fühler seines Publikums gewiss, zu den größeren historischen Arbeiten, die schon in Angriff genommen waren, als er seine erste Schrift, eben die Leichenrede, veröffentlichte (Agricola Cap. 3 am Schluss non tamen pigebit vel incondita ac rudi voce — der historische Stil des Tacitus erscheint im Agricola auch unter der mannigfachsten Verderbniss offenbar noch unentwickelt, wie ganz besonders schlagend die neuerdings von Urlichs in der Eos 1, 1864 S. 549 ff. angestellte Vergleichung mit dem Procemium der Historien zeigt — memoriam prioris servitutis ac testimonium praesentium bonorum composuisse; hic interim liber honori Agricolae soceri mei destinatus professione pietatis aut laudatus erit aut excusatus). Ganz analog standen gewiss die beiden kleinen uns erhaltenen Schriften des Sallust seinem größeren verlorenen Geschichtswerk gegenüber.

Ferner das Prooemium selbst mit der viel besprochenen Bitte um Entschuldigung an das Publicum. Diese zu erklären würde man nicht nöthig gehabt haben zu so halsbrechenden Mitteln zu greifen wie die neuesten Herausgeber (Wex z. B., der sich jene Schlussworte des Prooemiums als ein in ganz moderner Weise der Schrift vorgesetztes Motto denkt, welches entschuldigt werde; — anderer zu geschweigen), wenn man sich die Worte gesprochen gedacht hätte, gesprochen vor einer größeren Versammlung von dem nächsten Anverwandten des

Verstorbenen, der genau wusste, ein wie undankbares Geschäft das Loben selbst hervorragender Mannestugend sei in der aetas clarorum virorum suorum incuriosa, der erst zeigen wollte, gegenüber der allgemeinen Gleichgültigkeit, dass das Verdienst seines Schwiegervaters wirklich eine magna aliqua ac nobilis virtus gewesen sei, und im Stande das herrschende Gebrechen der öffentlichen Meinung, die ignorantia recti und die invidia, zu überwinden. Freilich, politische Gefahr erwuchs dem Verfasser jetzt nicht mehr daraus, in hoc beatissimo saeculo, wie noch vor kurzem den Verfassern der ganz ähnlichen, nur mit ausgeprägterer politischer Tendenz geschriebenen laudationes des Paetus Thrasea und Helvidius Priscus: aber, was schlimmer war, natura infirmitatis humanae tardiora sunt remedia quam mala und ingenia studiaque oppresseris facilius quam revocaveris. Und dabei ist doch auch nicht zu verkennen, dass Agricola zwar gewiss ein vortrefflicher Mensch, ein tapferer und kluger Offizier, ein loyaler Unterthan und vorsichtiger Politiker war, aber doch kein Mann ersten Ranges wie Scipio und Caesar, ja nicht einmal eine so bekannte Persönlichkeit wie die Häupter der Opposition im Senat zu Domitians Zeit, wie Thrasea und Helvidius Priscus und Verginius Rufus und so manche andere, die vielleicht viel größere Fehler hatten wie Agricola. Ihre Aufsehen machende Sittenstrenge wird Agricolas kluger Mäßigung gegenüber (qui, quod est difficillimum, ex sapientia modum retinuit Cap. 4) schon in dieser Schrift deutlich von Tacitus getadelt. Agricolas Verdienste waren stiller und bescheidener (Cap. 40 adeo ut plerique, quibus magnos viros per ambitionem aestimare mos est, viso aspectoque Agricola quaererent famam, pauci interpretarentur; Cap. 44 banum virum facile crederes, magnum libenter u. s. w.); daher begnügte sich auch Domitian damit, ihn unschädlich zu machen. Tacitus selbst legte auf die glänzenden kriegerischen Erfolge von Agricolas britannischer Statthalterschaft kein übermäßiges Gewicht; die recuperatae provinciae gloria (Cap. 5) des Suetonius Paulinus stellt er höher (vgl. Cap. 16 quod nisi Paulinus... propere subvenisset, amissa Britannia foret; quam unius proelii fortuna veteri patientiae restituit u. s. w.). Wie denn auch Agricola selbst in den Zeiten, quibus sinistra erga eminentes interpretatio (Cap. 5) überall bestrebt war, seine Erfolge bescheiden darzustellen (Cap. 18 nec Agricola prosperitate rerum in vanitatem usus expeditionem aut victoriam vocabat victos continuisse; ne laureatis quidem gesta prosecutus est; sed ipsa dissimulatione famae famam auxit, aestimantibus quanta futuri spe tam magna tacuisset); welches freilich

auch wieder das pessimum inimicorum genus, die laudantes (Cap. 41), zu seinem Nachtheil ausbeutete. Die stolzen Worte in der Rede des Agricola (Cap. 33) inventa Britannia et subacta sind stark rhetorisch gefärbt. Einen solchen Mann mit dem sittlichen Ernst der Treue und Kindesliebe öffentlich zu loben bedurfte wohl der Entschuldigung vor einem in jeder Beziehung verwöhnten Publicum, wie das der Hauptstadt; und als Tacitus jene berühmten Worte schrieb at nunc (jetzt da er die Schrift herausgiebt) narraturo mihi vitam defuncti hominis venia opus fuit (wofür fuerit mit Roth und Urlichs zu schreiben allerdings wohl eleganter und den Gesetzen der älteren Sprache entsprechender wäre, nicht aber nöthig ist), nämlich weil er eine Lichtseite der Domitianischen Zeit darstellen will, so dachte er sich wohl noch in der Situation des Redners vor der Leiche, der mit dem naheliegendsten und beinahe unvermeidlichsten aller Gemeinplätze seinen von Kindespflicht dictierten Panegyricus entschuldigt, -- quam non petissem [ut nunc eam petivi] incusaturus tam saeva et infesta virtutibus tempora, was er ja damals ohne Gefahr und mit sicherem Erfolg hätte thun können<sup>1</sup>). Aehnlich schickt der Fortsetzer des Tacitus Ammianus Marcellinus, welcher seinen Vorgänger mehr studiert und nachgeahmt hat, als man gemeinhin annimmt, der Darstellung seines Helden Iulian einige entschuldigende Worte voraus darüber dass fast alles, was er von ihm zu sagen habe, ad laudativam materiam pertinebit (16, 1, 3).

Drittens der Epilog mit der affectvollen Apostrophe an den Verstorbenen: tu vero felix, Agricola, non vitae tantum claritate sed etiam opportunitate mortis (Cap. 45) und der in ihrem Ernste rührenden Klage, daß trotz der liebenden Fürsorge der Gattin doch dem suchenden Blick des Sterbenden etwas gefehlt habe, die Gegenwart der Tochter und ihres Gatten. Die wirksame Form der directen Anrede des Verstorbenen (optime parentum) ist gewiss, auch wenn die laudatio gewöhnlich sich an die Hörer zu wenden pflegte und von dem Todten in der dritten Person sprach, häufig zur Anwendung gekommen. Mommsen (in der angeführten akademischen Abhandlung über die beiden Sepulcralreden S. 464) will zwar in der durchaus in jener Form abgefassten Rede auf die Turia nicht eine eigentliche laudatio, sondern eine in Form einer Ansprache abgefasste Grabschrift von rein indivi-

<sup>1)</sup> Wexens Interpunction nach incusaturus, welche wenn auch nur auf einen Moment die Möglichkeit einer Anklage des Agricola von Seiten des Tacitus supponiert, an sich ein Unding, und dann im Stil der Annalen den kühlen Gemeinplatz hinzufügt tam saeva et infesta virtutibus tempora — beides aus vielen Gründen zu verwerfen —, wird durch diese Annahme überflüssig.

dueller Art erkennen. Aber da der Anfang der Rede auf die Turia fehlt, so ist nicht einmal sicher, dass sie vollständig durchgeführt worden ist, und auch dafür hatte die griechische Theorie des Epitaphios, von der uns freilich bei Dionysios (in der sogenannten τέχνη Cap. 6, wenn sie von ihm herrührt), Theon (in den προγυμνάσματα Cap. 8 περὶ ἐγχωμίου καὶ ψόγου) und Menander dem Rhetor (περὶ ἐπιδειχτικών Cap. 11 περὶ ἐπιταφίου) nur noch schwache Reste vorliegen<sup>1</sup>), gewiss ihre bestimmten Regeln. Hier, in dem Epilog des Agricola, ist die Anrede unzweifelhaft ganz an ihrem Platze. In der darauf folgenden Erwähnung der piorum Manes (gerade wie am Schluss der Rede auf die Turia: te di Manes tui ut quietam patiantur atque ita tueantur opto), in dem Zuruf placide quiescas, in der in ihrer Höhe fast an moderne Auffassung streifenden Aufforderung an die Ueberlebenden. das Gedächtniss des Verstorbenen durch die That, durch Nachahmung seiner Denkart, zu feiern und ihn so der rechten Unsterblichkeit theilhaft zu machen: wer möchte darin den mit richtigem oratorischen Takt empfundenen Schluss einer Leichenrede verkennen?

Endlich der Stil der ganzen Schrift, der sich, wie längst bemerkt worden ist, und zwar auch in dem eingeschobenen historischen Excurs über Britannien, ebenso von der gedrängten Kürze der Germania wie von der anmuthigen Leichtigkeit des Dialogus unterscheidet, während erst die beiden späteren und größeren historischen Werke mit vollständigem Bewusstsein und vollendeter Kunst zum Gleichgewicht des großen historischen Stils, je nach dem Charakter des wechselnden Stoffes, sich erheben. Die pleonastischen Wendungen (wie vicit ac supergressa est; pronum magisque in aperto wozu Hofman-Peerlkamp, der ohne Noth promptum schreiben will, Parallelen gesammelt hat 2); saeva et infesta virtutibus tempora; fiducia ac robur; in huius sinu indulgentiaque educatus; magna excelsaque gloria; quies et otium zwei Mal; intervalla ac spiramenta temporum und viele ähnliche Beispiele), die durchgeführten Antithesen (wie noscere provinciam, nosci exerciui; discere a peritis, sequi optimos; nihil appetere in iactationem, nihil ob formidinem recusare; tum de salute, mox de victoria; in bona uxore tanto maior laus, quanto in mala plus culpae; virtute in obsequendo.

<sup>1)</sup> Vgl. Volkmanns Hermagoras S. 190 ff. Was Herr Caffiaux in seinem Buch de l'oraison funèbre dans la Grèce paienne, Valenciennes 1861, 8., über diese Dinge vorbringt, geht nicht sehr tief.

<sup>2)</sup> Die Pleonasmen der Germania stellt Halm zusammen in den Münchener Sitzungsberichten von 1864, 2 S. 12 ff.

verecundia in praedicando; et vincere inglorium, et atteri sordidum: in deposcendis periculis eadem audacia, in detrectandis eadem formido; singuli pugnant, universi vincuntur; Cap. 8 und 19 sind besonders reich an rhetorischen Antithesen), eine ganze Reihe anderer rhetorischer Figuren (extra invidiam, extra gloriam; procul ab aemulatione adversus collegas, procul a contentione adversus procuratores; no ster hic dolor, nostrum vulnus, nobistum nostrae absentiae condicione amissus; no bis luctuosus, amicis tristis, extraneis ignotis que non sine cura: a e que discordiam praepositoram exitiosam, a e que concordiam; simul suis virtutibus, simul vitiis aliorum; absens accusatus, absens absolutus und anderes), auf welche die Erklärer nicht ausreichend aufmerksam gemacht haben, die Gemeinplätze (wie besonders Cap. 3 und Cap. 42), zeigen deutlich, dass wir es noch wesentlich mit Tacitus dem Redner, inter celeberrima ingenia fori nostri, zu thun haben, der sich aus der rednerischen Praxis in dieser Schrift zuerst, dann mit weiteren Schritten in der Germania und im Dialogus nach Stoff und Form zum Geschichtschreiber bildete. Auch für die Kritik im einzelnen scheint mir diese Beobachtung von Wichtigkeit, insofern sie, trotz der überaus unsicheren Textesüberlieferung, doch davor bewahren muss, der Interpolation und Glossierung einen so großen Raum zuzugestehn, wie es neuerdings schon von Wex und dann ohne alles Maass von Hofman-Peerlkamp und Ritter geschehen ist; während Nipperdey mit mehr Maass verfährt (im Rhein. Museum 18, 1863 S. 350 ff., bes. S. 359, und 19, 1864 S. 97 ff.).

Uebrigens steht der Agricola, wenn er wirklich wie ich glaube eine in buchmäßiger Form publicierte laudatio funebris ist, als solche keineswegs allein in der römischen Prosa. Das älteste Beispiel einer solchen nicht gehaltenen sondern nur geschriebenen laudatio (abgesehn von den für andere geschriebenen uud von diesen gesprochenen), von dem wir wissen, ist, wenn ich nicht irre, Ciceros Schrift auf den jüngeren Cato, der liber M. Ciceronis, qui inscribitur laus Catonis (Gellius 13, 20 [19], 3), auf welche Caesar bekanntlich mit den beiden Anticatones antwortete. Doch mag es noch ältere Beispiele der Gattung gegeben haben. Zu den wenig älteren gehören offenbar die schon genannten laudationes auf Thrasea und Helvidius Priscus; diese von Senecio verfasst auf den Wunsch der überlebenden Gattin Fannia (Plinius epist. 7, 19, 5). Für die halb dilettantische Schriftstellerei der vornehmen Kreise des ersten Jahrhunderts, welche ungefähr die Mitte hält zwischen der rhetorischen Declamation und der politischen Partei-

schrift, mag es kaum eine bequemere und zugleich wirkungsvollere litterarische Gattung gegeben haben als eben die schriftliche laudatio eines hervorragenden Mannes. Man könnte damit in gewisser Hinsicht die éloges der französischen Akademiker auf ihre Vorgänger vergleichen. Tacitus Neuerung bestand aber darin, daße er diese beliebte Gattung anwendete, gedeckt durch die Pflicht der pietas auf einen minder bekannten Mann, dessen hervorragende Bedeutung von der incuriosa suorum aetas nicht gehörig beachtet worden war, und daßer sie durch den Hintergrund, zu welchem eben die Eroberung von Britannien Veranlassung gab, über das bloß individuelle und formale Interesse hinaus zu einer allgemein historischen Leistung erhob.

E. HÜBNER.

# ZU AELIANS FRAGMENTEN.

In der Leipziger Ausgabe der Fragmente Aelians habe ich anzuführen vergessen, daß Rasmus für die unter N. 135 vereinigten, bisher beziehungslosen Fragmente

τὰ τέχνα αὐτῶν ἀθροίσαντες εἴς τινα ἄλω καὶ ἱππαγέλην ἐπελάσαντες ἀπώλευτον, μάλα ἀνοίκτως ἀλοῶντες διέφθειραν οὐ μὴν ἀτιμωρήτους ἐγένετο μεῖναι τοὺς παῖδας τοὺς ἀλοηθέντας, ἑτεραλκὴς γὰρ ἡ νίκη γενομένη τῶν πλησίον ἦν längst den gehörigen Titel gefunden hatte, indem er in ihnen Bruchstücke einer Schilderung der von Athenäus XII S. 524 aus Heraklides Ponticus berichteten Kämpfe der Aristokraten und γέργιθες in Milet erkannte. Als älianisch und zu den obigen Fragmenten gehörig bezeichnet er demnach noch folgende Glosse des Suidas:

Περιβολή: καλούνται δὲ ὑπὸ τῶν ἐν περιβολῆ Γέργιδες η τε τύρβη καὶ οἱ χειρώνακτες.

Außerdem ist mit Rasmus für πλησίον 135 h 13 πλουσίων und mit W. Dindorf im Thesaurus ξππων ἀγέλην für ἱππαγέλην zu bessern.

Uebersehen habe ich auch die Glosse in Cramers An. Par. IV S. 59, 27: ἀδοκίμαστος. Αἰλιανὸς ἐν τῷ περὶ προνοίας und, woran mich Rasmus erinnert, die Worte des Etymol. Gud. Τιτω σημαίνει τὴν ἡμέραν καὶ γράφεται διὰ τοῦ ἰῶτα· παρὰ γὰρ τὸ Τιτὰν γίνεται Τιτᾶνος, Τιτανίω καὶ Τιτανίς, καὶ ἐκεῖθεν ὑποκοριστικὸν Τιτω, ώσπερ Ύψιπύλη Ύψω, Εἰδοθεὰ Εἰδω. τιτάνος ι ἀμφότερον Ἰταλικώτερον γάρ ἐστιν ἐν οἶς καὶ περὶ τοῦ Αἰλιανὸς διέλαβε. Nach περὶ τοῦ fehlt ein Eigenname. Rasmus vermuthet Ἰπλαντος.

R. H.

# MISCELLEN.

#### ZUM POLIORKETIKON DES AENEAS.

- 2, 5 p. 18 (des ersten Bandes der griechischen Kriegschriftsteller von Köchly und Rüstow). οἱ μὲν γὰρ ἄπειροι ὄντες η γρη σωθήναι διὰ τὰς φράξεις τῶν άμαξῶν, οἱ δὲ ἐμπείρως διώκοντες ταχν πολλούς ἔφθειραν. Dass im ersten Gliede das Verbum finitum fehle, ist einleuchtend, dass es etwa  $\eta \pi \delta \rho ov \nu$ , wie Köchly gesetzt hat, oder besser  $\eta \pi \sigma \rho \sigma \tilde{\nu} \nu \tau \sigma$ , wie Haupt in dieser Zeitschrift 1, 254 vorschlägt, gelautet haben möge, nicht unwahrscheinlich. Nur darf dann nicht mit Haupt ἄπειροι ὄντες als daraus verdorben betrachtet werden, wie die Vergleichung der Stelle des Thukvdides lehrt, welche Aeneas für diese Erzählung zum Theil wörtlich benutzt hat, 2, 4: τραπόμενοι έφυγον διά τῆς πόλεως, ἄπειροι μὲν ὄντες οί πλείους εν σκότω καὶ πηλώ των διόδων ή χρή σωθήναι. καὶ γὰς τελευτώντος τοῦ μηνὸς τὰ γιγνόμενα ἦν: ἐμπείρους δὲ ἔχοντες τοὺς διώκοντας τοῦ μὴ ἐκφεύγειν, ώστε διεφθείροντο πολλοί. Sicher dagegen scheint mir, und zwar nicht allein der Uebereinstimmung mit Thukydides wegen, dass bei Aeneas διέφθειραν für έφθειραν herzustellen ist. Wäre die Benutzung nicht eine sehr freie, so könnte man auf den Gedanken kommen, statt jenes ηπορούντο sei aus Thukydides έφυγον einzusetzen, wodurch ein dem Ausdrucke des Originals entsprechender Gegensatz der beiden Glieder erzielt werden würde.
- 4, 3 p. 24. Die Megarenser beabsichtigen einen Handstreich gegen die Frauen der Athener während der Thesmophorienfeier zu Eleusis; Pisistratos hört davon und legt einen Hinterhalt: ὁ δὲ Πεισίστρατος ἀπούσας προενήδρευσεν. ἐπεὶ δὲ οἱ ἐπ τῶν Μεγάρων ὡς λεληθότες ἀπέβησαν καὶ ἀπὸ τῆς θαλάττης ἐγένοντο, ἐξαναστὰς ὁ Πεισίστρατος τῶν ἐνεδρευόντων τε ἀνδρῶν ἐκράτησε καὶ διέφθειρε τοὺς πλείστους, καὶ τῶν πλοίων, οἶς ἀφίκοντο, ἐγκρατὴς ἐγένετο. Es fällt auf, daſs nicht die auf

der Lauer liegenden Athener, sondern die im Anmarsch begriffenen Feinde als ἐνεδρεύοντες bezeichnet werden und daſs durch die Stellung der Partikel τέ der beabsichtigte Gegensatz zwischen ἄνδρες und πλοῖα zu keinem besonders reinlichen Ausdruck kommt. Ich vermuthe daher, daſs Aeneas geschrieben habe ἐξαναστάς ὁ Π. τῶν ἐνεδρῶν τῶν τε ἀνδρῶν ἐκράτησε u. s. w.

- 10, 10 p. 34. ἐἀν δέ τι καὶ αὐτὸς πάθη ὁ ἀποκτείνας, τοῖς τέκνοις αὐτοῦ ἀποδίδοσθαι τὸ ἀγγελθεν ἀργύριον, ἐἀν δὲ μὴ ἢ τέκνα, τῷ ἔγγυτάτω γενομένῳ. Schwerlich hat Aeneas etwas Anderes geschrieben, als das übliche und für die Bezeichnung dieses Verwandtschaftverhältnisses gewissermaßen technische τῷ ἔγγύτατα γένους oder γένει. Dieselbe Formel hat ohne Zweifel auch 10, 14 p. 36 gestanden, wo in der Handschrift πόλεως δ' ὁμηρευομένης, ὅταν ἐπ' αὐτὴν στρατιὰ (l. στρατεία) γίνηται, τοὺς γονεῖς τῶν ὁμηρευόντων καὶ τοὺς ἔγγὺς τὰ γένη μεθίστασθαι ἐκ τῆς πόλεως überliefert, aber τοὺς ἔγγύτατα γένει herzustellen ist. Nebenher bemerke ich, daß in der ersten Stelle τὸ ἀναγγελθὲν ἀργύριον geschrieben werden muss, wie gleich vorher 9 ἀνηγγέλθαι τε αὐτῷ ἀργύριον καὶ τὸ ἀναγγελθὲν ἐμφανῶς προκεῖσθαι, wo die Hs. gleichfalls das fehlerhafte ἀγγελθὲν bietet.
- 14, 1 p. 46. το δὲ πληθος τῶν πολιτῶν εἰς ὁμόνοιαν τέως μάλιστα χρη προάγειν ἄλλοις τε ὑπαγόμενον αὐτοὺς καὶ τοὺς χρεωφειλέτας κουφίζοντα τόκων βραχύτητι ἢ ὅλως ἀφαιροῦντα, ἐν δὲ τοῖς λίαν ἐπικινδύνοις καὶ τῶν ὀφειλημάτων τι μέρος [ἢ] καὶ πάντα Hier ist βραχύτητι allerdings verdorben, aber βαρύτητι, was Köchly dafür gesetzt hat, ebensowenig verständlich. Ich denke, daſs βραχύτι, was ich vorschlage, einer besonderen Empfehlung oder Rechtfertigung kaum bedürfen wird.
- 18, 12 p. 68. Ein verrätherischer Thorwärter signalisirt den Feinden durch ein eigenthümliches Verfahren, die wievielte Wache er jedes Mal hat: ἔτι δὲ καὶ ἦ τοῦ τείχους καὶ κατὰ τί τῶν φυλάκων λελόγχοι. Für φυλάκων hat Köchly φυλακῶν geschrieben, wodurch mir gar nichts gebessert zu sein scheint. Die durch den Ausdruck geforderte Bezeichnung einer Oertlichkeit gewinnen wir durch die leichte Aenderung κατὰ τί τῶν φυλακείων 'in welchem der auf jenem Theile der Mauer befindlichen Wachthäuser ihm sein Posten durch das Loos angewiesen sei'.
- 22, 5 p. 76. Nachdem Vorschriften über die Ordnung des Wachtpostendienstes gegeben worden, heißt es weiter: τούτου δὲ οὕτω

πρασσομένου, ὅταν τι ἐκ τῶν φυλάκων νεωτερισθείη, τούσδε προφυλάσσωσιν ἀντιπροσώπους ἀλλήλοις ἑστάναι οὕτω γὰρ u. s. w. Was Köchly hieraus gemacht hat, übergehe ich lieber. Der Optativ νεωτερισθείη zeigt, daſs ὅταν verdorben ist, und τοὺς δέ (wie ohne Zweifel zu schreiben), daſs mit diesen Worten ein neuer Satz beginnt. Ich schlage desshalb vor zu schreiben: τούτου δὲ οὕτω πρασσομένου ἥκιστο ἄν τι ἐκ τῶν φυλάκων νεωτερισθείη. τοὺς δὲ προφυλάσσοντας ἀντιπροσώπους ἀλλήλοις ἑστάναι.

22, 8 p. 78. όμαλὸν (καλὸν Casaubonus) δὲ ἄμα τούτοις μηδὲ τὰς ἀναβάσεις ἐπὶ τὸ τεῖχος εὐπόρους εἶναι, ἀλλὰ κλειστάς, ἵνα μηδενὶ ἐγγίνηται προκαταλαμβάνειν ἐπὶ τοῦ τείχους βουλομένω ἐνδοῦναι τοῖς πολεμίοις. Der objectslose Gebrauch von προκαταλαμβάνειν ist sehr auffällig, nicht minder, daſs von dem Besetzen eines Ortes auf der Mauer, statt eines Theiles der Mauer die Rede sein soll. Einen angemessenen Sinn und eine regelrechte Construction erhalten wir nur, wenn wir mit ganz geringer Aenderung schreiben προκαταλαμβάνειν τι τοῦ τείχους.

22, 9 p. 78. 80. ἐν ὁμονοοῦσι δὲ καὶ μηδενὸς ὑποπτεύοντος ἐν τῆ πόλει ἐν [τοῖς ἐπὶ] τῷ τείχει φυλακείοις δεῖ τὰς νύκτας λύχνα καίεσθαι. Daſs Niemand Verdacht hegt, bietet keine Gewähr daſūr, daſs die Anwendung der empfohlenen Maſsregel unbedenklich ist. Der dem Sinn des Schriftstellers entsprechende Ausdruck lässt sich durch die Aenderung eines einzigen Buchstaben herstellen: μηδενὸς ὑπόπτου ὄντος, und so, denke ich, hat Aeneas geschrieben.

23, 2 p. 84. ἢ δὲ μάλιστα εὖεπιθέτως εἶχεν τοῖς ἐναντίοις, ταύτη κατεπέτασαν ἀγγεῖον καὶ ἀνῆραν διὰ χρόνου τινός — Daſs ἀγγεῖον verdorben ist, unterliegt keinem Zweifel; daſs daſūr ein Wort gestanden haben müsse, welches ein Segel bezeichnete, beweisen die gleich darauf folgenden Worte καὶ ἀντιδομὴν παρασκευασάμενοι κατεπέτασαν τὸ ἱστίον. Vermuthlich schrieb Aeneas ἀκάτειον, nicht aber das nur poetische λίνον, welches Köchly gesetzt hat.

27, 6 p. 100. Nachdem von den Vorsichtsmaßregeln die Rede gewesen, durch deren Anwendung man sich vor den Folgen panischer Schrecken in der Nacht bewahren könne, heißt es weiter: αὐτὸν δὲ Θορυβεῖν νόστος τὸ τῶν ἐναντίων στράτευμα δαμάλεις τὰς ἀγελαίας μετὰ χωδώνων ἀφιέντες εἰς τὸ στρατόπεδον καὶ ἄλλα ὑποζύγια οἶνον ποτίσας, womit der Schriftsteller in seiner Weise zu einer kurzen Andeutung der Mittel übergeht, durch welche das-

jenige hervorgerufen werden soll, was bis dahin als ein zu Beseitigendes Gegenstand der Erörterung war. Von den Besserungsversuchen, durch welche die Herausgeber bemüht gewesen sind dem verderbten Texte aufzuhelfen, finde ich nur Köchlys ποτίσαντα für ποτίσας annehmbar; im Uebrigen dürfte Aeneas folgendermaßen geschrieben haben: αὐτὸν δὲ θορυβεῖν νυκτὸς τὸ τῶν ἐναντίων στράτευμα δαμάλεις τὰς ἀγελαίας μετὰ κωδώνων ἀφιέντα εἰς τὸ στρατόπεδον καὶ ἄλλα ὑποζύγια, οἶνον ποτίσαντα.

- 28, 4—29, 1. p. 104. δοκεῖ δέ μοι συναγαγόντα δηλωτέον, ενα δὴ φυλάσσησθε καὶ ἐν οἶς καιροῖς εκαστα, ενα τις μηδὲν εὐήθως ἀποδέχηται. Von den Aenderungen, welche Casaubonus mit diesen Worten vornehmen wollte und die Köchly zum Theil in den Text gesetzt hat, verdient nur συναγαγόντι Aufnahme; alles Uebrige beruht auf der falschen Voraussetzung, daß diese Worte den Abschluss des Vorhergehenden darstellen sollen, während sie in Wirklichkeit die Einleitung zum unmittelbar Folgenden zu bilden bestimmt sind. Hält man hieran fest, so wird man auf folgende Verbesserung geführt: δοκεῖ δέ μοι συναγαγόντι δηλωτέον, τίνα δεῖ φυλάσσεσθαι καὶ ἐν οἶς καιροῖς εκαστα u. s. w., wobei dahingestellt bleiben möge, ob nicht nach δηλωτέον noch εἶναι ausgefallen ist.
- 31, 2 p. 110. 112. ὀλίγα δ' ἄν τις Θέλων ἐπιστεῖλαι καὶ ωδε ποιήσαι παρόμοιον τούτψ ἐπιστολὴν γράψας (γράψαντα richtig Köchly) περί τινων φανερῶς ἐν πλείοσιν ἐν ταύτη τῆ ἐπιστολῆ τὸ αὐτὸ ποιεῖν ἐπισημαινόμενον, γράμματα δὲ ὅτε ἐμφανῆ, ὥσπερ ἐν βούλη. Durch das δὲ getāuscht wollte Casaubonus hieraus γράμματα δὲ τάδε ἐμφανιεῖ, ὅσα περ ἀν βούλει machen, immer noch besser als Köchly, welcher γράμματα δὲ οὕτως ἐμφανῆ, ώσπερ ἐν βιβλίψ interpolirt hat. Casaubonus war auf dem ganz richtigen Wege und es kommt nur darauf an seine Verbesserung noch in dem einen oder dem anderen Punkte zu vervollständigen. Ich schlage vor: ἐπισημαινόμενον γράμματα, δι' ὧν ἐμφανιεῖς ἄπερ ἀν βούλη.
- 31, 5 p. 114. Nachdem erzählt worden, wie ein Brief in das feindliche Lager durch die Vermittelung eines Reiters spedirt worden, der ihn unter den Panzerstügeln eingenäht trug und sich absichtlich von den Feinden fangen ließ, um ihn im feindlichen Lager dann an seine Addresse zu befördern, wird geschlossen mit den Worten:  $\hat{v}\pi\eta\varrho\acute{\epsilon}$ - $\tau\eta\varsigma\acute{\epsilon}\nu$  δὲ  $i\pi\pi\epsilon\dot{v}\varsigma$  ἀδελφὸς ἀδελφός ἀδελφός ἀδελφός, was unmöglich

gebilligt werden kann. Es war gar nichts weiter nöthig, als die falsche Wortabtheilung zu berichtigen und den Dativ  $\mathring{\alpha}\delta\epsilon \lambda \varphi \tilde{\varphi}$  einzuführen:  $\mathring{v}\pi \eta \varrho \acute{\epsilon}\tau \eta \sigma \epsilon \nu$   $\delta \dot{\epsilon}$   $\mathring{i}\pi\pi\epsilon \dot{\nu}\varsigma$   $\mathring{\alpha}\delta\epsilon \lambda \varphi \delta \varsigma$   $\mathring{\alpha}\delta\epsilon \lambda \varphi \tilde{\varphi}$ .

- 31, 9 p. 116. λέγεται δὲ καὶ εἰς πυξίον γράψαντα μέλανι ώς βελτίστω ἐᾶν ξηρανθῆναι, ἔπειτα λευκώσαντα ἀφανίζειν τὰ γράμματα. Wie die überlieferten Worte zu construiren und zu verstehen sind, gestehe ich nicht einzusehen, glaube auch, daß sie überhaupt nicht verstanden werden können. Bedenkt man, daß vor λέγεται im Texte ἀπέστειλε (ἀνταπέστειλεν bei Julius Africanus) unmittelbar vorhergeht, so wird man kein Bedenken tragen aus ἀπέστειλεν. λέγεται mit mir ἀπέστειλεν. ἐν δέχεται zu machen. Ἐν-δέχεται braucht Aeneas in dieser Weise auch sonst.
- 38, 4 p. 140. Die verschossene Munition soll durch Leute aufgesammelt werden, welche in Körben zum Fusse der Mauer herabgelassen werden, und deren Rückzug durch Netze und Strickleitern zu sichern ist, die an der Mauer anzubringen sind: ταύτας (die Strickleitern) δισσάς είναι τὸν ἀριθμὸν τοῖς ἀναλέγουσιν ἀνθρώποις, όπως, εάν τινες πονωσι, ταχύ αναβαίνωσι. Es fällt auf, dass diese Worte ohne verbindende Partikel angefügt sind und dass der Dativ τοῖς - ἀνθρώποις eine passende Beziehung kaum zulässt; auch erscheint die Doppelzahl der Leitern als überslüssiger Luxus, da eine für den Mann offenbar vollkommen ausreichen würde. Wenn ferner unter den τινές ein Theil der aufsammelnden Mannschaft verstanden werden sollte, so würde der Deutlichkeit wegen ein Zusatz wie αὐτῶν kaum entbehrt werden können; auch erscheint es natürlich, dass wenn die Sammelnden durch herannahende Feinde gestört werden, sie sich sämmtlich zurückziehen und nicht bloß derjenige Theil, der besonders ins Gedränge kommt, da an Widerstand von ihrer Seite doch wohl nicht gedacht werden kann. Allen diesen Anständen wird gründlich abgeholfen, wenn man sich dazu versteht die folgenden einfachen Verbesserungen vorzunehmen: ταύτας δ' ζσας εἶναι τὸν ἀριθμὸν τοῖς ἀναλέγουσιν ἀνθρώποις, ὅπως, ἐάν τινες ἐπίωσι, ταχὸ αναβαίνωσιν.

A. KIRCHHOFF.

#### ZU DEN GERMANICUS-SCHOLIEN.

Martian. Cap. ed. F. Eyssenhardt p. 382, 19. praedicti autem duo reliqui uocantur + chore ut e decem et VII.

Ich schreibe hier choreutae nach Hygin. P. A. III 1 p. 500 Staveren: reliquae autem duae χορευταὶ dicuntur, quod circum polum versentur. Man vergleiche hiezu die jüngere Redaction der Scholien bei Buhle Arat. II p. 40: sunt omnes septem supra alias decem, quae praecedunt et dicuntur ludentes. Die Zählung aber ist in beiden Berichten falsch.

ibid. p. 383, 17. cui cum Hercules obstiterat uictorque maximo periculo [Herculis] \* \* \* ab Ioue, hunc laborem memoriae dignum honorauit et utrosque sideribus intulit. Das Original zu dieser Stelle lautet: ην δε [δ όσις] ύπο "Ηρας δι' αὐτο τοῦτο τεταγμένος. όπως ανταγωνίζηται τῷ Ἡρακλεῖ. όθεν ἐπιτελεσθέντος τοῦ έργου μετά κινδύνου άξιον δ Ζεύς κρίνας τον άθλον μνήμης έν τοῖς ἄστροις ἔθηκε τὸ εἴδωλον [Cat. IV p. 242, 2 Westerm.]. Wollte man in der Uebersetzung eine Lücke annehmen, so müsste man sie zu Anfang unseres Satzes vermuthen; doch scheint mir eine solche Annahme nicht nöthig zu sein, wie ich schon in dem Posener Progr. von 1865 p. 3 angedeutet habe. Wenn man mit den Handschriften qui und Herculi liest und sich an die Wiederholung dieses Namens nicht stößt - einem solchen Stilisten, wie es der Scholiast ist. können wir derartiges nachsehn - wenn man ferner abierit Iouis für ab Ioue setzt, wodurch man für den Nachsatz ein Subject erhält, welches bei Eyssenhardt fehlt, so gewinnt man folgende Restitution: qui cum Herculi obstiterit uictorque maximo periculo Hercules abierit. Iouis hunc laborem etc.

ibid. p. 384, 7. Haec corona dicitur esse Ariadnes, quam Liberum astris intulisse ut eius nuptias dei in insula Dia celebrarent cogitans praeclaram facere, qua primum noua nupta coronata est.

Wie soll man diesen Satz construieren? Woran schließt sich cogitans? Hier müsste entweder Abhülfe geschafft oder ein Zeichen der Korruptel, etwa vor Liberum oder cogitans, gesetzt werden. Mir scheint das einfachste zu sein, wenn man Liber schreibt und zu dem Relativsatze das Verbum des Hauptsatzes ergänzt. Uebrigens steht nach dem Zeugnisse von Hertz in B preclarum und in P preclarum, nicht wie E. angiebt, praeclarum in B und P.

In demselben Mythus heisst es: [ab eodem deo] dicitur Thesea ex labyrintho liberasse: tali fulgore fuit. Eyssenhardt will die ersten Worte tilgen, 'quamquam scholiasta Catast. uerba διὰ τούτου fortasse male intellexit'. Dies ist nicht nöthig, wenn man die handschriftliche Gewähr richtig deutet. B und P haben: ab eodem dō das heißst; at

eo dem do no. Hiezu vergleiche man nun die Katasterismen: ἱστορεῖται δὲ καὶ διὰ τούτου (sc. ἔργου) τὸν Θησέα σεσῶσθαι ἐκ τοῦ λαβυρίνθου, φέγγος ποιοῦντος. Auch kann ich V. 16 die Annahme einer Lücke nicht billigen. Warum soll man nicht mit den Handschriften lesen: quae post astris adfixa, cum in Naxo utrique uenissent, signum amoris eius et crinis eius (crimen ēe BP crinem esse Eyss.) qui fulget sub cauda leonis? Weder die Construktion in Naxo bei uenire noch der Ausdruck utrique hat für den Scholiasten etwas Anstößiges.

ibid. p. 385, 16. Hic ob magnitudinem in duo domicilia partitur. et enim alio tendunt brachia eius, alio corpus et cauda intenduntur atque aculeus.

Hier möchte ich in engerem Anschluss an die handschriftliche Ueberlieferung lesen: et enim aliud attendunt brachia eius, aliud (alii BP) corpus et cauda (caudam BP) intelleguntur ad aculeum.

ibid. p. 387, 8 qui cum adulta aetate venisset, matri inscius uim ferre uoluit, quos utrosque incolae Lycaei montis cum occidere uellent --- Iuppiter utrosque ereptos astris intulit. Hier muss das zweite utrosque getilgt werden, das Komma, welches E. vor Iuppiter gesetzt hat, habe ich gestrichen.

ibid. p. 389, 1. quod pro iucundissimo praemio est adeptus. contra corpus (morem BP) patris Erigone cum miserando ululatu [mortem] requirens canis tenens ueste (leni uestigio BP) eam accersitam ad patris corpus perduxit.

Icarius hat in Attika den Wein eingeführt. Die misstrauischen Leute tödten jedoch ihren Wohlthäter, weil sie die Trunkenheit für Symptome der Vergiftung halten. Von demselben Icarius sagt der Scholiast p. 389, 15 meminit sibi pro beneficio exilium fuisse a mortalibus. Icarius erwartete Dank für sein Geschenk, aber nicht den Tod. Daher konnte der Scholiast wohl sagen mit Bezug auf des Icarius Ermordung: quod pro iucundissimo praemio est adeptus contra morem, wie die Handschriften haben. Ich vernuthe, daß er auch hier einer griechischen Quelle gefolgt ist, in welcher er etwa οὖ κατὰ μοῖ-ραν oder παρὰ μοῖραν oder παρὰ δόξαν las. Vielleicht auch steckt in morem der Name des Hundes Maera, den Apollodor. III 14, 4 und Hygin. P. A. II 4 angeben. Der folgende Satz ist sehr verderbt überliefert; wie ihn aber Eyssenhardt schreibt, ist er ganz unverständlich. Subject soll offenbar canis sein, dann schwebt aber Erigone in der Luft und erfüllt so zu früh ihr Schicksal. Ich habe folgende Emen-

dation versucht: patris Erigone commiseratur ululatu mortem, mortuum (mortem mortem B) requirens. canis leni uestigio eam accersitam ad patris corpus perduxit.

ibid. p. 390, 19. duodecim autem signa haec sunt.

Diese Bemerkung findet sich nach der Aufzählung der in den Zwillingen befindlichen Sterne. Ich beziehe haec als nominatiuus plur. feminini generis auf die vorhin erwähnten stellae, welche das Zeichen der Zwillinge bilden, und lese und verbinde folgendermassen: duodecim inter signa haec sunt, sed in medio circulo aequinoctiali tropici hiemalis, qui notius appellatur, sita sunt. So bedarf es auch nicht des von Eyssenhardt vorgeschlagenen Zusatzes sidera quae.

ibid. p. 392, 10. sunt in hoc signo in eius textu aliae stellae, quas asinos appellant.

Nach Cat. XI ἔχει δὲ ὁ καφκίνος ἐπὶ τοῦ ὀστράκου ἀστέρας λαμπρούς  $\beta'$  wird man hier testa und p. 393, 11 super testam lesen müssen.

ibid. p. 393, 23. in qua speluncam esse, ubi hic leo uictus memoratur quae † Mihidymon nomine fuerit.

Das Richtige hat Curtius Pelop. II 587 gefunden: Amphidymon.

ibid. p. 394, 17. hic Erichthonius dicitur, qui primus equos IIII iunxit. quem Hesiodus miratum similitudinem solis quadrigis uexisse et quod primus Panathenaea constituisset astris receptum memoriae tradit habitu agitatoris.

Die Handschriften haben quem iouis miratus s. s. q. fecisse und hieran ist nichts zu ändern, wenn man die Katasterismen vergleicht: τοῦτον λέγουσιν ὅτι ὁ Ζεὺς ἰδων πρῶτον ἐν ἀνθρώποις ἄρμα ζεύξαντα ἵππων . . . καὶ θαυ μάσας ὅτι τῇ τοῦ Ἡλίου ἀντίμιμον ἐποιήσατο διφρείαν ὑποζεύξας ἵππους κτλ. Nur möchte ich nachher für tradit lieber tradidit lesen. Somit wäre also zu schreiben: quem Iouis miratus similitudinem solis quadrigis fecisse et quod primus Panathenaea constituisset astris receptum memoriae tradidit habitu agitatoris.

ibid. p. 395, 6. ibique Iouem infantem cum Curetibus Amaltheam educasse.

Nach meiner Ausführung im Philolog. XIII 662 muss ich auch die Schreibung cum Curetibus als unhaltbar zurückweisen, ebenso wie ich es dort gegen Merkel gethan habe, welcher Curetes et Cory-

bantes vorgeschlagen hatte. Nach Catast. XIII p. 248, 14 Westerm. ist das handschriftliche cum cura vollständig begründet.

ibid. p. 395, 11. eo tutus tegimento illius caprae terga alia pelle tecta restituit uitae et inmortalitate donauit caeloque et astris intulit.

Es ist von dem Fell der Amalthea die Rede, dessen sich Jupiter als Schild im Kampfe gegen die Titanen bedient hat und das er fortan als Aegide führt. Die Ziege bekommt dafür einen neuen Rücken, wird wieder belebt und mit der Unsterblichkeit beschenkt. Das besagen die Catasterismen XIII p. 248, 21: τὰ ὀστᾶ δὲ τῆς Αἰγὸς καλύψαντος ἄλλη δορᾶ καὶ ἔμψυχον αὐτην καὶ ἀθάνατον κατασκευάσαντος, αὐτην μέν φασιν ἄστρον οὐράνιον κατασκευάσαι. Wenn wir aber so lesen, wie Eyssenhardt vorschlägt, erfährt nur der Rücken der Amalthea die erwähnten Auszeichnungen. Ich schreibe: eo tutus tegimento alia caprae terga alia pelle tecta restituit. uita et inmortalitate donauit caelique astris intulit.

Im nächsten Satze braucht man nicht, wie Eyssenhardt thut, seine Zusucht zu einer Lücke zu nehmen. Er schreibt nämlich: etiam Aegiochus appellatur id notat agitatorem \* \* \* \* \* Myrtilum Mercurii filium Oenomai aurigam a patre astris inlatum. B hat apallaturii dicunt agitatorem, P apallatariidāt, was Eyssenhardt jedoch so anführt: id ät; doch mag dem sein wie ihm wolle, selbst wenn die Abbreviatur in P durch notat aufzulösen wäre, was ich bezweisele, so müsste der Herausgeber unbedingt der Baseler Handschrift den Vorrang einräumen. Eine leichte Aenderung beseitigt alle Bedenken: etiam Aegiochus appellatur. alii dicunt agitatorem Myrtilum, Mercurii filium, Oenomai aurigam, a patre astris inlatum.

ibid. p. 396, 10. signum autem tauri frons quam faciem Hyades uocantur, quas Phérecydes Athenaeus nutrices Liberi dicit septem.

Da hier keine Corruptel angezeigt ist, so muss man annehmen, dass der Herausgeber den Satz für intact gehalten hat. Ich muss jedoch bekennen, dass ich die ersten Worte nicht verstehe; ich vermuthe, dass sie etwa so gelautet haben: in signo (signū BP) autem tauri frons cum facie Hyades uocantur. Den richtigen Weg zeigen auch hier wieder die Catasterismen, in denen es heißt (XIV p. 249, 6 W.): τοῦ δὲ Ταύρου τὸ μέτωπον σὺν τῷ προσώπψ αἱ Ὑάδες καλούμεναι περιέχουσιν.

ibid. p. 396, 16. Iouis caelo inlatas sideribus honorauit, Hyadas Hermes I. 30 appellauit, quod nascente Libero eas in uerni temporis signum posuit, quod sint pluuiales.

Die Handschriften haben: Hy adas appellauit, quod nascente Libero eas invenerit. temporis signum posuit etc. Und so ist auch zu lesen. Was aber der Scholiast sagen will, ergiebt sich aus den Aratscholien (Arat. ed. Bekker p. 67, 7): ή δὲ παρωνυμία ἐστίν, ὅτι τὸν Διόνυσον ἀνεθρέψαντο (αὶ Ὑάδες)· Ὑγης δὲ ὁ Διόνυσος und aus Phauorin. s. ν. ταῦρος Eudoc. p. 407: οἱ δέ φασι καὶ ὅτι Ὑάδες Βάκχαι, τιθῆναι τοῦ Διονύσον, καὶ τὸν Διόνυσον Ὑίν φασιν ἀπὸ τούτων τινές. Wenn er noch hinzufügt: ὕειν enim pluere est et earum (nicht eorum) ortus imbres concitat, so versucht er damit eine sprachliche Erklärung des Namens im Gegensatz zu der vorangehenden mythologischen.

ibid. p. 397, 16. magnam apud homines dignitatem habent, quod omnibus honoribus significant.

Man lese mit *P horis* (*B* hat oris) für honoribus und ebenso p. 404, 11, wo *BP honorib*. haben. Der Ausdruck omnibus horis ist eine ungeschickte Uebersetzung von καθ' ώραν. Vergl. Cat. XXIII p. 254, 24 W.: μεγίστην δ' έχουσι δόξαν έν τοῖς ἀνθρώποις ἐπισημαίνουσαι καθ' ώραν.

ibid. p. 398, 8. reliquus medius est inter et aestiui et tropici circulum.

Die Bezeichnung tropicus verlangt als Attribut entweder hiemalis oder aestiuus, capricorni oder cancri; aestiuus und tropicus können daher nicht zwei Kreise bezeichnen. Doch was bedarf es vieler Worte, in den Catasterismen ist alles klar: τὸ δὲ λοιπόν, heißt es Cat. XV p. 250, 1 W., εἰς τὸ ἀνὰ μέσον πίπτει αὐτοῦ τοῦ τε ἀρκτικοῦ καὶ θερινοῦ τροπικοῦ. Danach werden wir in den Scholien lesen: reliquus medius est inter arctici et aestiui tropici circulum. Wenn ich sage, in den Catasterismen sei alles klar, so meine ich damit nur die sprachliche Seite; gegen das Sachliche in dieser Stelle hat sich schon Schaubach erklärt, Catast. p. 93.

Unter den Sternen des Cepheus lese ich bei Eyssenhardt p. 398, 16 supra pedem alitis III. Unten ist angemerkt alias B, nach der mir vorliegenden Collation hat auch P alias, während im Berliner Apographon alitis steht. B und P enthalten die richtige Lesart, alitis lässt sich nicht verstehen, denn der Schwan — und das ist der einzige Vogel in der Nähe — steht nordöstlich über dem Haupte des Cepheus und hat nicht etwa einen Stern mit ihm gemeinsam.

ibid. p. 402, 8. habent inter se alligamentum continentem usque ad priores pedes Arietis.

alligamentum continentem ist doch zu barbarisch. Ich schlage vor continens oder continet enim.

ibid. p. 402, 20. rogata ab Ioue quod sibi obtanti tribui postularet.

B und P haben quid, was unten nicht notiert ist, und zwar ist dies unstreitig das richtige; quod ist wohl nur ein Druckfehler.

ibid. p. 417, 17. Huius initium ad pedem Orionis sinistrum est, qui κατ' Αρατον Eridanus uocatur sed nullum exemplum praeuertens.

Die letzten Worte sed-praeuertens bedeuten nach den Catasterismen: οὐδεμίαν δὲ ἀπόδειξιν περὶ αὐτοῦ φέρει (sc. Ἦρατος) Cat. XXXVII p. 263, 17 W. Ich lese daher sed nullum exemplum proferentem und beziehe das letzte Wort auf Ἡρατον.

ibid. aliis placet aequius istum Nilum appellari. piscium unus a meridie fuit et subest ețiam eius stella, quae Canopus appellatur.

Für piscium unus hat B piceni munus, P picem (piscem Eyssenhardt) munus. Die Fische haben mit dem Eridanus nichts zu thun, wie die Sternkarte und die Erwähnung des Canobus zeigt. Es ist zu lesen: hic enim unus a meridie fluit und damit stimmt auch Catast. XXXVII: μόνος γὰς οὖτος ἀπὸ μεσημβρίας τὰς ἄρχας ἔχει. Auch würde ich mit B Canobus schreiben.

ibid. p. 418, 9. quos omnes ob eam quod Veneris esset filia hono-rauerunt (honorati erunt BP).

Die Aenderung honorauerunt geht zu weit, honorati sunt genügt, cf. Ampel. II 5 ob id factum Iunoni odio esse coepit leonemque caelesti dignitate est honorata. Solin. coll. 123 ipse cum albis quadrigis egredientem in littore occurrens honoratus est.

ibid. p. 420, 1. attulit cum ipso cratere dicens ebibisse quae fuerit in fontem aquam.

Die Handschriften haben excidisse quod fuerit in fonte aqua. Dass die Catasterismen ebibisse für excidisse empsehlen, habe ich schon Philol. XIII p. 662 erwähnt. Das Folgende mag ursprünglich gelautet haben quid fuerit in fonte aquae.

ibid. p. 420, 7. cratera autem cum qua medio posuit angue, caudam autem anguis in medio coruum rostro adpetentem neque posse iuxta ascendere ut bibat.

Die Verbesserung cum aqua liegt hier sehr nahe, in dem Folgenden aber müsste nach B in medio fortbleiben, es ist aus dem voran-

gehenden medio entstanden. In den letzten Worten steckt aber auch noch ein Fehler; er ist wohl in neque posse enthalten, welches das griechische μη δυνάμενον wiedergeben soll. Wir haben also zu lesen: cratera autem cum aqua medio posuit angue, caudam autem anguis coruum rostro adpetentem † neque posse iuxta ascendere ut bibat.

ibid. p. 421, 11. De quinque stellis quas planetas vocant ob adsiduos earum motus \* \* \* quinque deis adsignauerunt.

Es ist kein Grund vorhanden, hier eine Lücke anzunehmen. Der erste Satz bildet eine Ueberschrift, gerade wie in den Catasterismen (ΧΙΙΙΙ): περὶ τῶν πέντε ἀστέρων τῶν καλουμένων Πλανητῶν διὰ τὸ κίνησιν ἔχειν ἰδίαν αὐτούς. Weiter heisst es: de his hac non quae Heraclides Ponticus refert Prometheo pulcherrimum fictura hominem. quem cum occulisset \* \* \* \* \* \* et cupido et uitia. ut indicasset misit Mercurium qui eum tamquam ad inmortalitatem uocaret, qui non ante adnuit quam potione accepta caelo receptus honoratus. Die Handschriften haben uitio. Durch die Annahme einer Lücke wird nichts gewonnen, so ingeniös man sie auch ergänzen mag. Ich habe Folgendes versucht: de his Phaenon, quem Heraclides Ponticus refert a Prometheo pulcherrimum fictum hominem. quem cum occulisset et Cupido eum Ioui indicasset, misit Mercurium qui eum tamquam ad inmortalitatem uocaret. qui non ante adnuit quam potione accepta. caelo receptus honoratus est. Der erste Planet ist Phaenon, wie sich aus dem Folgenden ergiebt: Iouis est stella Phaenon, und von ihm ist hier die Rede; vgl. Hygin. P. A. II 42. Die Form occulisset muss als Eigenthümlichkeit des Scholiasten gelten, da sie sich noch einmal p. 412, 5 findet.

Posen.

ALFRED BREYSIG.

## DIE ORTHOGRAPHIE DER SOGENANNTEN TABULAE HONESTAE MISSIONIS.

Die Bürgerrechtsverleihungen, officielle und beglaubigte Documente und sämmtlich in Rom selbst ausgefertigt wie copirt, mit wenigen Ausnahmen entweder noch vorhanden oder doch vollkommen sicher überliefert und zwar, wo die Tafeln vollständig sind, durchaus in doppelten Exemplaren, sind schon an sich für römische Rechtschreibung Documente vollkommener Autorität, einzig aber in ihrer

Art insofern, als sie uns aus einem Zeitraum von zweihundert und funfzig Jahren, von Claudius an bis auf Diocletian, wesentlich dieselben Formeln in über funfzig sicher datirten¹) Beispielen vorführen und wir also hier wenigstens für einzelne Fälle und Wörter Beobachtungen anzustellen vermögen, die nicht auf der Individualität des einzelnen Schreibers, sondern auf zahlreichen durch einen längeren Zeitabschnitt sich vertheilenden Wahrnehmungen beruhen. Es wird daher gerechtfertigt sein hier übersichtlich zusammenzustellen, was diese Documente für die römische Orthographie ergeben und dabei auch Geringfügiges nicht zu übergehen, insbesondere wo darin eine gewisse Stetigkeit sich zeigt. — Ich citire die Tafeln nach den Jahren in denen sie erlassen sind.

1. Der Genitiv der 2. Decl. von Wörtern auf ius und ium.

Das ältere Latein, das überhaupt nicht zwei gleiche Buchstaben neben einander duldet, kann desshalb von den Wörtern der zweiten Declination auf ius und ium die Bildungen auf ii im Gen. Sing. und Nom. Pl. und auf iis im Dat. Abl. Pl. nicht verwenden, sondern muss dafür andere Formen an die Stelle setzen. Diese sind indess nicht durchaus gleichartig. In republikanischer Zeit bildete man von filius den Nominativ Plural fili, filei oder filiei, den Dat. Abl. Pl. ebenso filis, fileis oder filieis, dagegen den Genitiv Singular nie anders als fili oder filei, so das die Unterdrückung des i-Lautes vor der Casusendung im Plural facultativ ist, im Singular dagegen obligatorisch. Dies lehren die Inschriften dieser Epoche<sup>2</sup>) und damit stimmt die grammatische Theorie, wie Lucilius sie vorträgt <sup>3</sup>); das auch die Dichter der republikanischen Zeit keinen andern Genitiv wenigstens von Substantiven kennen<sup>4</sup>) als auf einfaches i, ist von Bentley längst erkannt

<sup>1)</sup> An sich hat Föringer (Münchener Gel. Anz. 1844, 293) allerdings Recht, wenn er darauf hinweist, dass die Daten nur für die Privilegien selbst maßgebend sind, nicht für die Copien. Aber wie alle anderen Alterskennzeichen, so insbesondere die Zeugennamen lehren, dass die Extracte durchgängig wenig jünger sind als die Originale.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. die Zusammenstellung in Hübners Index zum C. I. L. I p. 605. 607. Filiei z. B. ist immer Nom. Pl., fili und filei entweder Nom. Pl. oder Gen. Sing. Lucilius forderte weiter, dass im Genitiv Sing. immer i, im Nom. Pl. immer ei geschrieben werde; diese Differenzirung aber ist in der Praxis nicht durchgedrungen.

<sup>3)</sup> Charisius p. 78 Keil und dazu Lachmann zu Lucret. 5, 1006.

<sup>4)</sup> Von Adjectiven so wie von Lehnwörtern haben schon ältere Dichter den Genitiv auf ii gebildet. Die Inschriften übrigens schreiben vicei Sulpicei (C. I. L. I, 804) und municipi Flavi (S. 463) und Heli so gut wie Iuli (I. N. 6310, 116); wenn man nur auf sie Rücksicht nähme, könnte man für die ältere Zeit den Genitiv auf i oder ei als ausschließlich geltend aufstellen.

und seitdem vielfach bestätigt worden. - Hieran änderte zunächst nichts, dass man in der augustischen Zeit das Gesetz nicht zwei gleiche Vocale neben einander zu schreiben aufgab; es hatte dies nur zur Folge, dass man das bisher oft stellvertretend gebrauchte ei durch langes i ersetzte und also im Nominativ Plural auf fili und fili, im Dativ Abl. Pl. auf filis und filis, im Genitiv Singular dagegen auf fili kam. Aber gegen die letztere Schreibung traten die theoretisirenden Grammatiker auf, zuerst, so viel wir wissen, Varro1), indem sie behaupteten, dass der Genitiv wohl mehr, aber nicht weniger Silben haben dürfe als der Nominativ, wesshalb sie auch für den Genitiv der Wörter auf ius die Schreibung filii forderten — ähnlich wie man für den Nominativ derselben, der in älterer Zeit sehr häufig in i(s) verkürzt ward, bereits viel früher die volle Form allgemein zurückgeführt hatte. Es ist nicht meine Absicht nach Bentley und Lachmann die weitläuftige und schwierige Untersuchung aufzunehmen, wie sich zu diesem Schulstreit die Schriftsteller der Kaiserzeit, insbesondere die Dichter verhalten haben: im Allgemeinen steht fest, dass der Einfluss der varronischen Theorie zuerst bei Propertius und Ovidius wahrgenommen wird und sie dann allmählich zu allgemeiner Geltung gelangt. Hier soll nur constatirt werden, dass in unseren Documenten, die durchgängig die Zeugennamen im Genitiv zeigen und wo also die Beispiele für den Genitiv der zweiten Declination nach Hunderten zählen, unter allen diesen Genitiven von Eigennamen nicht ein einziger begegnet, der anders als auf einfaches i auslautete — das einzig widersprechende Marii auf der Berliner Tafel Vespasians vom J. 71 ist nichts als ein Lesefehler für Marci. Andere solche Genitive als von Eigennamen sind freilich auf den Tafeln überhaupt sparsam und nur aus späterer Zeit zu finden; conubi steht auf den Tafeln des M. Aurelius und L. Verus von Chieti, conubii auf denen von Caracalla vom J. 216 und Gordian vom J. 243, ferner durchgängig pii (J. 208, 216, 230). Jene Thatsache aber fällt sicherlich schwer ins Gewicht, um so mehr wenn man damit andere Documente gleichen Ranges zusammenhält und sich dadurch überzeugt, wie sparsam in den Urkunden des ersten Jahrhunderts der Genitiv nach varronischer Theorie geschrieben wird. Das ancyranische Monument kennt den Genitiv auf i, wie es scheint, ausschliefslich, während im Plural einfaches i mit doppeltem wechselt<sup>2</sup>). Damit stimmen die Pisaner Decrete zu Ehren

<sup>1)</sup> Bei Charisius a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hier findet sich congiari, coronari, Feretri, Iuli, Pompei, proeli; s. meine Ausgabe S. 145. Conlegii 4, 36/7 beruht auf nicht sicherer Ergänzung. Die

der Söhne des Augustus überein<sup>1</sup>). Dass Verrius Flaccus auch hierin Varros Vorschrift befolgt hat, ist sehr wahrscheinlich; aber die pränestinischen Fasten geben kein sicheres Beispiel eines solchen Genitivs 2), während sie übrigens zeigen, dass Verrius im Plural durchaus das doppelte i brauchte 3). Die ersten ganz sicheren Belege für diese Schreibung sind wohl imperii in der Lyoner Rede des Kaisers Claudius 4) und municipii auf der malacitanischen Bronzetafel Domitians. wo dies ungefähr ebenso oft steht wie municipi, während die gleichzeitige Tafel von Salpensa ausschliesslich die letztere Form kennt 5). Dies stimmt vollkommen mit der Bemerkung des älteren Plinius im fünften Buche der Schrift dubii sermonis, die Charisius (a. a. O.) aufbewahrt hat: esse quidem rationem per duo i scribendi, sed multa iam consuetudine superari; zu seiner Zeit also hatte man wohl in der Theorie sich für die Ansicht des Varro entschieden, aber im Gebrauch behauptete sich noch sehr überwiegend die ältere Schreibung und es waren vielleicht nur die orthographischen Revolutionäre, die den Genitiv filii bildeten, wie Kaiser Claudius der Buchstabenerfinder und der Schreiber der malacitaner Tafel, der ebenfalls, einer andern orthographischen Theorie zu Liebe, eiius und cuiius schrieb. — Aber um die seltsame Beständigkeit unserer Tafeln in dieser Schreibung zu erklären, wird man wohl noch eines hinzusetzen müssen: dass auch diejenigen Grammatiker, die der varronischen Lehre folgten, sie doch auf Eigennamen nicht anwandten. Dies ist zwar von den Grammatikern nicht überliefert, ja die von ihnen gewählten Beispiele zeigen durchgängig, daß sie die Regel auch auf Eigennamen erstreckt wissen wollten; aber die Documente scheinen es zu fordern. Die Lyoner Tafel des Claudius schreibt zwar imperii, aber daneben Caeli und Tarquini; und noch auffallender ist es, dass die Tafel von Malaca in der zehnmal wiederkehrenden Phrase municipii Flavi Malacitani häufig municipii, aber

frühere Meinung, der noch Lachmann a. a. O. folgt, dass über die Linie hinausgeführte i als Surrogat der Gemination anzusehen sei, bedarf jetzt keiner Widerlegung mehr; unzweifelhaft bezeichnet dasselbe nichts als die Vocallänge.

<sup>1)</sup> Hier lesen wir fili, Gai, Luci, während die Nominative ii und ali, die Dative Ablative iis und spoleis begegnen, genau wie im ancyranischen Monument.

<sup>2)</sup> TARVTILI (Dec. 23) ist wahrscheinlich aus TARVTII entstellt, aber doch kein sicherer Beweis.

<sup>3)</sup> Wir finden hier alii, Exquiliis, iis, ebenso abiit.

<sup>4)</sup> I, 36. Doch fällt auch hier  $\ddot{u}$  in den Bruch und ist genaue Constatirung der Lesung vorzubehalten.

<sup>5)</sup> Auf der letzteren erscheint überhaupt ii nicht; sie schreibt is, nuptis.

nicht ein einziges Mal Flavii schreibt. Dasselbe gilt von unseren Bronzen. Wäre die varronische Schreibung auf die Eigennamen erstreckt worden, so wäre es mehr als seltsam, dass unter so vielen Concipienten vom ersten bis zum dritten Jahrhundert auch nicht einer ihr darin gefolgt sein sollte; und dieselben Tafeln aus der Zeit Severus und Caracallas. die pii und conubii schreiben, kennen von Septimius nur den Genitiv Septimi. Ferner erklärt es sich bei dieser Annahme, dass Varro, obwohl er die Schreibung filii fordert, dennoch1) den Genitiv von Plautius für identisch mit demjenigen von Plautus erklären konnte<sup>2</sup>). Wenn endlich Lachmann von Propertius sagt: disyllabo a recto tribrevi solus usus est cum dixit arma Mari et bene facta Mari, Tunc animi venere Deci, contudit arma Tati, item hasta Tati et or a Tati; hoc enim nullus ceterorum imitatus est nec facile adducor, ut credam Ovidium semel Tati scripsisse in fastorum 1, 260, so verdient es gleichfalls Beachtung, dass die hier zusammengestellten Fälle sämmtlich Eigennamen angehören. Auch können wir andere Fälle nachweisen, wo sonst allgemein durchgeführte Gesetze der lateinischen Orthographie auf Eigennamen nicht erstreckt worden sind - so schrieben die Numonii Valae auch in späterer Zeit noch ihren Namen mit doppeltem a3) und hat sich das ei in den Namen Veidius 4) und Teidius 5) bis in Zeiten behauptet, wo es aus der gewöhnlichen Schreibung lange verschwunden war, wie ja denn in allen Sprachen ähnliche Anomalien zahlreich begegnen und die theoretisirenden Orthographiker doch vor den Stammbäumen und den Urkunden einigen Respect zu empfinden pflegen. Ohne weiterer Untersuchung vorzugreifen, wird als Ergebniss der epigraphischen Documente anzusehen sein, dass dieselben den Genitiv der zweiten Declination auf ii zu keiner Zeit ausschließlich und überhaupt nicht vor der Mitte des ersten Jahrhunderts zulassen, in Eigennamen aber durchaus ausschließen.

2. Dass im Dativ und Ablativ Plural der zweiten Declination — für den Nominativ derselben bieten unsere Documente keine Belege —

<sup>1)</sup> de l. l. 8, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ebenso wird man aus der bei Gellius 13, 26 (25) aufbewahrten Aeusserung des Nigidius Figulus über die verschiedene Aussprache des Vocativs und des Genitivs *Valeri* nicht mit Sicherheit schließen können, daß Nigidius ein Gegner der varronischen Theorie gewesen ist.

<sup>3)</sup> Röm. Münzwesen S. 471.

<sup>4)</sup> Vgl. den Index zu den I. R. N. p. 440 unter Veidius.

<sup>5)</sup> Der Consul des J. 31 heifst Sex. Teidius Catullinus (Orell. 4033=1. R. N. 1968). Vgl. C. I. L. I n. 1090.

die Schreibung mit doppeltem i weit älter und weit berechtigter ist als in dem entsprechenden Genitiv, wurde schon gesagt; denn auch in republikanischer Zeit wurde gewöhnlicher aedificieis geschrieben als aedificis oder aedificeis. Damit stimmen auch unsere Tafeln überein, und zwar in der Art, dass für die frühere Zeit, d. h. von Claudius bis Traianus, der Doppelvocal auf das entschiedenste überwiegt, späterhin aber das Verhältniss sich umkehrt. Die Tafeln des ersten Jahrhunderts zeigen stipendiis achtmal (J. 80 zweimal — 86 zweimal — 93 zweimal — 96 zweimal). während stipendis nur ein einziges Mal auf der Tafel vom J. 80 begegnet; die Urkunde vom J. 110 hat einmal stipendiis und einmal stipendis; auf denen vom J. 113 abwärts begegnet nur die letztere Form (J. 113. 116. 129, 134, 145, 230, 247), und auf denselben erscheinen die Formen praetoris (J. 161/9, 208, 216 zweimal, 243) und filis (J. 230, 247, 249). Ungefähr dasselbe gilt von dem Dat. Abl. Pl. des Demonstrativpronomens. Unsere sämmtlichen Tafeln bis zum J. 110 einschliesslich kennen nur die Form iis und zwar so, dass sie auf jeder mit Ausnahme der gänzlich fragmentirten der ersten einundzwanzig Tafeln und gewöhnlich mehr-, oft vier - bis siebenmal, im Ganzen, wenn ich recht gezählt, sieben undsechzig mal vorkommt, woneben sich zweimal eis findet (J. 71 und 80), is nur ein einziges Mal auf dem Berliner Diplom vom J. 71. Dasselbe gilt von den Documenten von Marcus Aurelius abwärts: vom J. 167 an bis zum Ende des dritten Jahrhunderts finden wir ausschliesslich. freilich in nur funfzehn Fällen überhaupt, die Form is und iisdem, wozu sich die Form piis in den Urkunden von 208 (zweimal). 243, 248 stellt. Daneben erscheint ein einziges Mal (J. 247) isdem. Dagegen in der Zwischenzeit, d. h. in den letzten Jahren Traians und unter den Regierungen von Hadrian und Antoninus Pius schwankt die Orthographie des Wortes: iis findet sich achtzehn-, is zweiundzwanzigmal, oft beides auf denselben Tafeln neben einander. - Im Ganzen ergiebt sich, dass die Römer bei der definitiven Fixirung der Orthographie unter Augustus und den julischen Kaisern im Dat. Abl. Pl. sich für die Schreibung iis entschieden und dass man im ersten Jahrhundert daran festhielt; dass aber dann gegen das Ende der Regierung Traians und unter Hadrian, wahrscheinlich im Zusammenhang mit den archaisirenden Tendenzen dieser Epoche, wie sie zum Beispiel bei Fronto hervortreten, die - freilich nicht mit Recht - als ursprünglicher erscheinende Schreibung auf is vorzuwalten anfing. Diese hat dann zwar in den Wörtern, wo das i zum Stamm gehört, wie in iis und piis, sich nur so lange behauptet, als diese litterarische Richtung dominirte, das heisst etwa bis an den Anfang der Regierung des Marcus; aber wo i bloßer Bindevocal ist, hat sie auch späterhin vorgeherrscht, wie sie denn auch in unsern Handschriften überwiegend häufig ist.

- 3. Unter den Casusendungen verdient endlich noch Beachtung die des Abl. Sing. der dritten Declination, namentlich in den Adjectivformen. Der constante Ablativ classe und die Bildung Ceriale von dem Eigennamen Cerialis (Diplom vom J. 74) folgen nur anerkannten Regeln; ebenso ist es jetzt hinreichend bekannt, dass die Comparativformen nur den Ablativ auf e gestatten, wie in unsern Documenten dexteriore, posteriore, sinisteriore bestätigen. Aber beachtenswerth ist, dass das sehr häusig im Ablativ vorkommende gregalis diesen stets (auf acht Urkunden) auf e bildet; ebenso, dass unsere Tafeln, und zwar die der besten Zeit, die Ablative sidele (J. 70), adiutrice dreimal (zwei des J. 68 und eine des J. 70), Ravennate (J. 71. 127. 249) aufweisen, wogegen Misenense sich zwar auch sindet (J. 247), aber auf den Taseln der besseren Zeit (J. 129. 134. 145) doch nur Misenensi.
  - 4. Ich füge noch einige Einzelheiten hinzu.

Die Schreibung praest statt praeest behauptet sich stetig durch die beiden ersten Jahrhunderte; erst die Tafeln des Severus Alexander vom J. 230 haben einmal praest (so getheilt) und einmal praeest.

Die Gesammtzahl der Alen und Cohorten, welche gleichzeitig die Privilegien empfangen, wird auf denjenigen Diplomen, die sich auf Auxiliartruppen beziehen, bis zum J. 116 einschliefslich (mit Ausnahme allein des neronischen vom J. 60), und ebenso auf den der städtischen Besatzung ertheilten, nicht mit Ziffern, sondern mit Buchstaben angegeben, offenbar um dieselbe von der unmittelbar darauf folgenden Ordnungszahl der ersten Ala oder Cohorte besser abzusetzen. Dabei verdient Beachtung, dass die Ziffern über zehn durchgängig mit Voranstellung des größeren Zahlwortes gebildet werden: decem et una (zweimal J. 104 und J. 105) — decem et tribus (J. 80) — decem et quinque (J. 85) — decem et septem (J. 116), während nur ein einziges Mal duodecim (J. 74) sich findet. Jenes scheint also die solenne Bildung gewesen zu sein, wenn auch der Sprachgebrauch undecim u. s. w. vorzog. Dagegen heisst es durchgängig quina (sena, octona) et vicena, quinque et viginti (Diplom des Pius Cardinali XVIII; vgl. das hadrianische von 124), niemals viginti quinque. Die Copula fehlt nur auf dem schlecht überlieferten Diplom vom J. 92.

Die Bezeichnungen des gemeinen Soldaten, die unsere Tafeln aufzeigen, sind je nach den Truppenkörpern verschieden: in den Cohorten

heisst er stets *pedes*, woneben auch nicht selten Reiter der Cohorten vorkommen; in den Alen und den Flotten dagegen nie anders als *gregalis*.

Die Kupfertafel heisst auf unseren Urkunden bis zum J. 134 durchgängig tabula aenea (nie ahenea), vom J. 138 abwärts ebenso durchgängig — nur mit Ausnahme des übrigens nicht ganz sicher überlieferten Diploms von 247 — tabula aerea. Auch zeigen die Domitii Ahenobarbi und die Formel hoc aere aeneaque libra sowohl wie überhaupt der Sprachgebrauch der republikanischen Zeit, das aeneus die althergebrachte Bezeichnung dessen ist, was aus Kupfer besteht; aereus findet sich nicht vor Virgil und in früherer Zeit überwiegend in dem Sinn von aeratus, mit Kupfer bekleidet.

Die Copula zwischen den voll angegebenen Consulnamen fehlt bis zum J. 167, erscheint dagegen vom J. 216 an durchgängig in den Urkunden des dritten Jahrhunderts. Wo aber die Consuln ausnahmsweise mit den blossen Cognomina bezeichnet sind, wie auf der Innenseite eines Diploms von Pius und desjenigen von 167, fehlt die Copula niemals. Die Ursache liegt nahe. Die ältere Sprache lässt die Copula zwischen nothwendig zusammengehörigen, insbesondere complementären und zusammen einen Gesammtbegriff bildenden Wörtern durchaus weg, da hier eben eine Einheit vorhanden, also nichts zu verbinden ist. So sagt man usus fructus, emptio venditio, usus auctoritas, lis vindiciae u. dgl. m. und ebenso M. Tullio C. Antonio cos., da beide Consuln nothwendig zusammengehören, ganz besonders, wo sie zur Bezeichnung des Jahres stehen. Diese lebendige Auffassung aber ging der Sprache später verloren und erhielt sich nur erstarrt in einzelnen Formeln. Die Bezeichnung der Consuln mit Vor- und Geschlechtsnamen aber ist bekanntlich die alte und lange Zeit allein gültige, die mittelst der Cognomina noch viel jünger als der Gebrauch der Cognomina selbst; als diese aufkam, war jene alte asyndetische Zusammenstellung bereits verschollen.

Die Abkürzung f. wird nur für filius verwendet, niemals für filia. Letzteres wird entweder voll ausgeschrieben — so auf den ältern Tafeln von den J. 64 und 93; oder in fil. abgekürzt — so auf den Tafeln der J. 113. 129. 134 — wo fünfmal f. für filio, zweimal fil. für filiae neben einander steht — 247 und in einem Münchener Bruchstück aus hadrianischer Zeit. Uebrigens findet sich die Abkürzung fil., besonders in den Tafeln des dritten Jahrhunderts, auch wohl für filius (J. 129. 230. 247. 249).

TH. MOMMSEN.

#### EUTROPIUS BREVIARIUM AB URBE CONDITA.

In der schönen Gothaer Handschrift (n. 101) des neunten Jahrhunderts, welche außer dem Rufus Festus und einem Theil der Strategeme Frontins den echten Eutropius enthält und welche, wie die Vergleichung unzweifelhaft herausgestellt hat, identisch ist mit der von F. Sylburg verglichenen Handschrift von Fulda, ist zwar dem Werke selbst wie in andern Handschriften vorgesetzt: incipit breviarius Eutropi und steht auch am Schluss nur: Eutropi liber X explicit. Aber vollständiger wird der Titel am Schluss des ersten Buches also angegeben: breviarium ab urbe condita lib primus explicit, incipit secundus und ebenso am Schluss des neunten: Eutropi breviarium (zuerst stand breviarum) ab urbe condita liber VIIII explicit, incipit X. Es wird wohl keines besonderen Nachweises dafür bedürfen, dass der meines Wissens bisher für diese Schrift noch nicht bekannte - Titel breviarium ab urbe condita der von dem Urheber desselben gewählte ist. Eine Bestätigung gewährt dafür noch Suidas, indem er unter den Schriften des Lydiers Capito erwähnt μετάφρασιν τῆς ἐπιτομῆς Εὐτροπίου 'Ρωμαϊστὶ ἐπιτεμόντος Λίβιον τὸν 'Ρωμαΐον. Denn auch hienach muss Eutropius seine Arbeit nicht als Auszug schlechtweg bezeichnet haben, sondern als Auszug aus Livius, sei es nun, dass er dies indirect that, indem er sein Werk 'Auszug aus den Büchern ab urbe condita' betitelte, oder dass der volle Titel seines Abrisses gelautet hat breviarium T. Livii ab urbe condita. — Also auch von Eutropius gilt, was ich in meiner Ausgabe der Chronik Cassiodors S. 551 für die gesammte Behandlung der Geschichte der Republik in der Kaiserzeit nachgewiesen habe, dass all diese späteren Abrisse Auszüge aus Livius entweder waren oder doch dafür galten. Dabei mag noch erwähnt werden, da es vielfach übersehen worden ist, dass schon Malalas (l. 8 p. 211 Bonn.) die Schrift des Florus als Auszug aus Livius anführt: καθώς ὁ σοφώτατος Φλώρος ὑπεμνημάτισεν ἐκ τῶν Διβίου συγγραμμάτων, also deren Bezeichnung als epitoma de T. Livio, wenn nicht ursprünglich, doch mindestens sehr alt ist.

TH. M.

#### ZUR KRITIK DES LIBANIUS.

In der Apologie des Socrates 3, 47 R. heisst es vom Alcibiades:
— φαυλότερα τῆς ἡμετέρας ἀξίας τὰ ὅντα ἐνόμισε καὶ τὰ ἀπόντα ἐξήτησεν. ἀλλ' εἰ τοὺς ἀφαιροῦντας τῶν ὑπαρχόντων

١

μισεῖτε, τάς γε προσθήκας πῶς οὐκ ἂν ἐπαινοῖτε; ἐκεῖνος τοίνυν εἶδεν ὑπὲρ τὸν Ἰόνιον εἶδε νῆσον μεγάλην, ὡρέχθη Σικελίας, ἔπεθύμησεν Ἰταλίας, ἤλπισεν Εξειν Λιβύην, ἔγνω παραστῆναι Πελοποννήσω τὴν ἑσπέραν, ἐπεθύμησε λῦσαι τὸν πόλεμον τέλει καλῷ καὶ προσπεσεῖν Λακεδαιμονίοις προσαυξήσας τῷ πόλει τὴν ἡωμην, ἀλλ' οἱ φθονοῦντες καὶ κωλύοντες, ἐπειδὴ λέγοντες οὐκ ἐκράτουν, ἢσέβουν μὲν αὐτοὶ καὶ περίεκοπτον τὰς ὁρμάς, τὰ δ' αὐτῶν κακὰ φέροντες ἐκείνω περίππτον, καὶ μέτοικοι καὶ μυστήρια καὶ σκευάρια καὶ πᾶσα τέχνη καὶ μηχανή. σκοπεῖτε δέ· δοῦναι λόγον ἦλθεν, οἱ δ' ἐκέλευον πλεῖν ἐπὶ τὸν Ἰόνιον, οἱ δὲ τὸν δῆμον ἠρέθιζον, προσῆγε τὴν νῆσον, οἱ δὲ ἐκάλουν εἰς ὅλεθρον. τἱ οὖν ἐποίησεν; ὁ πᾶς τις εὖ φρονῶν, ἔσωσεν αὐτὸν καὶ τὸν βάρβαρον ἐφυλάξατο.

In diesen Worten steckt ein ganzes Nest von Fehlern, deren Berichtigung eben so leicht als lohnend ist; εξήτησεν im ersten Satz ist vielleicht nur Druckfehler statt έζήτησεν: das zweimalige εἶδε schwerlich. Und doch ist das Pathos völlig widersinnig, das in der Wiederholung eines ganz indifferenten Begriffs liegt. Das ist nicht in der Weise des Libanius gesprochen: er schrieb sicher: εἶδεν ὑπὲο τὸν Ἰόνιον εἶναι νῆσον μεγάλην. Die Verbindung von εἶδεν mit dem Infinitiv ist nicht blos zulässig, sondern hier geradezu nothwendig und mit vielen Stellen belegbar; sodann παραστῆσαι Πελοπον- $\nu\eta\sigma\omega$   $\tau\eta\nu$   $E\sigma\pi\varepsilon\rho\iota\alpha\nu$  statt  $\pi\alpha\rho\alpha\sigma\tau\eta\nu\alpha\iota$  —  $\xi\sigma\pi\xi\rho\alpha\nu$ . Schlimmer, aber nicht minder augenfällig ist der Fehler περιέχοπτον τὰς δρμάς statt π. τοὺς Έρμας. Statt δοῦναι λόγον ήλθεν dürfte sich empfehlen ήθελεν, nach Thucyd. 6, 29 ετοίμος ην εν τῷ παρόντι κρίνεσθαι. Zu den Worten ἐπὶ τὸν Ἰόνιον bemerkt Reiske: 'deest aliquid de Alcibiade praedicans'. Einen Fehler enthält die Stelle allerdings, aber nicht in Folge einer Lücke. Libanius schrieb: οἱ δ' ἐκέλευον πλεῖν: ἔπλει τὸν Ἰόνιον, mit einer bei ihm ziemlich häufigen Reminiscenz der Erzählung des Thucydides 6, 29 ἔλεγον νῦν μεν πλείν αὐτόν, und: καὶ εόδοξε πλείν τὸν Άλκιβιάδην. Ein lächerlicher Fehler endlich, wie sie freilich in dieser Schrift zahlreich vorkommen, ist τὸν βάρβαρον statt τὸ βάραθρον.

Auf eine Reminiscenz des Thucydides werden auch im folgenden S. 49 die Worte über die bekannten olympischen Siege des Alcibiades zurückzuführen sein: ἐω λέγειν ἀρμάτων πληθος καὶ μεγάλας ὑπὲρ ὑμῶν Ὁλυμπίασι δαπάνας, ἀφ' ὧν δόξαν ὑμεῖς εἰς τόνον ἰσχύος ἐσχήκατε. Hier sind mir die Worte εἰς τόνον ἰσχύος

vollkommen unverständlich; Sinn und Bedeutung erhält die Stelle durch die Aenderung εἰς λόγον ἰσχύος. Gemeint ist die hohe Meinung von der Macht Athens, die Alcibiades durch sein glänzendes Auftréten erregte, und zum überraschenden Commentar dienen die Worte, welche Thucydides ihn in den Mund legt 6, 16: οἱ γὰρ Ἑλληνης καὶ ὑπὲρ δύναμιν μείζω ἡμῶν τὴν πόλιν ἐνόμισαν τῷ ἐμῷ διαπρεπεῖ τῆς Ὀλυμπίαζε θεωρίας, πρότερον ἐλπίζοντες αὐτὴν καταπεπολεμῆσθαι, διότι ἄρματα μὲν ἑπτὰ καθῆκα —, und: νόμφ μὲν γὰρ τιμὴ τὰ τοιαῦτα, ἐκ δὲ τοῦ δρωμένου καὶ δύναμις ἄμα ὑπονοεῖται, καὶ ὅσα αὖ ἐν τῆ πόλει χορηγίαις ἢ ἄλλφ τφ λαμπρύνομαι, τοῖς μὲν ἀστοῖς φύσει, πρὸς δὲ τοὺς ξένους καὶ αὕτη ἰσχὺς φαίνεται.

Noch eine dritte Stelle in dieser Schrift glaube ich aus Thucydides berichtigen zu können. S. 16, 14 καίτοι τίς ύμῶν οὖκ οἶδε πηλίκον τινές ύμων παρ' ύμιν δυνηθέντες έν εύδαιμονούση καὶ μέγιστον λσχυούση τῆ πόλει στρατηγοῦντες, τὸ δὲ ἔργον εἰς μίαν την αυτων άρχην μεταθέντες και πόλιν ύλην Δακεδαιμονίων είς τον φθόνον τον αὐτῶν κεκινηκότες καὶ ναυμαγίαν νενικηκότες - δμως οὐ διέφυγον τὸ μὴ δοῦναι λόγον -, ἀλλ' ἔφευνον, ηγωνίζοντο, απελογούντο: die Worte beziehen sich offenbar auf Themistocles und Pericles, vorzugsweise auf letzteren. Aber was heisst τὸ δὲ ἔργον — μεταθέντες? Wer die Auslassung über Pericles bei Thucydides 2, 65 vergleicht, besonders die Worte: στρατηγόν είλοντο καὶ πάντα τὰ πράγματα ἐπέτρεψαν, und: ἐγίγνετό τε λόγω μέν δημοκρατία, έργω δε ύπο τοῦ πρώτου άν- $\delta \rho \delta c \ \dot{\alpha} \rho \chi \dot{\eta}$  —, wird die Vermuthung berechtigt finden, dass Libanius τ φ δ è έργφ geschrieben habe. Allein damit ist die Sache nicht abgemacht, denn die für den Sinn nothwendige Verbesserung  $au ilde{\omega}$   $\delta \dot{\epsilon}$ ἔργω εἰς μίαν τὴν αύτῶν ἀρχὴν μεταθέντες führt einen durchaus unstatthaften Hiatus ein. Es muss also noch ein anderer Fehler in der Stelle enthalten sein, eine Annahme, die bei genauerer Betrachtung durch zweierlei unterstützt wird. Es fehlt nämlich zu μεταθέντες das Object, zu εἰς μίαν τὴν αὑτῶν ἀρχήν ein Gegensatz, den die Manier des Rhetors unzweifelhaft verlangt. Dieser entspricht vielmehr folgende Fassung der Stelle: ἐν δ' εὐδαιμονούση καὶ μέγιστον ἰσχυούση τῆ πόλει στρατηγοῦντες, τῷ δ' ἔργψ τὴν πόλιν ὅλην εἰς μίαν την αύτων άρχην μεταθέντες, και πόλιν Δακεδαιμονίων είς φθόνον τὸν αὐτῶν κεκινηκότες καὶ ναυμαχίας νενικηκότες — δμως οὐ διέφυγον: die Worte πόλιν όλην sind irrthümlich in die folgende Zeile gerathen, wo ursprünglich nur πόλιν stand. Bei der geradezu beispiellosen Verwahrlosung des Textes dieser Schrift, so weit sie nicht im codex Augustanus enthalten ist, darf man in der Kritik nicht allzu zaghaft sein. In demselben Sinne wird Pericles wenige Zeilen später ποικιλώτατος τῶν ὁητόρων καὶ πολέμου καὶ εἰρήνης καὶ τῶν ὅλων κύριος genannt.

Zerbst.

C. SINTENIS.

#### ZUR KRITIK DES DIONYSIUS VON HALICARNASS.

Arch. rom. 4, 44. Um das Volk durch Müssiggang nicht auf arge Gedanken kommen zu lassen, zwang Tarquinius dasselbe ἐργάζεσθαι τὰς κατὰ πόλιν ἐργασίας. Nachdem Dionysius die bekannten großartigen Bauten namhaft gemacht, fährt er fort: εἰς ταῦτα δὴ πάντες οἱ πένητες εἰργάζοντο, σῖτα παρ' αὐτοῦ μέτρια λαμβάνοντες, οί μεν ύλοτομοῦντες, (οί δε τας χομιζούσας ταῦτα άμάξας άγοντες), οἱ δ' ἐπὶ τῶν ώμων αὐτοὶ τὰ άχθη φέροντες. Auffällig ist mir zunächst die Construction ἐργάζεσθαι είς τι, die ich nicht zu rechtfertigen weiss: der natürlichste Gedanke empfiehlt die Tilgung von eig, das aus der vorhergehenden Endung entstanden sein mag, gerade wie vorherging ἐργάζεσθαι ἐργασίας. Wesentlicher indessen ist ein anderer Fehler, der bei einiger Aufmerksamkeit sofort hervortreten muss. Die eingeschlossenen Worte οἱ δὲ — ἄγοντες fehlen in der Vulgata und sind erst aus Urb. und Chis. ergänzt. Der Grund der Auslassung liegt auf der Hand. Vielleicht bei keinem Schriftsteller so häufig wie bei Dionysius finden sich die Fälle, dass bei mehrgliedrigen Eintheilungen gleichen Umfangs (oi μèν — oi δè — oi δέ: εἶτε  $-\epsilon i \tau \epsilon - \epsilon i \tau \epsilon$ ) ein Glied von den Abschreibern übersprungen worden ist: Beispiele habe ich in den emendatt. Dionys. angeführt; das ist auch hier geschehen. Darauf führt nicht sowohl der Pluralis ταῦτα, als der ganze Gedanke. Er ist offenbar zu eng und einseitig und bezeichnet das Material viel zu unvollständig; ὑλοτομεῖν bedeutet nur Holz fällen, neben dem Holze aber waren unentbehrliches Material Steine, daher nachher neben den τέκτονες die Erwähnung der λι-Povoyoi: diese kann Dionysius nicht ausgelassen haben. Und er hat es auch nicht gethan, sondern geschrieben: οἱ μὲν ὑλοτομοῦντες, οἱ δὲ λατομοῦντες, οἱ δὲ τὰς κομιζούσας ταῦτα άμάξας ἄγοντες, oder in umgekehrter Ordnung οἱ μὲν λατομοῦντες, οἱ δὲ ὑλοτομοῦντες. Eine schlagende Bestätigung dieser Ergänzung giebt c. 81, wo es mit Bezug auf das hier Erzählte heisst: ἀναγκάζει δ' ὅσα δού-λους ἀργυρωνήτους ταλαιπωρεῖν λατομοῦντας, ὑλοτομοῦν-τας, ἀχθοφοροῦντας.

Aehnlich denke ich jetzt über die Verbesserung von 4, 49 φέφουσιν εἰς ταύτας (scr. αὐτὰς) αἱ μετέχουσαι τῶν ἱερῶν πόλεις αἱ μὲν ἄρνας, αἱ δὲ τυρούς, αἱ δὲ γάλακτός τι μέτρον, αἱ δὲ δμοιόν τι τούτοις πέλανου γένος: statt meiner früheren Ansicht, von der ich das festhalte, dass mit δμοιόν τι τούτοις der Gedanke abschließen muss, vermuthe ich, dass die Stelle zugleich durch eine Lücke und durch ein Interpretament entstellt sei und halte folgende Aenderung für angemessen: — αἱ δὲ γάλακτός τι μέτρον, αἱ δὲ ἴτριον, αἱ δὲ δίμοιόν τι τούτοις, mit Tilgung von πελάνου γένος. Brod (Kuchen) muss hier erwähnt werden; vgl. 1, 55 ἴτρια καρποῦ πεποιημένα πυρίνου.

Von dem bekannten verrätherischen Brief des Tarquinius an Antistius Petron heisst es 4, 57 εγέγραπτο δ' εν αὐτῆ μάλιστα μεν ζωντα παραδούναι τὸν υἱὸν αὐτῷ, ἐὰν δὲ ἀδύνατος ή, τὴν κεφαλήν ἀποτεμόντα πέμψαι : der Urb. fügt vor ἐάν δὲ hinzu: καὶ κομίζεσθαι τοὺς διωμολογημένους μισθούς, eine Ergänzung die Kiessling aufgenommen hat und Ritschl disput. de cod. Urb. p. 5 unter denen anführt, von denen Jeder zugeben müsse, dass sie 'omnes in se veritatis numeros habere', zugleich als Beweis der 'fides maioris in Urbinate integritatis'. In der That, an sich betrachtet sehen die Worte nach nichts weniger aus, als nach einem willkührlichen Zusatz. Aber liest man weiter: ταῦτα δὲ ποιήσαντι αὐτῷ τε καὶ τοῖς συλλαμβανομένοις τοῦ ἔργου χωρίς τῶν ἄλλων μισθῶν, οΰς πρότερον υπέσχητο, πολιτείαν τε την εν Ρώμη δώσειν έφη καὶ — δωρεάς πολλάς ἐπιθήσειν, so findet man den durch jenen Zusatz ausgesprochenen Gedanken noch einmal, nur detaillirter, so dass ein höchst auffallender Pleonasmus entsteht, der mir fast geradezu unerträglich erscheint, weil er zu dem Missverständniss führen muss, ταῦτα nur auf das Kopfabschneiden zu beziehen. Darum ist mir der Zusatz bedenklich, zumal noch zwei Stellen dieses Capitels ähnlichen Anstols erregen. Gleich zu Anfang heisst es: τὸν ἐπιφανέστατον των Γαβίων Αντίστιον Πέτρωνα ωνόμασεν, δς εν είρήνη τε πολλά καὶ σπουδαΐα πολιτευσάμενος καὶ στρατηγίας πολλάς τετελεχώς ἐπιφανέστατος άπάντων ἐγεγόνει, wie mir scheint, kaum erträglich: die Worte τὸν ἐπιφανέστατον τῶν Γαβίων sind völüberflüssig. Sodann:  $\tau \alpha c$   $\epsilon \pi i \sigma \tau o \lambda c$  —  $\epsilon' v \delta o v$   $\tau \eta c$  o l n l a c  $\delta \pi o \theta c$   $\sigma \theta a i$ ; hier lassen Urb. u. Chis.  $\tau \eta c$  o l n l a c aus; und ihnen muss man natürlich folgen, aber man sieht daraus eben, dass hier interpolirt worden ist.

Eher kann man sich den Zusatz des Urb. zu den Worten  $\hat{\epsilon} \hat{\alpha} \nu$   $\delta \hat{\epsilon}$   $\hat{\alpha} \delta \hat{v} \nu \alpha \tau o \varsigma$   $\hat{\eta}$  gefallen lassen: die Hs. fügt  $\tau o \tilde{v} \tau o$  hinzu. Das will Ritschl a. a. O. ändern, wie es scheint in  $\hat{\alpha} \delta \hat{v} \nu \alpha \tau o v$   $\hat{\eta}$   $\tau o \tilde{v} \tau o$ : diese doch zu wohlfeile Conjectur steht schon in Reiske's Ausgabe; Kiessling schreibt ohne Umstände 'ex ingenio'  $\hat{\epsilon} \hat{\alpha} \nu$   $\delta$ '  $\hat{\alpha} \delta \hat{v} \nu \alpha \tau o \varsigma$   $\hat{\eta}$   $\tau o \tilde{v} \tau o$   $\tau o \iota - \epsilon \tilde{\iota} \nu$ , mit einer Kritik, die selbst seinem sonst so nachsichtigen Recensenten Kayser zu weit zu gehen scheint. Kayser selbst vermuthet, dass in  $\tau o \tilde{v} \tau o$  stecke  $\tau o \tilde{v}$   $v \hat{\iota} o \tilde{v}$ : gar nichts steckt darin. Die Verbindung von  $\delta v \nu \alpha \tau \delta \varsigma$  und  $\hat{\alpha} \delta \hat{v} \nu \alpha \tau o \varsigma$  mit dem Accusativ ist so ächt griechisch wie nur eine, vgl. die Erklärer zu Plat. Protag. 335°.

In der Anweisung, welche der Sohn des etruskischen Sehers den römischen Gesandten ertheilt, welche nach Auffindung des menschlichen Hauptes bei der Grundlegung des Capitols zur Befragung über die Bedeutung des Wunders abgeschickt waren, wie sie sich den Ceremonien seines Vaters gegenüber zu verhalten hätten, sagt er von seinem Vater 4, 60: περιγράψει τῷ σκήπωνι τῆς γῆς μέρος ὅσον δή τι έπειθ' ύμιν έρει, τουτί μέν έστιν δ Ταρπήιος λόφος, μέρος δὲ αὐτοῦ τουτὶ μὲν τὸ πρὸς τὰς ἀνατολὰς βλέπον. τουτί δὲ τὸ πρὸς τὰς δύσεις, βόρειον δὲ αὐτοῦ τόδε καὶ τοῦναντίον: die Bezeichnung des Südens kann in dieser Weise ausgesprochen unmöglich genügen. Das haben die Herren Bücheler und Schnelle richtig erkannt, allein ihre von Kiessling aufgenommene Aenderung το ὖναντίον νότιον trifft das Richtige nicht. Es steht schon da, man braucht es nur richtig zu lesen, denn τοὖναντίον ist sicherlich nichts anderes als τοῦτο νότιον. So wird die erforderliche Gleichmässigkeit des Ausdrucks bestens bewahrt.

Durch ein ähnliches Mittel glaubte ich c. 69 einen Fehler entfernen zu können. Dort heisst es vom Brutus in Bezug auf das bekannte Orakel: ἐπειδὴ τάχιστα τῆς Ἰταλίας ἐπέβη προκύψας κατεφίλησε τὴν γῆν: auffallend war mir der Gebrauch von καταφιλεῖν statt das einfachen φιλεῖν: denn jenes heisst deosculari, abküssen, was hier nicht passt. Darum aber ohne weiteres, wie Kiessling gethan, ἐφίλησε zu schreiben, ist unkritische Wilkühr. Mir schien in πρ. κατεφίλησε nichts anderes zu stecken als πρ. κάτω ἐφίλησε τ. γ., entsprechend den Worten des Livius 1, 56 velut si prolapsus cecidisset terram osculo

contigit.' Eines bessern hat mich indessen eine Stelle unter den Fragmenten des Dio Cassius bei Mai nov. collect. 2, 140 belehrt, wo es von derselben Sache also lautet: τοῦ θεοῦ — θεοπίσαντος τὸν πρῶτον τὴν μητέρα φιλήσαντα τὸ κράτος τὸ τῶν Ῥωμαίων ἔξειν, τὴν γῆν ὡς καταπεσων ἄλλως κατεφίλησε. Beiläufig ersieht man aus dieser Stelle, wie ungerechtfertigt in den vorhergehenden Worten bei Dionysius: τῷ πρῶτψ τὴν μητέρα φιλήσαντι die von Kiessling aufgenommene Sylburg'sche Aenderung φιλή σοντι sei.

Nach dem Tode der Lucretia beruft Brutus eine Versammlung und beginnt seine Rede an dieselbe also 4, 77: ὑπὲρ ἀναγκαίων καὶ καλῶν πραγμάτων τοὺς λόγους μέλλων πρὸς ὑμᾶς ποιεῖσθαι — περὶ ἐμαυτοῦ πρῶτον ὀλίγα βούλομαι προειπεῖν: was soll hier καλά bedeuten? 'de rebus honestis' sagt Gelenius, aber wie passt das zur Situation und in die Verbindung mit ἀναγκαῖα? Offenbar würde viel schicklicher etwa μεγάλων sein. Aber auch so hat Dionysius nicht geschrieben, sondern ἀναγκαίων καὶ κοινῶν. Das zeigt unwiderleglich der Schluss des Capitels und der Anfang des folgenden: Καὶ τὰ μὲν περὶ ἐμοῦ τοσαῦτα· τὰ δὲ κοινά, ὑπὲρ ὧν ὑμᾶς εἰς ἐκκλησίαν συνεκάλεσα, ταῦτ᾽ ἐστί.

C. S.

#### ZU DEN BRIEFEN KAISER JULIANS.

Das an der Spitze der julianischen Briefe befindliche Schreiben, als dessen Verfasser außer der Aldina auch drei Handschriften Heylers den Kaiser nennen, ist diesem bisher ohne Widerrede verblieben. Allein es gehört dem Sophisten Procop von Gaza, wie sich dies aus A. Mai's Class. Auctt. e Vatt. Codd. editt. T. IV S. 202 zur Genüge ergiebt. Dort eröffnet jener Brief die Reihe der von Mai aus Vat. 306 dem größten Theile nach zum ersten Male herausgegebenen Briefe Procops, und er enthält zugleich, während er bisher ohne Addresse gewesen war (denn die Aufschrift, welche die vaticanische Handschrift 1353 (M) liefert, Ἰουλιανὸς αὐτοχράτως Διβανίω, ist schon von Heyler als unmöglich erkannt worden) den passenden Addressaten Hieronymus, einen Sophisten aus Gaza, an den Procop auch den sechsundzwanzigsten Brief der aldinischen Sammlung und vier andere von Mai unter N. 4 52 57 und 77 edierte Briefe geschrieben hat. Das in jenem angeblich julianischen Briefe behandelte Thema von Aegypten und dem Nil kehrt in allen übrigen Briefen Procops an Hieronymus wieder, und auch die am Schluss ausgesprochenen Gedanken ἀλλὰ γένοιτο ταῦθ' οὕτως, ὅπως Ἀφροδίτη φίλον, καί σε θᾶττον προσείποιμι καὶ παίσων πατέρα sind in Procops Manier. Aehnlich heißt es am Ende des sechsundsiebenzigsten Briefes bei Mai: ἑάλως δ' οὖν ὅμως ὧ βέλτιστε, καὶ ὀψέ ποτε τὰ τῶν Ἐρώτων μανθάνεις τοξεύματα, ἥ τε νύμφη καλή φασι νὴ τὰς Χάριτας, καὶ ἱκανὴ φιλοσοφίας παρατρέψαι τὸν ἐραστήν. πατήρ μόνον γίνον παίδων ἐπ' ἀρότω γνησίων, ἡ κωμωδία φησί, καὶ θᾶττον ἐξ ὑμῶν ἴδοιμι παῖδας διὰ τῆς θέας τὸν πατέρα κηρύττοντας, μᾶλλον δὲ πραότητι καὶ μεγαλοψυχία καὶ ταῖς ἄλλαις ἀρεταῖς διαλάμποντας, in welchen Worten ich aus dem Laurentianus Plut. 32, 33 καὶ ὀψέ für ὀψέ, Ἐρώτων für ἐρώντων, πατήρ für ἀνήρ, παῖδας — κηρύττοντας μᾶλλον δὲ — διαλάμποντας für παῖδα — κηρύττοντα μᾶλλον - παραπλήσιον, und aus eigner Conjectur φασι für φησι und ἀρότω für ἀρετῆ geschrieben habe.

R. H.

#### DRUCKFEHLER.

- S. 62 Z. 1 lies IIII vir für III vir.
- S. 159 Z. 15 v. o. l. Inschrift für Zeitschrift.
- S. 214 Z. 15 v. o. l. ανδριάντα.
- S. 257 Z. 7 v. u. l. XIV 61 2 f. XIV 6 2.

Ζ. 6 v. u. l. άλεχτρυόνες f. άλεχτρύονες.

- S. 261 Z. 10 v. o. l. diei f. die.
- S. 265 Z. 9 v. u. l. Wagen f. Wege.
- S. 275 Z. 5 v. u. l. Dimensionen f. Dimensionon.
- S. 352 Z. 21 v. u. l. ἀπωλεύτων f. ἀπώλευτον. Z. 14 v. u. l. est d'un f. et d'un.
- S. 423 Z. 15. 16 v. o. l. ημέτερον δένδρον η f. ημέτερον δένδρον η.
- S. 424 Z. 3 v. u. l. πρός σ' αὐτός f. πρός σ' αὐτόν.
- S. 448 Z. 13 v. u. l. Γέργιθες f. Γέργιδες.

### REGISTER.

Abkürzungen in den Vegetiusexcerpten 132 Ablativ auf -d bei Plautus 309; A. pluralis der 2. Declination 464f.; A. singularis der 3. Declination 466 M'. Acilius Glabrio, Prozess des 187 accongerere 303 Achilles Tatius (3, 8, 1. 4, 10, 2) 322; (4, 14) 363 Adrianus Rhetor 362 f. Aedilen in Cirta 65 Aefula in Latium, Aefolanus Aefulanus Aelians Briefe 421 ff.; Fragmente 448 Aemilius Macer? 331 Aeneas Poliorketikon 253 ff.; 449 ff. aeneus, aereus 467 Aeschvlus (Ag. 681 ff.) 28 ff. Aesula s. Aefula Aetna (526) 260 Άγαθη τύχη 316 Alcimus Avitus (ep. 63) 261 Alciphron (I 13. III 41. 48. 52) 280 Alexander Polyhistor 37 Alphabet, iberisches 89 f. Ambrosius (epist. 1, 10, 9) 353; in ps. 118) 34 ff. Amphiaraos 317 Anacreon 46 Anaxagoras 384 Andokides 1 ff. Anonymi are de octo partibue orationis 331; Anonymus de generibus nominum 330 Anthologia Palatina (11, 193) 44

Antipater (Anthol. Pal. 9, 418) 329 Aphetae in Thessalien 326 Apuleius (apol. 3) 33. (apol. 50) 22. (apol. 73) 34. (apol. 85) 33. (apol. 96) 34. (Flor. 1, 1) 32. (Flor. 3, 17) Arculphus de locis sacris 350 Aretaeus (de caus. chron. morb. 1, 4) 21 Argyropulos Aristotelesübersetzung 382 Aristippus Euericus Uebersetzer des Plato und Aristoteles 376 ff. Aristophanes (Ach. 531) 398. (ib. 998) 422. (Av. 1131) 28 Aristoteles lat. Uebersetzungen 381 armilla 353 ἄρχων τοῦ γένους 410 Asper Grammatiker 334 Atanagrum Stadt der Ilergeten 93 Audax Grammatiker 332 Augustalen in Narona 59; in Tarraco 109 ff. 120 Augusti nostri et Caesares (Diocletian, Maximian, Constantius, Galerius) 141 Auruncus 149 Ausonius Mosella 403

Babrius (108. 115) 323
Bargusii in Hispanien 337
basilium 348
batenim 296
Beda (de tropis S. 611) 44
belliata, belliatula 300
Beute, Verfügung über dieselbe durch
die römischen Beamten 173 ff.

Biographieen römische 438 Bleibarren römische aus Neukarthago 107 Bocchus von Mauretanien 48 f.; Cornelius Bocchus 397 Boethius Aristotelesübersetzung 382 bracchiale bracchjalis brachionarium 353 Brittania 160 **Buleuterion in Eleusis 411** Caecilius Balbus 394 Caelius Aurelianus (cel. pass. 2, 30. tard. pass. 1, 4) 21 ff. Caesar und Catilina 49. 67; Ehrenbezeugungen für Caesar 213; Rede des Ti. Gracchus gegen Scipio Africanus Parteischrift gegen ihn 212f. Caesar der regierende Kaiser 97 f. 154 Caesaraugusta colonia 140 cale facio 403 Cn. Calpurnius Piso der Catilinarier 47 f. cals für calx 331 Camillus Prozess 183 Carbo Arvina 32 Cato der ä. Kriegstribun 187 Catullus (37) 44; Reminiscenzen an ihn 68; (bei Plinius) 128 f. Catilina 47; catilinarische Verschwörung, Chronologie derselben 431 ff. Chaerephon 74 Charisius 331 Chariton (2, 11) 262 Choricius 69 chrysopteros 35 Chullu in Africa 54 Cicero (pro Sulla 18, 52) 432f.; (laus Catonis) 447 circare 343 Cirta in Africa, Verfassung 47 ff. Q. Claudius Quadrigarius der Annalist 166. 210 Claudius Sacerdos (1, 153) 31 Clemens von Alexandrien (strom. 6. 758) 143

clusurae 352. 358

cohortes colonicae 124; tironum orae maritumae 123 f. Colonieen, vorcaesarische in Hispania citerior 101 commers 290 concilium prov. Hisp. cit. 111 confligium 31 considium 285 f. Constantina s. Cirta consul für den gewesenen Consul gebraucht 429 consultum und sententia 431 conventus iuridicus auf Inschriften abgekürzt 115 Cornelius Bocchus 397 Cosetaner s. Kessetaner Cultus des August in Tarraco 111ff. cursor 344 cylindri 358 ff.

Dares Phrygius 262 Dativ pluralis der 2. Declination 464 f. defaenerare 293 deificus 22 defloccare 285 f. Delmatius 157 Demosthenes (Olynth. 3, 4) 325 Diana von Tifata 156 Dio Chrysostomus (25 S. 520 R.) 325 Diodorus (14, 62) 143 Diogeneion in Athen 417 Diogenes Laërtius 367 ff. Diomedes (S. 498 P.) 42 Dionysius von Halicarnass (arch. 1, 67) 142; (4, 44, 49, 57, 60, 69, 77) diploma 343, diplomarium 344 Domitian 155 Domitius Marsus 39f. Ducange (s. v. basiliounium) 349 dulcedo 22

Ei für i 233; ει für ī 414 εῖη 252; εἶναι 251 elbidus 257 Έλένη 29 Eleusinische Mysterien 408 ff. Elision von at 73
Ennius 401
Epheben attische 408 ff.
Ermenricus Augiensis 403
Eubulus der Komiker 325
Eukles Herold des Rathes und Volkes in Athen 15 ff.
Eunapius 366
euorsare 310.
Euripides (Andromeda) 24 f. (Phoen. 174) 26 f. (Iph. Taur. 1063) 399
Europa, Irrfahrt der, 83. 97. 125
Eutropius 467
exsuper 358

Fabius Pictor 37
fascia cylindrorum 355
fila ex cylindris 358
Firmicus (math. 1 praef.) 31
Finanzverwaltung des Lykurg 313 ff.
Flachs von Tarraco 89. 126
flamines prov. Hisp. cit. 112 ff.; der Colonie Tarraco 119 ff.; flaminicae 118
flava Ceres 259; Minerva 258
Flavianus Grammatiker 333 f.
Florus Epitomator des Livius 468; der Rhetor 97
Formiae 37
Fragmenta Vaticana (129) 42
Fronto (ad am. 1, 16) 213 f.

Gallius Gentilname 140
gemmae 357
Genitiv der 2. Declination von Wörtern
auf ius und ium 461
yéqyides 448
Germanicusscholien 453 ff.

Germanicus Augustus (Domitian) 152 gravastellus 284

**Grillius 45** 

Hadrians vergoldete Statuen 112
Hauptstädte je zwei in den hispanischen
Provinzen 108
Hegemachos Archon 146
Helladius 400
helvidus 257

Hendekasyllaben 129
Henoch von Asculum 134
Herakles der phönikische 71 f.
Heraclitus de allegoriis Homericis 228
Hermes des Andokides 8 ff.
Herodot (4, 136) 325
heroum 154
Hesiodus (op. 353) 251. (op. 612 ff.)
253. (op. 671) 253; (Theog. 375)
328. (bei Strabo 9, 442) 420. (bei Athen. 2 S. 498 a) 326. (Fragm. 232)
328
Hesychius (s. v. χύλινδρος) 359
Hiatus bei Julian 69; bei Libanius 69.
470

Hieroglyphen 71 f.
Hieronymus (in ep. ad Gal. 3, 5) 43 f.
Hieronymus von Gaza der Sophist 474 f.
Hipparchen 145 f. 221.
Hipparchus (bei Athen. 9 S. 393°) 329
Hippocrates (epid. 6, 3) 23
hippopotamus 134
Hispania citerior und ulterior 106

lum 134
Homerus (II. 9, 190) 273. (II. 14, 107)
252. (II. 15, 82) 253. (II. 21, 154)
251. (II. 24, 139) 252. (Od. 1, 406)
251. (Od. 2, 212. 355) 275. (Od. 2,
430—434) 271. (Od. 14, 496) 252.

historia Papirii des Henoch von Ascu-

430—434) 271. (Od. 14, 496) 252. (Od. 14, 106) 264. (Od. 16, 344. 17, 167) 275

Auftreten von Personen bei Homer

273; Maaîse und Zahlen 274; Reisen 271; Odyssee 262 ff. H·C honoris causa 52

Horatius (carm. 3, 29, 6) 426; (carm. 4 4, 17) 39

Hrabanus Maurus 44 Hykara in Sicilien 326 Hyllis 38

Taccetaner 338 ff. Jamblichus 71; Babyloniaca 361 ff. iaspis gemma 357 ἰδίως 29 ἰερὰ νόσος 21 ff. ίερὸς δόμος 24 Jeremias de Montagnone 372 f. increbrare 302

- Inschriften 1) griechische: von Athen 17. 145 f. 217 ff. 312 ff. 405 f.; von Lemnos 226; Epigramm (C. I. Gr. 110. 270) 324
- 2) lateinische: des Mummius 135; republicanische aus Neukarthago 107 f.; metrische aus Campanien 147; aus Karthago 342; Inschriften aus Acci 346; Auch 68; Cirta 52. 59 ff.; Mileu 61 f.; Perusia 61; Tarraco 107.
- 3) bilingue: aus Sardinien 137f.; aus Tarraco 89

internatium 24

Isidorus (or. 4, 7, 5) 22. (or. 4, 7, 34) 37 ff.

Isis puellaris 346

Ithaka 262 ff. Berichte der Alten darüber 268 f.; Haus des Odysseus 273; polygone Mauern 276; Nymphengrotte 277

Jugurthinischer Krieg 427f. Iulia Beiname der Colonien 51. 99f. Julians Briefe 69ff. 474; Reden 144 Jupitertempel in Tarraco 125

Matalekten lateinische 133 Kessetaner in Hispanien 83 ff. Kritias (bei Athen. 1 S. 28) 328

Lacetaner 337 ff.
Lacetaner 340 f.
Lacetaner 340 f.
Lacetaner? 341
lapides 357
Latona (Diana) 157
laudationes funebres 441
Legionen, VII gemina 101. 122 f.; X gemina 102; XIII 154
Leonidas Tarentinus (Anthol. Pal. 7, 736) 329
Lemnos, Kleruchen auf, 217 ff.
Libanius 69; (Apologie des Socrates) 468 f.

Libertas restituta 442 libido 22 linea argentea margaritarum 355; cy-

lindrorum 355
Livius (10, 47) 129. (21, 23, 2) 337. 21, 6, 3; 61, 8) 340. (26, 9, 9) 426. (32, 29, 2) 426. (34, 20) 337. (38, 50-55. 58-60) 167 ff. (38, 55-57) 165 f.; Fragment 333; Eutropius und Florus Auszüge aus Livius 468; Lustrenziffern von zehn zu zehn bei

Lysias Rede gegen Andokides 7 Lykurg der Redner 312ff.

Livius 129f.

Magistratuum libri Annalen 200 Maio Grofsadmiral von Sicilien 376ff. μάχρος, τό 28 manibiae, manubiae 176  $M \acute{\alpha} \nu \tau \eta \varsigma (= M \acute{\alpha} \nu \tau \iota \circ \varsigma) 327 f.$ Marullus 43 Mauern auf Ithaka 276; von Sagunt 87 f.; von Tarraco 85 ff. 90 ff. Μελαμπόδεια des Hesiod 327 Melanopus attischer Staatsmann 19 Menander (bei Athen. 2 S. 71) 323 Mileu in Africa 54 Münzen iberische 83f.; römische von Cirta 53; von Tarraco 98ff. Multen, Behandlung derselben 177 Myia Hundename 68 Myrina auf Lemnos 217ff. Myrtenkranz bei den Eleusinien 410

Neto hispanischer Gott 347 Neukarthago 95 f. 105 ff. notae iuris 133

Ornamenta muliebria 345 ff.

Orthographie in griechischen Inschriften 413 ff.; alte Formen des Latein in Hss. des Sallust 232. S. auch tabulae honestae missionis

Ovidius (a. a. 2, 659. am. 1, 1, 7. fast. 6, 646. met. 2, 749. 6, 130. trist. 1, 10, 1) 258. (fast. 5, 131) 402

#### REGISTER

οὐρανία 30

Paconianus 43 Pagi von Cirta 64 f. Palici 31 Panyasis (bei Athen. 2 S. 37.) 328 Papirius s. historia Papirii pausare 304 Peculatprozess 177f. peditastellus 282 pendentes 349 perducere austrinken 343 Q. Petillii 189 Petrarcha 261 Phanias (bei Athen. 3 S. 91 a) 326 Philistus 256 Philostratus 425 Phocae vita Verg. 41 Photius (bibl. S. 535) 400 Phylen attische 418 Piso s. Calpurnius Plato (Phaedr. S. 245) 217; lat. Uebersetzung des Menon und Phaedon 373 ff. Plautus 280 ff. plicatrix 289 Plinius (praef.) 128f. (3, 22, 24) 337f. (3, 69) 426. (3, 141) 40. (9, 117) 354. (25, 17) 337 f. (33, 40) 351. (37, 107) 35. (37, 199) 36 Plutarch 384; (Leben des Alex. 54) 143; (Leben des ält. Cato 11) 338 Polybios über Scipio Africanus d. ä. 163 f. polypsephus anulus 353 Pompeii os probum 32 Pompaelo 342 praeda und manibiae 181 praefecti fabrum 60 f. 175 praefecti iure dicundo 56f.; 63 praest statt praeest 466 πρασοειδής 35 Priapeia (carm. 36) 256 primopilaris leg. XIII 154

Procop von Gaza der Sophist 69. 474

Propertius (1, 8, 26) 38

Ptolemaion in Athen 417

psoadicus 42

Ptolemaeos (4, 3) 50 Pyrrhos, Erzählung von dem Anerbieten ihn zu vergiften 210

**q**uadribacium 350 Quadrigarius s. Claudius quisquiliae 261

Rath der Fünfhundert in Athen 417 f.

ravastellus 284

ad raucam ravim 298

ravus 257 ff.

Rechnungslegung der römischen Beamten 169 ff.

Reliefs an Mauern 90

Rusicade in Africa 54

**Ba**cra spina 34 sacrilegium und peculatus 179 saepio 33 Sagunt 88; saguntiner Geschirr 126 Sallustius 228 ff. 427 ff.; (Cat. 20, 7) 234, (Cat. 27) 436. (Cat. 52, 35) 235. (Jug. 39, 2) 429. (Jug. 43, 1) 430. (Jug. 94, 1) 249. (Briefdes Pompeius 5) 341 Schol. Ciceronis (S. 316) 29 Schol. Clem. Al. (S. 94) 400. (S. 98) 400. (S. 105) 399. (S. 113) 400. (S. 114) 400. (S. 115) 38. (S. 135) 400 Schol. Euripidis (Or. 1637) 29 Schol. Homeri (Il. 17, 542) 46 Schol. Vergilii (Aen. 3, 705) 255 f. Schriftformen in griechischen Inschriften 411ff. Schwur bei Jupiter und Mars 307

Schwur bei Jupiter und Mars 307
Scipionen: Gnaeus und Publius in Hispanien 92 ff.; Prozesse der Scipionen 161 ff.; P. Scipio Africanus 95
Haupt der Conservativen 185 ff. Prozess 191 ff. legatus in Etrurien 193
Tod 197. 201 Testament 204 Rede desselbert 163; L. Scipio 194 ff. scriptor, scriptura 139
scriptores Historiae Augustae 45. 159. 335

scutula 291 Sedulius Scotus 45 de senatus sententia und ex senatus consulto 430 Seneca (de v. b. 26) 403 septentrio 355 f. Ti. Sempronius Gracchus d. ä. 196 f. Rede desselben gegen Scipio Africanus als Declamation gegen Caesar benutzt 163. 212 f. Sicanus 37 Siculi 37 ff. Sicūli 40 Siculotae 40 Siegel römische 136ff. signum Beiname 158 Siron 40f. P. Sittius der Catilinarier 48 ff. socii salarii 137 f. Sophocles (Oed. tyr. 108-111) 142; (fragm.) 28 spatalium 353. 355. Spiele des L. Scipio 190f. Statuen aus Gold und Silber 347 Stempelinschriften römische 138f. Strabo (9, 442) 420 στρατηγός έπλ τοὺς ὁπλίτας 220 f. Stratokles Volksbeschluss 314, 319 strenuare 307 suavisuaviatio 297 Subi Fluss in Hispanien 81 Suetonius (gramm. 15) 32 Syntax in griechischen Inschriften 416

Σείρων 41 Σελήνη 26

tabellarius 343 f.
tabulae honestae missionis, Orthographie derselben 460 ff.
Tacitus (ann. 6, 39) 42. (ann. 6, 47) 39; (hist. 1, 26) 432 f.; Agricola 438 ff. (3) 442
Tarreco. 77 ff. Name 82, 06. Colorie

Tarraco 77 ff. Name 82. 96. Colonie 96 f. 100. Garnison 121. Gebäude 124 ff.; Gemeindeverfassung 121. Hafen 82. 94 ff.; Tribus 102 f. Tertullianus (de pallio 5. de spect. 10) 260 Tempel des August in Tarraco 110. 124f.; des Jupiter ebendaselbst 125 Themistius 384 Theophrast (bei Athen. 2 S. 41 f.) 326 Thor von Tarraco 87 Thucydides (2, 4) 449; Reminiscenzen an ihn 469 Thürme an den Küsten von Hispanien 92 Timocreon Rhodius 398 Töpferstempel von Tarraco 126 transminere 292 tres viri Gemeindebeamten in Cirta 55 f. tribunicische Decrete (bei Gellius 6 [7] 19) 162 Tribus von Tarraco 102f. Tulcis Fluss in Hispanien 81 Τύχη s. Άγαθη Τύχη

Valerius Antias 167 f. 206 ff.
Varro (5 S. 44) 403. (5 S. 79) 401. (de
L. L. 5 S. 41) 260. (5 S. 170) 44;
(apud Iulianum Toletanum) 403;
Varro's Definition von vox 332
udor 260
Vegetius 130 f.
Velleius (1, 14, 7) 426
vicensumarii 52
Victor de viris illustribus 168; (49, 16)
189
'Υλλεῖς 38
νοχ 332

Walter von Burley 367 ff. Wein von Tarraco 126 Wortformen, plautinische und unplautinische 280 ff. φαιδυντής 409

Xenocrates Ephesius 36

Zeus Olympios 315; Soter 315 s. auch Jupiter Ziffern lateinische 466 f. Verlag der Weidmannschen Buchhandlung (J. Reimer) in Berlin.

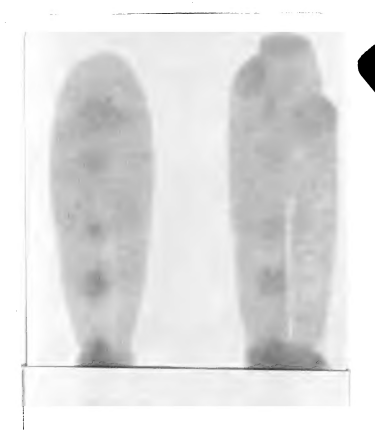
Druck von Carl Schultze in Berlin, Kommandanten - Strasse 72.

• •



t .





# DO NOT REMOVE OR MUTILATE

